

# लवविजा

বৈশাখ-চৈত্ৰ ১৩৫৩



### বৈশাখ—চৈত্ৰ ১৩৫৩ সূচীপত্ৰ

হ্

| ्रे <b>न</b> वन्न                                      |       |            |        | সূভা              |  |
|--------------------------------------------------------|-------|------------|--------|-------------------|--|
| অফুনত দেশ ও সাম্যবাদ—সঞ্জয ভট্টাচাৰ্য্য                | •••   | 489        | , 668  | , ববভ             |  |
| অপ্যাত ( গ্রু )—নারায়ণ গক্ষোপাধ্যায়                  | •••   | •••        | •••    | ৬৬•               |  |
| অবশেষ (গল্প)অ <sup>ন</sup> শীষকুমার বর্মাণ             | •••   | •••        | •••    | 8 २७              |  |
| <b>অভিভাবক</b> ( গল্প )—রশীদ  করীম                     | • • • | • • •      | •••    | P. 9              |  |
| অমান্ত্যিক ( গল্প )—মানিক বল্ব্যোপাধ্যায়              | •••   | •••        | •••    | <b>.</b>          |  |
| অশোক-স্বৃত্তি—প্রবোধচন্দ্র সেন                         | • • • | •••        | •••    | 446               |  |
| ত্থা                                                   |       | ,          |        |                   |  |
| আজ—সঞ্জয় ভট্টাচাৰ্য্য                                 | •••   | •••        | •••    | કર્જ              |  |
| আধুনিক সভ্যতায় ধর্মের স্থান—অনিলকুমাব বন্দ্যোপাধ্যায় | • • • | •••        |        | 805               |  |
| সাধ্যাত্মিকতা-মনিলকুমার বল্যোপাধ্যায়                  |       | ,          | •••    | F89               |  |
| আন্তর্জাতিক শক্তিদ্বন্দের পটভূমিকাশশধর সিংহ            | •••   | •••        | •••    | 63                |  |
| আলোচনা—                                                | •••   | ··· ২০•,8° | ١٠,٤٠١ | <sub>7,</sub> ७१२ |  |
| আসমুদ্র (গল )—কেন্স্ জয়েস                             | •••   | •••        |        | 8 \$ 8            |  |
| এ                                                      |       |            |        |                   |  |
| 'একদিন'—ধৃৰ্ক্টিপ্ৰসাদ মুখোপাধ্যায়                    | •••   | •••        | •••    | 410               |  |
| · <del>ক</del>                                         |       |            |        |                   |  |
| ক্ৰিভা:                                                |       | ,          |        |                   |  |
| ন্সালোকচারী—নীরেজ্ঞনাথ চক্রবর্ত্তী                     | •••   | •••        | •••    | (40               |  |
| ইতিহাসঅজয় মিত্র                                       | • 3 • | •••        | •••    | 828               |  |
| ইতিহাস্যান—জীবনানন দাশ                                 | •••   | •••        | •••    | २ऽ                |  |
| এই সুধি প্রেম—সোমনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়                   | •••   | ,          | •••    | , 909             |  |
|                                                        |       |            |        |                   |  |

| বিষয়                                          |              |       |         | পৃষ্ঠা     |
|------------------------------------------------|--------------|-------|---------|------------|
| একটি কবিভা—আশরাফ সিদিকী                        | •••          |       | • • •   | る。く        |
| একটি মেয়ে: এজা পাউণ্ড, অমুবাদক—মৃণাদকাস্তি    | মুখোপাধ্যায় |       | •••     | <b>988</b> |
| একটি হারানো ছবি—নীরেক্সনাথ চক্রবর্ত্তী         |              | •••   | •••     | ৩৪৩        |
| কপাট—নীরেক্রনাথ চক্রবর্তী 、                    | • • •        | •••   | •••     | <b>689</b> |
| কোনো মেয়েকে — বীরেক্ত চট্টোপাধ্যায়           | • • •        | •••   | •••     | 909        |
| গোধ্লি-সাঁওতাল—বীরেক্স চট্টোপাধ্যায়           | •••          | • • • | •••     | 633        |
| চড়ুয়ের নীড়—বীরে <del>ক্র</del> কুমার গুপ্ত  | •••          | •••   | •••     | ৬৭১        |
| দ্বীপ-শিকারীকে—সোমনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়          | •••          | •••   | •••     | >०१        |
| পটভূমিকলোল—জীবনানক দাশ                         | •••          | • • • | •••     | २७६        |
| পাথীদের মত—বীরেক্রকুমার গুপ্ত                  | •••          | •••   | • • • • | eeb        |
| পাৰীরা—আশরাফ সিদ্দিকী                          |              | • • • | • •     | ৬৭০        |
| প্রভাতী—দৌগিত্রশঙ্কর দাশগুপ্ত                  | • • •        |       | • • • • | 966        |
| ফদল—অনিল চক্ৰবৰ্ত্তী                           | •••          | •••   | •       | <b>७88</b> |
| বৈকালী — সৌমিত্রশঙ্কর দাশগুপ্ত                 | •••          | •••   |         | 600        |
| ব্যথ—স্থশীরকুমার গুপ্ত                         | •••          | •••   | •••     | 8 2 8      |
| ভাবীযুগের মগাকাব্যের নায়কেরা—গৌর ঘোষ          | •••          | •••   | • • •   | 5b.0       |
| ভারতবর্ষ—সঞ্জয় ভট্টাচার্য্য                   | •••          | **:   | •••     | 960        |
| মহাপৃথিবী—স্বধীরকুমার গুপ্ত                    | •••          | •••   | •••     | ৬৬৮        |
| মাক্সধের মন —বীরেক্ত চট্টোপাধ্যায়             | •••          | •••   | •••     | P82        |
| যুদোতর—≅৵ধীরকুমার গুপ্ত                        | •••          | •••   | •••     | 293        |
| রিজ—চিত্ত ঘোষ                                  | •••          | •••   | •••     | P88        |
| শাদা হাত—বীরেন্দ্র কুমার গুপ্ত                 | •••          | •••   | •••     | a<br>ಅ     |
| া সাদা পাথীরা—ভাষাপদ চট্টোপাধ্যায়             | •••          | •••   | • • •   | 202        |
| সাপ—শব্জত দত্ত                                 | •••          | •••   | •••     | २७७        |
| হুণ্য নক্ষত্ৰ নারী—জীবনানন্দ দাশ               | •••          | •••   | • • •   | 868        |
| কবিতা সম্পর্কে—জীবনানন দাশ                     | •••          |       | • • •   | 869        |
| 'কংগ্রেদ-লীগ-ঐক্য' — সঞ্জন্ন ভট্টাচার্ঘ্য      | •••          | •••   | •••     | ಾಲಿ        |
| কুশীদাব্যিত ( গল্প )—রমাপদ চৌধুরী              |              | :     | ••••    | 998        |
| . <b>*</b>                                     |              |       |         |            |
| খ্যান্ডি ( গল্প )—সাধনা কর                     | •••          | •••   | •••     | ७५७        |
| <b>গ</b>                                       |              |       |         | L-61       |
| গভান্নগতিক (গন্ন)—হীরেন বন্ন                   | •••          | •••   | •••     | <b>698</b> |
| গান্ধীজি ও অহিংসা – নারায়ণ চৌধুনী             | •••          | •••   | •••     | 4 > 3      |
| গান্ধীজির সঙ্গে একখণ্টা—ডক্টর পি. এদ. পোঁকনাথন | •••          | •••   | • • •   | P>1        |

| বিষ্য                                         |             |           |          | পৃষ্ঠা              |
|-----------------------------------------------|-------------|-----------|----------|---------------------|
| Б                                             | •           |           | •        |                     |
| िछ-ं अपर्गनी—ऋगिन ठक्क पर्छी                  | ···         | • • •     | •••      | 98>                 |
| <b>©</b>                                      |             |           |          |                     |
| জননী ( গল্প )—সঞ্জন্ম ভট্টাচার্য্য            | •••         | * * *     | •••      | € ∘.€               |
| জীবান্ত ( গল্প ) — নারায়ণ গঙ্গোপাধ্যায       | •••         | •••       |          | وعم                 |
| म                                             |             |           |          |                     |
| দর্পণ ( গল্প )—শচীক্রনাথ বন্দ্যোপাধার         |             |           |          | 663                 |
| দাম (গল্লা) — সঞ্জয় ভট্টাচ। হ্য              | <b>:</b>    | •••       |          | 96                  |
| ত্রিক-প্রতিরোধ পরিকল্পনা—সঞ্জয় ভট্টাচাথ্য    |             | •••       | '        | ७५७                 |
| ২রা সেপ্টেম্বর—জওহরলাল                        | •••         | , ·       | •••      | 809                 |
| श                                             |             |           |          |                     |
| ধর্ম ও বিজ্ঞান – মনিশকুমার বন্দ্যোপাধ্যায়    |             | •••       |          | ১২৮                 |
| ধ্রের স্বরূপ—শ্নিলকুমার বন্দোপাধ্যায়         | ••          | •••       | <b></b>  | ৩৫৯                 |
| ਜ                                             |             | •         | •        |                     |
| নোঙর ( গল )— সঞ্জয় ভট্টাচার্য্য              | •••         | ***       | •••      | <b>၁</b> 8 <b>%</b> |
| <b>*</b>                                      |             | _         |          |                     |
| পঙ্গু (গল্ল)—রমাণদ চৌধুরী                     | •••         | •••       | •••      | ৩৬৩                 |
| পরিত্যক্ত (গল্ল )— শোলম্ আপ, অনুবাদক— ধীরেন র | রায …       | •••       | •        | 3 ? 8               |
| পরিবার প্রথা—নারায়ণ চৌধুরী                   | •••         | •••       |          | 640                 |
| প্রমীলার বিয়ে (গল্প)—ক্ষমিভূষণ মজুমদার       | •••         | ***       | • • •    | ৫२७                 |
| <b>₹</b>                                      |             |           |          |                     |
| ফলশ্রতি ( গ্র )—নারায়ণ গঙ্গোপাধ্যার          | •••         | •         | • • •    | ৬৮                  |
| ব                                             |             |           |          |                     |
| বনতুলসী ( গল্প )নারায়ণ গঙ্গোপাধ্যায়         | •••         | •••       | • • •    | 848                 |
| বাস্থদেব রুষ্ণ ও ভগবদ্গীতা—প্রবোধচক্র সেন     | •••         | •••       | •••      | >                   |
| বাংলার আর্থিক অবস্থাবিমচলক্র সিংহ             | •••         | •••       | • • •    | >85                 |
| বাংলার সংস্কৃতি :,                            |             |           |          |                     |
| আধুনিক যাত্রা—করালীকান্ত বিশ্বাস              | ••          | • • •     | • • •    | 922                 |
| কীর্ত্তন — মাণিলাল সেনশ্র্মা                  | •••         | •         | ৭১৮, ৭৬৯ | , beb               |
| প্রচলিত গানের কতক—মণিলাল সেন <b>শ্র্মা</b>    | •••         | •••       | • • •    | >> 0                |
| প্রাক-আধুনিক নাটকের প্রকৃতি —করালীকান্ত বি    | বৈখাস · · • | •••       | •••      | ५४६                 |
| প্ৰাক্-ঋাধুনিক যাত্ৰাকরালীকান্ত বিশ্বাস       | ••          | • • •     | ••       | 269                 |
| -বাঙালীৰ মন—নারায়ণ চৌধরী                     | • ,,,       | ३३७, २७४, | ٥٩٩, ٤٥٦ | . <b>b</b> 2\$      |

| विक्य                                           |            |                                 |                        | পৃষ্ঠা        |
|-------------------------------------------------|------------|---------------------------------|------------------------|---------------|
| রাংলা গানের ক্রম—মণিলাল দেনশর্মা                |            | ***                             | •••                    | ১৮২           |
| বাংলা নাটকের উৎপত্তি—করালীকাস্ত বিশ্বাদ         |            |                                 | •••                    | રહ            |
| বাংলার বর্ত্তমান যন্ত্রসঙ্গীত –মাণ্লাল সেনশর্মা |            | •••                             |                        | ৩৭০           |
| বাংশার রূপবদ দাধনা—যামিনীকান্ত দেন              | 889,       | ८२१, १७১, ७১३,                  | १०१, १७১,              | ৮৩১           |
| ভারতীয় দঙ্গীতের শ্রেণী—মণিবাল দেনশর্ম।         |            | •••                             |                        | ৩২            |
| ব্যক্ত (গল)—বৃদ্ধদেব বস্ত                       |            | •••                             |                        | <b>૯</b> ৯ ર  |
| বাশের কেলা ( গল্প )— মনোজ বস্থ                  |            | • • •                           |                        | २ >>          |
| বিলবের কথা—পৃষ্জটিপ্রদাদ মুখোপাধ্যায়           |            |                                 | २८७,                   | 894           |
| ব্রিটিশ সাঝাজ্যের সঙ্কট –শশধর সিংহ              |            | •••                             |                        | 726           |
| বেড়াজাল ( গল্ল)সুশীলকুমার গুপ্ত                |            |                                 |                        | ৮৬৭           |
| ম                                               |            |                                 |                        |               |
| মকলগ্রহ (গল)—্জ্যাতিরিক্ত নন্দী                 |            | •••                             |                        | 922           |
| মধুছন্দার কয়েক দিন ( গল্ল )—ছমিয়ভূষণ মজুমদার  |            |                                 |                        | <b>50</b> 8   |
| মশ্বস্তরোত্তর বীংলা—সঞ্জীয় ভট্টাচার্য্য        | •••        | •••                             | •••                    | २०8           |
| ম।ক্রীয় দর্শন — নগেজনাথ দেন গুপ্ত              | 36, 303    | , ১৭১, ২৫৭, ৩৩৬                 | , ৪১ , ৪৮৯,            | <b>e e</b> २  |
| মালব্যজী—অনিল চক্ৰবৰ্তী                         |            | ••                              | •••                    | ( D )         |
| <u></u> ٠ ٤                                     |            |                                 |                        |               |
| যে যাই বলুক ( উপস্থাস )—অচিম্ভাকুমার দেনগুপ্ত   | 80, >(>),  | . ২২১, <b>২৮১,</b> ৪ <b>৬ঃ,</b> | ৫৩৩, ৬৪৯,              | <i>৮</i> ১১,  |
|                                                 |            | ***                             | •••                    | ৮৫२           |
| •ুবুদ্ধোত্তর ক্রান্স-শশ্পর সিংহ                 |            | •••                             | ৬৮৩,                   | 866           |
| `                                               |            |                                 |                        |               |
| রাশিয়া সম্পর্কে ব্রিটেন—লর্ড বিভারিজ           |            | •••                             | •••                    | 8 o b         |
| রাসের মেলা ( গল্প )—মানিক বন্দ্যোপাধ্যায়       | •••        | •••                             | •••                    | २२८           |
| <b>*</b> 1                                      |            |                                 |                        |               |
| শেষ পড়া ( গল্প )—দদে: অসুবাদক –ধীরেন রায়      | •••        | ***                             | •••                    | 298           |
| স                                               |            |                                 |                        |               |
| সম্বয় — ভ্যায়ুন ক্বির                         | •••        |                                 |                        | ೨೨೨           |
| সর্বজনীন উত্তমপুরুষ—পুলকেশ দে সরকার             |            |                                 | ৩০৬                    | , 969         |
| শাময়িক শাহিত্য⊸ ৮৯, ১৫৯,                       | , ২৩২, ৩২€ | , ৩৯৮, ৬•৪, ৬৭৬                 | , 986, <b>&gt;</b> >9, | , <b>৮</b> ৮১ |
| দাম্প্রতিক বাঙ্ণা—ধৃৰ্জটিপ্রদাদ মুখোপাধ্যায়    |            |                                 |                        | >66           |
| স্থদ্র প্রাচ্যের পরিস্থিতি—খশধর সিংহ            |            |                                 | •••                    | ৩৮৮           |
| <b>\</b>                                        |            |                                 |                        |               |
| তারাণের মাতজ্ঞামাই (প্রা)-মানিক বন্দোপাধায়     | ย          |                                 |                        | , ৬৫৯         |



ভারভনর্য

न्त्राना

েশ্ৰে, ১৬০০

'শহী- চাক রাজ চিকাধিকার' –মণি যৌধ



নবম বর্ষ • প্রথম সংখ্যা বৈশাখ • ১৩৫৩

#### বাস্থদেব কৃষ্ণ ও ভগবদ্গীতা প্রবোধচন্দ্র সেন

#### বাস্থদেব কৃষ্ণ

মহাভারতে গীতা ভগবান্ বাস্থদেব ক্ষেত্র বাণী বলে বর্ণিত হয়েচে। এই কৃষ্ণ একজন ঐতিহাসিক বাক্তি তাতে সন্দেহ নেই। তঃখের বিষয় পৌরাণিক কাহিনী বর্জন করে বথার্থ ঐতিহাসিক দৃষ্টিতে বিচার করলে কৃষ্ণ সম্বন্ধে যা জানা যায় তা অতি সামাতা। এস্থলে সমস্ত বিচারবিতর্ক পরিহার করে তাই বিহুত কর্ডি।

বাস্থাদেব ক্ষেরে আবির্ভাবিকাল নিঃসংশ্যে নির্ণয় করা সম্ভবপর নয়। তাঁর সম্বাদ্ধে সর্বপ্রাচীন উল্লেখ পাওয়া যায় ছান্দোগা উপনিযদে। এই উপনিষদ্টি প্রাচীনতম উপনিষদ্ধিলর অন্তব্য এবং এটি যে বুদ্ধাদেবের ( গ্রী পূ ৫৬৫-৪৮৫ ) পূর্ববর্তী তাতেও কোনো সন্দেহ নেই। বস্তুত এই উপনিষদ্টি গ্রা পূ ৬০০ অকের পরবর্তী নয়, এই হচ্ছে পণ্ডিতগণের অভিমত। পক্ষান্থরে যে রুফি বা সাহত কুলে কুফ আবির্ভূত হয়েছিলেন ঋক্ প্রভূতি বেদসংহিতায় তার উল্লেখ নেই, কিন্তু ব্যাহ্মণগুলিতে আছে। সুতরাং কুফ গ্রীস্টপূর্ব সপ্তম বা অন্তম শতকে আবির্ভূত হয়েছিলেন এই অনুমান অসংগত নয়।

মথুরানগরীতে যাদৰ জাতির অন্তর্গত র্ফি কুলে তাঁর জন্ম। এই বংশের অপর নাম বাহত। ছান্দোগ্য উপনিধদে তাঁর পিতার নাম নেই, মাতা দেবকীর নাম আছে। জৈন উত্তরাধ্যয়নসূত্র, মহাভারত ও পুরাণ অনুসারে তাঁর পিতার নাম বস্থদেব। পাতঞ্জল মহাভায় (প্রীন্ট পূর্ব দিতীয় শতক) প্রভৃতি গ্রন্থে তাঁর ল্লাতা বলদেব বা সংকর্ষণের নাম পাওয়া যায়। ছান্দোগ্য উপনিষদ্ থেকেই জানা যায় আজিরসবংশীয় ঘাের নামক একজন ঋষি ছিলেন তাঁর শুকু। এই শুকুর নিকট কুফ ্রাভাতি শিক্ষা করেছিলেন। মহাভারতে

( কর্ণপর্ব ৬৯।৮৫ ) কৃষ্ণ আঙ্গীরদী শুভিকে 'শ্রতীনাম্ উত্তম। শুভিঃ' বলে বর্ণনা করেছেন। হরিবংশ ও বিষ্ণুপুরাণের মতে শ্রুতিশিক্ষা সমাপ্ত করে কৃষ্ণ সান্দীপনি মুনির নিকট অন্ত্রশিক্ষা লাভ করেন, কিন্তু এ কথার ঐতিহাসিক সভাতা নির্ণয় করবার উপায় নেই।

মথুরায় বৃঞ্চিদের শাসনপদ্ধতি ছিল গণতান্ত্রিক। প্রাচীন কালে গণতন্ত্রকে বলা হত সংঘ। মহাভারতে বাস্থদেব কৃষ্ণকে সংঘমুখ্য অর্থাৎ উক্ত বৃঞ্চিসংঘের নায়ক বলে উল্লেখ করা হয়েছে। বৌদ জাতক, মহাভারত, পুরাণ ও পতপ্পলির মহাভাগ্য থেকে জানা যায়, কংস মথুরায় স্বীয় আধিপত্য স্থাপনে প্রয়াসী হলে কৃষ্ণ তাঁকে নিহত করেন। এই কাহিনী সত্য হওয়া অসন্তব নয়। পাণ্ডবদের সঙ্গে কোনো যোগ ছিল কিনা সন্দেহের বিষয়। বৌদ্ধ জাতকে স্বতন্ত্রভাবে পাণ্ডবদের কথাও আছে, কৃষ্ণের কথাও আছে, কিন্তু উভয়ের মধ্যে কোনো যোগাযোগ স্বীকৃত হয় নি। বৌদ্ধ জাতক, মহাভারত এবং কৌটিল্যের অর্থশাস্তে বৃঞ্চিগণকে ব্রাহ্মণের প্রতি অশ্রেদ্ধালি বলে বর্ণনা করা হয়েছে। মহাভারতে একস্থলে বৃঞ্চিরা ব্রাত্য (অর্থাৎ ব্রাহ্মণ্য ধর্ম ও আচার হীন) বলে নিন্দিত হয়েছে (দ্রোণপর্ব ১৪১১৫)। মহাভারত এবং পুরাণের সনেক কাহিনী থেকে মনে হয় কৃষ্ণ নিজেও ব্রাহ্মণের শ্রেষ্ঠ স্বীকার করতেন না। মহাভারতের শিশুপালবধের কাহিনী থেকে অনুমান করা- যায়, ব্রাহ্মণ্রের প্রতি প্রসন্ধ ছিলেন না। এর কারণ সন্তবত এই ষে, ঘোর আঙ্কিরম এবং তাঁর শিশ্য কৃষ্ণ প্রবর্তিত ধর্ম গোঁড়া ব্রাহ্মণ্য ধর্মের অনুকৃল ছিল না।

কৃষ্ণের প্রান্ধ আঙ্গিরস ছিলেন সূর্যোপাসক। স্থাতরাং কৃষ্ণ তাঁর কাছে যে ধর্ম শিখেছিলেন তাও স্বভাবতই সূর্যোপাসনামূলক ছিল। এর স্পান্ধ প্রমাণ আছে ছান্দোগ্য উপনিষদেই। কৃষ্ণপ্রবর্তিত ধর্ম এককালে সাত্বত ধর্ম নামে পরিচিত ছিল; মহাভারতের শান্তিপর্বে (৩০৫।১৯) সাত্বত ধর্মকে 'প্রাক্সূর্যমুখনিঃস্ত' বলে বর্ণনা করা হয়েছে। কৃষ্ণোক্ত ধর্ম প্রথমে বিবস্বান্ অর্থাৎ সূর্যক্ত্ ক কথিত হয়েছিল, এমন উক্তি গীতাতেও (৪।১) আছে। তা ছাড়া কৃষ্ণ স্বীয় গুরুর নিকট 'পুরুষ্যজ্ঞ-বিভা' শিক্ষা করেছিলেন। পুরুষ্যজ্ঞ কথার প্রকৃত অর্থ হচ্ছে জীবন্যজ্ঞ, মানুষের সমগ্র জীবন্টিকেই একটি যক্ত বলে গ্রহণ করতে হবে। এই যজ্ঞের দক্ষিণা হচ্ছে 'তপোদানমার্জব্যহিংসাসত্যবচনাম্'। এই পুরুষ্যজ্ঞ বা জীবন্যজ্ঞকে স্বীকার করলে বিধিয়ক্ত অর্থাৎ সাধারণ বৈদিক যজ্ঞের আর প্রয়োজন থাকে না এবং যজ্ঞের পুরোহিতকে অর্থদক্ষিণাও দিতে হয় না। লক্ষ্য করবার বিষয়, এই জীবন্যজ্ঞ যে সকল নীতির উপরে প্রতিষ্ঠিত তার মধ্যে 'অহিংসা' অক্সতম। অহিংসানীতি স্বভাবতই পশুহিংসামূলক বিধিয়ক্তের, স্কৃত্রাং যজ্ঞপ্রধান ব্রাহ্মণ্য ধর্মেরও, অনুকৃল নয়। পরবর্তী কালে অহিংসা নীতির অক্সতম প্রেষ্ঠ সমর্থক সদয়হদের বুদ্ধনেরও পশুঘাতমূলক যজ্ঞবিধির

الم ي

নিন্দা করতেন। কৃষ্ণ ও বৃদ্ধ উভয়েই ক্ষত্রিয় এবং যজ্ঞে পশুহিংদার বিরোধী। এইজন্স গোঁড়ো ব্রাহ্মণেরা উভয়ের প্রতিই অপ্রসন্ন ছিলেন।

গুরুর নিকট কৃষ্ণ যে শিক্ষা পেয়েছিলেন গীতাতেও তা প্রতিফলিত হয়েছে। আঙ্গিরসী শ্রুতির তায় গীতোক্ত ধর্মও যে আদলে সূর্যভক্তিমূলক সে কথা পূর্বেই বলা হয়েছে। ছান্দোগ্য উপনিষদে কথিত পুরুষযক্ত বা জীবনযজ্ঞের আদর্শটিও গীতাতে (৯।২৭) জ্ঞাছে। বথা—

যৎ করোষি যদপ্লাসি যজ্জােষি দৃদায়সি যং। যৎ তপশ্রসি কৌন্তেয় তৎকুরুষ্ মদর্পণম্॥

গীতায় শুধু যে যজের রূপকার্থই করা হয়েছে তা নয়। সাধারণ বৈদিক যজ্ঞকে দ্রব্যময় যজ্ঞ আথ্যা দেওয়া হয়েছে এবং বলা হয়েছে, "শ্রেয়ান্ দ্রব্যময়াদ্ যজ্ঞাজ্ জ্ঞানযজ্ঞঃ পরস্তপ" (৪।৩০)। "তপোদানমার্জবমহিংসাসত্যবচনম্", আঙ্গিরস কথিত জীবনযজ্ঞের এই নীতিগুলিও গীতাতে (১৬।১-২) বেশ প্রাধান্ত লাভ করেছে। যথা—

দানং দম\*চ বজ্ঞ\*চ স্থাধায়স্তপ আর্জিবম্ অহিংসা সভ্যম্।

দেখা গেল আঙ্গিরস কথিত ধর্মের মূলনীতিগুলি প্রায় অবিকৃত ভাবেই গীতাতে গৃহীত হয়েছে। স্তবাং অনুমান করা অসংগত নয় যে, কৃষ্ণকথিত নীতিসমূগ্ড গীতায় বহুলাংশেই সংবৃক্ষিত হয়েছে। কিন্তু কৃষ্ণের বাক্য যে গীতায় অবিকল ধৃত হয়নি, তাও নিঃসন্দেহেই বলা যেতে পারে। কারণ গীতা যে গ্রন্থ হিসাবে কৃষ্ণের সমকালীন নয়, এ বিষয়ে পণ্ডিত্রণ একমত।

#### গীতার রচনাকাল

প্রাচীন ধর্মগ্রন্থাদির ঐতিহাসিক আলোচনা অনেক ধার্মিক ভক্তের নিকট নিপ্রয়োজন মনে হতে পারে। কিন্তু ভক্তিশান্ত্রের আলোচনাতেও ঐতিহাসিক দৃষ্টি বর্জন করা চলেনা,। ঐতিহাসিক পারম্পর্যবোধ না থাকলে অপব্যাখ্যা করার খুনই আশক্ষা থাকে। পক্ষান্তরে কোনো গ্রন্থের রচনাকাল সম্বন্ধে স্কম্পষ্ট ধারণা থাকলে তার তাৎপর্যগ্রহণে স্বভাবতই অনেকটা সহায়তা হয়। স্কৃতরাং গীতার রচনাকাল নির্ণয়েরও যথেষ্ট দার্থকতা আছে। গ্রন্থলে দে সম্বন্ধে একটু দংক্ষিপ্ত আলোচনা করা যাচ্ছে।

গীতায় (১০।৪) ব্রহ্মসূত্র অর্থাৎ বেদান্তসূত্রের উল্লেখ আছে। বেদান্তসূত্র প্রধান উপনিষদ্গুলির ভিত্তির উপরে প্রতিষ্ঠিত। স্কুতরাং গীতা মুখ্য উপনিষদ্গুলির পরবর্তী তাতে সন্দেহ নেই। "সর্বোপনিষ্দো গাবঃ…ছুগ্ধং গীতামূতং মহং", গীতামাহাত্মের এই উক্তি থেকেও প্রমাণিত হয় যে গীতা উপনিষদ্যুগের পরবর্তী এ ধারণা অনেক কাল যাবংই আছে। ব্রহ্মসূত্রের উল্লেখ থেকে স্পান্টই বোঝা যায় গীতা সূত্রযুগের (প্রী পূ ৬০০-৩০০) পূর্ববর্তী হতে পারে না। গীতার বেদান্ত (১৫।১৫) এবং সাংখ্য (১৮।১০,১৯) দর্শনের উল্লেখ থেকেও একথা সমর্থিত হয়। বস্তুত সাংখ্য, বেদাস্ত প্রভৃতি তৎকালীন দর্শন সমূহের সমস্বয়স্থাধনই গীতার অভ্যতম বৈশিষ্টা। বেদান্তসূত্রে ছান্দোগ্য, বৃহদারণ্যক প্রভৃতি উপনিষদগুলি 'শ্রুতি' বলে গণ্য হয়েছে। কিন্তু শংকর, রামান্তুজ এবং মধ্ব প্রমুখ ভাষ্যকারগণের মতে বেদান্তসূত্রে গীতা উল্লেখিত হয়েছে 'স্মৃতি' বলে। পণ্ডিতগণ গীতা এবং মন্ত্র্যুগ্রের মধ্যে নানা বিষয়ে সাদৃশ্য লক্ষ্য করেছেন।

গীতা যে বৌদ্ধ অভ্যুদয়ের পরবর্তী একথা মনে করবার কারণ আছে। গীতায় একস্থানে (৬।১৫) মোক্ষ অর্থে 'নির্বাণ' শব্দের প্রয়োগ দেখা যায়। কিন্তু গীতায় বেছৈ ধর্ম বা ভাবধাবার কোনো প্রতাক্ষ উল্লেখ নেই। তথাপি গীতাকে বৌদ্ধ অভ্যুদয়ের পরবর্তী-কালীন বলে স্বীকার করার পক্ষে যথেষ্ট হেতু আছে। গীতায় বর্ণসাতন্ত্রা ও কুলধর্ম রক্ষার প্রতি গভীর আগ্রহ এবং বর্ণসংকর (১।৪০-৪২, ৩)২৪) তথা স্বধর্মত্যাগ ও পরধর্মগ্রহণের (৩০৫, ১৮।৪৭) ফলে সমাজবিপ্লব ও ধর্মগ্রানির (৪।৭) আশস্কা লক্ষিত হয়। এই আগ্রহ ও আশঙ্কা ভারতীয় সমাজের স্বাভাবিক অবস্থার পরিচায়ক নয়। বৌদ্ধধূর্মের অভ্যুদয়ে সমাজে যে বিপ্লব উপস্থিত হয়, গীতায় বণিত সামাজিক অবস্থা তার কথাই স্মরণ করিয়ে দেয়। বস্তুত গীতায় বর্ণ ও কুলগত স্থাতন্ত্রা ও স্বধর্ম রক্ষার পক্ষে যে সমস্ত উপদেশ দেওয়া হয়েছে, ওই ২িপ্লাব রোধ করাই তার উদ্দেশ্য বলে অমুমান কর। যায়। তাছাড়া গীতায় কমঁবিমুখতার বিরুদ্ধে পুনঃপুনঃ যে উপদেশ দেওয়া হয়েছে, বৌদ্ধ প্লাবনের ফলস্করপ দেশব্যাপী সন্যাসধর্মের প্রাবল্য প্রতিবোধ করাই তার লক্ষা, এই অমুমানও অসংগত নয়। মোর্য-সমাট অশোকের পূর্বে বৌদ্ধর্মের এভাব খুব সামাশুই ছিল। অশোকের রাজহকালেই ( খ্রী পূ ২৭২-২৩২ ) বৌদ্ধ ধর্ম দেশব্যাপী প্রভাব বিস্তারের সুযোগ পেয়েছিল। স্মৃতরাং গুীতায় যে সামাজিক অবস্থা সূচিত হয়েছে তা যদি বৌদ্ধ প্রভাবের ফল বলে স্বীকৃত হয় ভাহলে গীতাকেও অশোকের পরবর্তী বলেই মনে করতে হয়। বস্তুত কাত্রধর্মের পক্ষ থেকে যুদ্ধবিমুখতার ণিরুদ্ধে যে তীত্র প্রতিবাদ গীতায় ধ্বনিত হয়েছে তা অশোক কর্তৃক যুদ্ধত্যাগের পরবর্তী অবস্থার সম্বন্ধেই বিশেষভাবে প্রযোজ্য। 'মূর্ধাভিষিক্ত ক্ষত্রিয়' হয়েও রাজচক্রবর্তী অশোক যুদ্ধ ত্যাগ করে শুধু 'অদণ্ড' ও 'অদাহদ'এর দ্বারাই সমগ্র জন্মুখণ্ড অর্থাৎ ভারতবর্ধ-ব্যাপী সাম্রাজ্য পরিচালনা করেছিলেন ২লে বৌদ্ধ সাহিত্যে ( অঙ্গতরনিকায় ) তাঁর প্রশংসাই করা হয়েছে। কিন্তু গীতায় ক্ষত্রিয়ের পক্ষে যুদ্ধত্যাগের পুনঃ পুনঃ নিন্দাই করা হয়েছে।

ছান্দোগ্য উপনিষদে (প্রীন্ট পূর্ব মপ্তম শতক) দেবকীপুত্র রুষ্ণ একজন মান্ত্রম্ন মাত্র। পাণিনির (প্রী পূ পঞ্চম শতক) অফ্ট্যাধাারী ব্যাকরণে (৪০৯৮) রুষ্ণ ভক্তির পাত্র বলে গণ্য হলেও তিনি একজন ক্ষত্রিয় বলেই স্বীকৃত। মেগাস্থিনিসের ভারতবিবরণ থেকে জানা যায়, প্রীন্ট পূর্ব চতুর্থ শতকেও ভারতীয় হেরাক্লিস অর্থাৎ রুষ্ণ দেবত্বে উনীত হননি। বিস্তু প্রীন্ট পূর্ব দ্বিতীয় শতকের পাতঞ্জল মহাভাষ্যে বাস্ত্রদেবের দেবহ স্বীকৃত হয়েছে এবং ওই শতকেরই বেসনগর গরুড়স্তম্ভ লিপিতে বাস্ত্রদেবকে একেবাবে 'দেবদেব' বলে বর্ণনা করা হয়েছে। গীতাতেও তুই স্থলে (১০১৫, ১১১৩) তাঁকে দেবদেব আখ্যা দেওয়া হয়েছে। কিন্তু তথাপি গীতাকে উক্ত স্তম্ভলিপির কিছু পূর্ববর্তী বলে মনে করাই সমীচীন। কেননা গীতারচনাকালেও অনেকেই বাস্ত্রদেবের দেবদেব্ব স্বীকার কবত না, এমন প্রমাণ আছে গীতাতেই। 'বাস্ত্রদেবঃ সর্বমিতি স মহাত্মা স্তর্ভ্রেভঃ' (৭০৯), এবং 'অবজানন্তি মাং মৃঢ়া মান্ত্রমাং তনুমান্ত্রিত্রম্ব (৯০১), এই চুটি উক্তি বর্ত্তমান প্রসঙ্গে স্বরণীয়। এই অবজ্ঞাকারী কারা এবং তাদের এই অবজ্ঞার কারণ কি তা জানা যা্য় শিশুপ্যুলের একটি উক্তি থেকে।

যতারং জগতঃ কর্তা বলৈনং মৃথ মহাসে। ক্সান ন বাক্ষণং সম্যুগামান্মবগচ্ছতি ।

– মহাভারত, সভা, ৪২৬

এর থেকে নোঝা যাচেছ কৃষ্ণ ব্রাহ্মণ নন বলেই ব্রাহ্মণ্যপন্থীর। তাঁর দেবর স্বীকারে কৃষ্ণিত ছিলেন। উদ্ধৃত মূঢ় এবং মূর্থ শব্দের প্রায়োগ থেকে সহজেই বোঝা যায় এক কালে বাস্থাদেবপক্ষ ও ব্রাহ্মণপক্ষের কলহ কম তীব্র ছিল না। গীতা রচনার সময়েও সে কলহ একেবারে প্রশমিত হয়ন। কালক্রমে উভয় পক্ষই কলহ ত্যাগ্ করে পরস্পরের সঙ্গে সৃষ্ধি স্থাপন করতে বাধ্য হয়। ব্রাহ্মণরা বাস্থাদেব কৃষ্ণের ঈশ্বরত্ব স্বীকার করে তাঁকে নারায়ণ ও বিষ্ণুর অবতার বলে গ্রহণ করলেন এবং বাস্থাদেবপন্থীরাও ব্রাহ্মণের প্রান্ধ প্রান্ধা প্রকাশ ও যজের উপযোগিতা স্বীকার করলেন। এই সদ্ধি স্থাপনের প্রমাণ আছে উভয় পক্ষের সাহিত্যেই। বলা বাহুল্য বাস্থাদেব পক্ষে প্রধান গ্রন্থ হচেছ গীতা। তাতেই দেখা যায় কৃষ্ণপ্রবৃত্তিত নীতি ও ভক্তিপ্রধান সাত্বত বা ভাগবত ধর্ম এবং বেদপ্রবৃত্তিত যজ্ঞপ্রধান ব্রাহ্মণ্য ধর্মের মধ্যে কতকটা সমন্বয় সাধিত হয়েছে। জীবনযক্ত বা জ্ঞান-যজ্ঞের শ্রেষ্ঠিতা মানলেও গীতায় দ্রব্যযজ্ঞের উপযোগিতা একেবারে অস্বীকৃত হয়নি। তপোদানমার্জ্বমাহিংসাসভা্বচনম্ এবং দমস্ত্যাগোহপ্রমাদঃ, ভাগবত ধর্মের এই মৌলিক নীতিগুলির সঙ্গে হজ্ঞ এবং স্বাধ্যায় অর্থাৎ বেদপাঠও প্রশংসিত হয়েছে (১৬৪১-২)। বৈপ্রণাবিষয়া দেশা নিষ্কৈপ্রগো। ভবাজুন (২।৪৫) ইত্যাদি স্থলে বেদের উপযোগিতা

অস্বীকৃত হলেও অশ্যত্র বেদের প্রশংসা আছে। শুধু বেদের নয়, গীভাতে ত্রাক্ষণের শ্রেষ্ঠত্বও স্বীকৃত হয়েছে। আমরা দেখেছি ব্রাক্ষণরা ক্ষত্রিয় ধর্মপ্রবর্তক কৃষ্ণ ও তাঁর প্রবর্তিত ধর্মের প্রতি প্রসন্ন ছিলেন না। একথা স্থানিদিত যে, বিশেষভাবে ক্ষত্রিয়দের মধ্যেই উপনিষদ্ ও উপনিষদের প্রতিপান্ত ব্রহ্মবিভা অমুকৃল আশ্রায় পেয়েছিল এবং সেজন্মেই ব্রহ্মবিছা রাজবিছা নামে আখ্যাত হয়েছে। গীতাও মূলত উপনিষদের তৰ্ববিছার উপরেই প্রতিষ্ঠিত, বস্তুত গীতা নিজেও একটি উপনিষদ বলেই স্বীকৃত। স্নতরাং গীতার প্রতিপান্ত বিষয় যে মূলত ছিল ক্ষত্রিয়স্বীকৃত রাজবিছা তাতে সন্দেহ নেই। গীতাভেই (৪।১-২) বলা আছে যে, ইক্ষাকুপ্রমুখ রাজধিরাই ছিলেন এই গ্রন্থোক্ত ব্রহ্মবিছার ধারক ও বাহক। গীতার দশম অধ্যায়ে কৃষ্ণ মানুষের মধ্যে রাজা অর্থাৎ ক্ষত্রিয়কেই শ্রেষ্ঠ বলে বর্ণনা করেছেন (বিদ্ধি মাং ... নরাণাঞ্চ নরাধিপম্, ১০।২৭)। স্থতরাং দেখা গেল ভাগবত সম্প্রদায়ে মূলত ক্ষত্রিয়ের প্রাধান্তই স্বীকৃত ছিল। কিন্তু গীতা রচনার সময়ে এই সম্প্রদায় ব্রাক্ষণের প্রাধান্ত স্বীকার করতে বাধ্য হয়। গীতায় এক জায়গায় (৫।১৮) বিভাবিনয়সম্পন্ন ব্রাক্ষণ এবং শ্বপাক অর্থাৎ চণ্ডালের প্রতি সমজ্ঞান শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। এই শিক্ষার দারাই প্রকারান্তরে ব্রাক্ষণের প্রাধাত্ত স্বীকৃত হয়েছে, ক্ষত্রিয়ের নয়। তাছাড়া অভাত স্থলেও প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষভাবে ব্রাক্ষণের শ্রেষ্ঠতা মেনে নেওয়া হয়েছে। গীতায় এক স্থলে (১০২১) বাস্থদেব বলেছেন, 'আদিত্যানামহং বিষ্ণুং'। কিন্তু একটু পরেই আছে, 'রুদ্রাণাং শংকরশ্চান্মি'। ছুই জায়গায় কুষ্ণকে বিষ্ণু বলে সম্বোধন করা হয়েছে (১১।২৪, ৩০)। অক্সত্র তাঁকে বলা হয়েছে মহেশ্বর অর্থাৎ শংকর। স্কুতরাং দেখা যাচ্ছে গীতায় ব্রাহ্মণ্য ধর্মের সঙ্গে ভাগবত ধর্মের সমন্বয় এবং বিষ্ণুর সঙ্গে বাস্থুদেবের ঐক্য স্থাপন সম্পূর্ণ হয়নি। কিন্তু গ্রীস্টপূর্ব দ্বিতীয় ও প্রথম শতকে এই সমন্বয় ও ঐক্য স্মপ্রতিষ্ঠিত হয়ে গিয়েছিল। গীতাকে এই সময়ের কিছু পূর্ববর্তী বলে মনে করার এও একটি কারণ। গীতা থেমন বাস্থদেবপক্ষের গ্রন্থ, তৈত্তিরীয় আরণ্যক তেমনি আক্ষাণ • পক্ষের গ্রন্থ। এই আরণ্যকের দশম প্রপাঠকে বাস্থদেব স্পষ্ট ভাষায় নারায়ণ বিষ্ণুর সঙ্গে অভিন বলে স্বীকৃত হয়েছেন। এই দশম প্রপাঠকটি তৈত্তিরীয় আরণ্যকের থিলরূপ অর্থাৎ পরিশিষ্ট্যংশ বলে বর্ণিত হয়েছে। ঐতিহাদিকরা এই অংশটিকে গ্রীস্টপূর্ব তৃতীয় শতকের ( অর্থাৎ গীতার সমকালীন ) রচনা বলে মনে করেন। এর থেকেও পূর্বোক্ত সিদ্ধান্ত সমর্থিত হয় যে, ভাগবত ধর্ম ও ত্রাহ্মণ্য ধর্মের সমন্বয়ই এই সময়ের ঘটনা।

খ্রীস্টপূর্ব তৃতীয় শতকে ভাগবত ও ব্রাহ্মণ সম্প্রদায়ের মধ্যে সন্ধি স্থাপনের কি প্রয়োজন উপস্থিত হয়েছিল, ঐতিহাসিকগণ এই প্রশ্নেরও উত্তর দিতে চেষ্টা করেছেন। তাঁরা অমুমান করেন ঐ সময়ে মোর্য সম্রাট্ত অশোকের রাজত্বকালে বৌদ্ধধর্মের দেশব্যাপী প্রভাব বিস্তারের ফলে এই উভয় সম্প্রদায়ই বিপন্ন হয়ে পড়েছিল। স্থৃতরাং তৃতীয় পক্ষের প্রভাব থেকে আত্মরক্ষার প্রয়োজনেই এই চুই সম্প্রদায় পরস্পরের আপসরফা করতে বাধ্য হয়েছিল। পূর্বে বলেছি গীতায় বর্ণিত সামাজিক অবস্থাও অশোকের পরবর্তী কালেই সম্ভব। গীতায় ধর্মের গ্লানি নিবারণ ও সমাজরক্ষার যে আগ্রহ প্রকাশ পেয়েছে তা বৌদ্ধ প্রভাব থেকে আত্মরক্ষার প্রয়োজনজাত বলেই মনে হয়। এই অবস্থায় ভাগবত সম্প্রদায় যদি ব্রাক্ষণ্য সম্প্রদায়ের সঙ্গে রক্ষানিষ্পত্তি করতে উৎস্কুক হয়ে থাকে তাহলে বিস্মিত হবার কারণ নেই।

গীতায় অনতারবাদ অতি স্পষ্ট ভাবেই স্বীকৃত হয়েছে (৪।৭-৮,৯।১১)। কিন্তু সে অবতারবাদ পরবর্তী কালের ন্থায় পূর্ণপরিণত নয়। তাছাড়া গীতায় পত্রপূপ্ষদল ও জলের দারা কৃষ্ণপূজার উল্লেখ আছে—পত্রং পূপ্যং ফলং তোয়ং যো মে ভক্ত্যা প্রষ্টুত (৯।২৬)। পতঞ্জলির মহাভাষ্যে এবং মহাভায়ের সমকালীন ঐতিহাদিক খোদিত লিপিতে ক্ষের সঙ্গে তাঁর প্রাতা সংকর্ষণের পূজারও উল্লেখ দেখা যায়। কিন্তু গীতায় সংকর্ষণের ঈশ্বরত্ব ও পূজা স্বীকৃত হয়নি। এসব কারণে গীতাকে মহাভায়ের অর্থাৎ খ্রীস্টপূর্ব দ্বিতীয় শতকের পূর্ববর্তী বলেই মনে হয়। আগে দেখিয়েছি গীতাকে আনোকের (খ্রী পূ২৭২-২০২) পরবর্তী বলে মনে করার হেতু আছে। স্কুতরাং খ্রীস্টপূর্ব তৃতীয় শতকের শেষ বা দ্বিতীয় শতকের প্রথম অংশকেই গীতার রচনাকাল বলে নির্দেশ করতে হয়। ভাষা, ছন্দ প্রভৃতি বহিরঙ্গের বিচারেও এই দিলাস্ত সমর্থিত হয়। কিন্তু আমাদের পক্ষে সেমব গৌণ যুক্তির অবতারণা নিপ্প্রোজন। পরবর্তী কালে ভারতীয় সাহিত্যে গীতাপ্রভাব ও গীতাচর্চার যে ইতিহাস পাওয়া যায় তার থেকে প্রকারান্তরে গীতার রচনাকাল সম্বন্ধে পূর্বোক্ত দিলাস্তই সমর্থিত হয়।

#### গীতার আদর ও চর্চ।

ভারতীয় ধর্মসাহিত্য তথা ভারতীয় জাতীয় মনের উপরে গীতার প্রভাব যে কত গভীর তা বলার অপেক্ষা রাখে না। ভারতবর্ষের ইতিহাসের প্রত্যেক পবে ই গীতার সমাদর ও চর্চার যথেষ্ট পরিচয় পাওয়া যায়। এস্থলে তারই একটু সংক্ষিপ্ত বিবরণ দিতে চেষ্টা করব।

সদ্ধর্মপুগুরীক একটি বিখ্যাত ধর্মগ্রন্থ, পণ্ডিতের। অঁমুমান করেন খ্রী**স্ট জন্মে**র পূর্বেই এটি রচিত হয়েছিল। এই গ্রন্থের উপর গীতার প্রভাব অতি স্থাপন্থ। বোঝা গেল বৌদ্ধ ধর্ম তথা সাহিত্যও গীতার প্রভাব থেকে মুক্ত থাকতে পারে নি। কুষাণ সম্রাট্ কনিক্ষের (প্রী ৭৮-১০১) সমকালীন বৌদ্ধ মহাকবি অশ্বযোষের রচনাতেও গীতার চিন্তাধার। প্রতিফলিত হয়েছে। মহাষান বৌদ্ধর্মের প্রবর্তক নাগার্জুনও (প্রীস্টীয় প্রথম বা দ্বিতীয় শতক) গীতার আদর্শে অনুপ্রাণিত হয়েছিলেন বলে মনে করা হয়। গুপ্তযুগে মহাকবি কালিদাস (পঞ্চম শতক) যে গীতার একজন ভক্ত পাঠক ছিলেন তার যথেষ্ট প্রমাণ আছে তাঁর রচনাতেই। কুমারসম্ভবের এক স্থানে (৬৬৭) 'স্থাবরাজ্যা' হিমালয়কে বিফুর বিভৃতি বলে বর্ণনা করা হয়েছে। যথা—

স্থানে আং স্থাববা মানং বিষ্ণুরাত্র্মণীবিণ:।

্রর ব্যাখ্যায় মল্লিনাথ বলেছেন, স্থাবরাণাং হিমালয় ইতি গীতাবচনাৎ ( গীতা ১০.২৫ )। রঘুবংশেও গীতার আভাস আছে। যথা—

> স্বয়াবেশিত্তিভানাং ত্রংগপিত্কর্মণাম্। গতিসুং বীত্রাগাণামভ্যঃ সংনিত্তয়ে॥ —বগুবংশ ১০ ২৭

এর সঙ্গে গীতার দ্বাদশ অধ্যায়ের ৬-৭ সংখ্যক শ্লোকের, বিশেষত 'ম্যাবেশিতচেতসাম্' কথাটির সাদৃশ্য লক্ষণীয়।

> সনাবাপ্তমবাপ্তব্যং ন তে কিঞ্চন বিছতে। লোকান্তগ্রহ এবৈকো হেতুন্তে জন্মকর্মণাঃ॥ —বল্বংশ ১০.৩১

এর সঙ্গে গীতার তৃতীয় অধায়ের ২২-২৪ সংখ্যক শ্লোক তৃলনীয়। 'জন্মকর্ম' কণাটিও গীতায় আছে (৪।৯, ২।৪৩)।

অতঃপর হর্ষবর্ধনের (৬০৬-৪৭) সভাকবি বাণভটের কাদম্বরী কাব্য থেকে জানা যায় তৎকালে গীতাপাঠ ও গীতাশ্রবণ জনসাধারণের মধ্যে স্থ্রচলিত ছিল। নবম শতকে কেরল প্রাক্তের শংকরাচার্য (৭৮৮-৮২০) যে গীতাভাষা রচনা করেন তাতে গীতাচর্চার ইতিহাসে এক নবযুগের স্চনা হয়। ওই শতকেই দেখি বিখ্যাত কাশ্মীররাজ অবন্তিবর্মা (৮৫৫-৮৮৩) গীতার নির্দেশমতোই (৮৫৫, ১৩) 'অন্তকালে' গীতাশ্রবণ ও সৈকুঠনাথ অর্থাৎ বাস্থ্যনবকে স্মরণ করতে করতে দেহত্যাগ করেন। নবম শতকে কাশ্মীরে গীতাচর্চা খুবই প্রবল হয়ে উঠেছিল। এই সময়ে বস্তুগুপ্ত, ভাঙ্কর, অবন্তিবর্মার সভাপণ্ডিত আনন্দবর্ধন, ও রাজানক রামকণ্ঠ, এই চারজন টীকাকারের আবির্ভাব থেকেই বোঝা যায় নবম শতকে কাশ্মীরে গীতার চর্চা কতথানি সমাদর লাভ করেছিল। ইদানীংকালে রামকণ্ঠের 'সব্তোভন্ত' টীকা পণ্ডিতমহলে নানা কারণে বিশেষ আগ্রহের সৃষ্টি করেছে। স্বতরাং দেখা গেল নবম শতকেই

গীতা কেরল থেকে কাশ্মীর পর্যন্ত সমগ্র ভারতবর্ষের চিত্তকেই অধিকার করে ফেলেছিল। দশম শতকের শেষে বা একাদশ শতকের প্রথমে কাশ্মীরের বিখ্যাত পণ্ডিত অভিনবগুপ্ত গীতার ব্যাখ্যা করেন। অতঃপর তুর্কি মণীষী অলবেরুনির (৯৭৩-১০৪৮) নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। এই বৈদেশিক মহাপণ্ডিত ভগবদ্গীতার প্রতিপান্ত তত্ত্বিভার গভীরতায় খুবই মুগ্ধ হয়েছিলেন। তিনি তাঁর গ্রন্থে নানা প্রসঙ্গেই গীতা থেকে বহু অংশ উদ্ধৃত করেছেন। বৈদেশিকদের মধ্যে বোধ করি অলবেরুনিই সর্বপ্রথম গীতার প্রতি আকৃষ্ট হয়েছিলেন। পরবর্তী কালেও অনেক মুসলমান মণীষী গীতার গোরব স্বীকার করেছেন এবং ফারসি ভাষাতে গীতার অনুবাদও হয়েছে।

ভগবদ্গীতার জনপ্রিয়তার আবেক প্রমাণ এর সমুকরণে বহু নৃতন নৃতন গীতা রচনা। এদব নৃতন গীতার মধ্যে অনুনন চোদ্দখানি মহাভারতেই সংকলিত হয়েছে। এগুলির মধ্যে উতথ্যগীতা, বামদেবগগৈতা, খাষভগীতা, বড়জগীতা, পিঙ্গলগীতা, শম্পাকগীতা, মঙ্কিগীতা, বোধাগীতা, হারীতগীতা, বুত্রগীতা, পরাশরগীতা এবং হংসগীতা, এই বারোখানি শান্তিপর্বে এবং অমুগীতা ও ব্রাহ্মণগীতা আখমেধিক পর্বে স্থান পেয়েছে। শেষোক্ত তুখানিও ভগবদ্গীতার লায় কৃষ্ণকথিত বলে প্রাহ্মি এবং এদের খ্যাতিও অপেক্ষাকৃত অধিক। এগুলি ছাড়া রামগীতা, শিবগীতা, গণেশগীতা, দেবীগীতা, কপিলগীতা, সন্থাবক্রগীতা প্রভৃতি আরক্ত অনেক গীতা আছে। গীতার পূর্বে উপনিষদ্ নামটিও অমুক্রপ জনপ্রিয়তা অর্জন করেছিল। বৈদিক উপনিষদ্গুলির অমুকরণে একসময়ে বহু উপনিষদ্ রচিত হয়েছিল। মনে রাখা উচিত যে, ভগবদ্গীতাও এক্রপ একখানি উপনিষদ্ বলেই পরিচিত। এ প্রসঙ্গে কালিদানের মেঘদ্ত কাবোর জনপ্রিয়তাও স্বরণীয়। মেঘদুতের অমুকরণে পাবনদ্ত, হংসদৃত, পদাঙ্কদৃত প্রভৃতি বহু দৃত্কাব্য রচিত হয়েছিল। এরকম অমুকরণের প্রবর্ত উপনিষদ ও গীতা।

গীতার জনপ্রিয়তার আরও এক প্রমাণ পুরাণাদি গ্রন্থে প্রচারিত গীতামাহাত্ম। তার মধ্যে বরাহপুরাণ ও বৈঞ্চবীয় তন্ত্রদারোক্ত গীতামাহাত্ম্য এবং গরুড় পুরাণেব অন্তর্গত 'গীতাদার' বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। 'ভগবদ্গীতা কিঞ্চিদধীতা গঙ্গালবকণিকা পীতা' ইত্যাদি উক্তিও গীতার মাহাত্মপ্রচারে কম সহায়তা করেনি।

গীতাগোরবের সর্বাপেক্ষা বড়ো প্রমাণ তার টীকা ও ভাষ্য-বাহুল্য। বস্তুত গীতার যত ভাষ্য বা ব্যাখ্যা হয়েছে, সমগ্র সংস্কৃত সাহিত্যেই আর কোনো গ্রন্থের এত ব্যাখ্যা হয়নি। খ্রীস্টীয় নবম শতকে শংকরাচার্যকৃত ভাষ্যই বোধ করি গীতার প্রথম ব্যাখ্যা। সে সময় থেকে আরম্ভ করে বর্তমান সময় পর্যন্ত গীতাব্যাখ্যার আর বিরাম নেই। ভারতবর্ষের মতো বিরাট দেশে গীতার মতে। কুজায়তন বই নিয়ে সহস্রাধিক বংসর যাবং এই যে অবিরাম ব্যাখ্যা ও আলোচনা চক্ষছে, পৃথিবীর ইতিহাসে তার তুকনা নেই। এর

থেকেই ভারতবর্ষে গীতার গুরুত্ব ও প্রভাব কতথানি তার কিঞ্চিৎ আভাস পাওয়া যাবে। গীতা আলোচনার পূর্ণ ইতিহাস দেওয়া সহজ নয়। এস্থলে ওই ইতিহাসের প্রধান প্রধান প্রধান আর্থাৎ বড়ো বড়ো ভায়্যকার ও তাঁদের কার্যের সংক্ষিপ্ত আভাস মাত্র দিলেই আমাদের প্রয়োজন সিদ্ধ হবে।

দাবার প্রথম ভায়কার শংকরাচার্য (৭৮৮-৮২০)। তাঁর জন্মযুত্যুর তারিথ সম্বন্ধে সংশারের অবকাশ আছে; তবে তিনি অইম শতকের শেষ পাদ ও নবম শতকের প্রথম পাদে বিজ্ঞমান ছিলেন এবিষয়ে বোধ করি সংশায় করা চলে না। ভারতবর্ষের দক্ষিণতম প্রাস্তেকের অর্থাৎ মালাবার অঞ্চলে নয়ুদ্রি ব্রাক্ষাবংশে তাঁর জন্ম এবং হিমালয়ের পাদদেশে কেদারনাথে মাত্র বৃত্রিশ বংশর বয়সে তাঁর মৃত্যু। তিনি ছিলেন বিশুদ্ধাদৈতবাদী বৈদান্তিক। তিনি যে শুধু জ্ঞানের ক্ষেত্রেই দার্শনিক ঐক্য প্রচার করেছিলেন তা নয়, কর্মের ক্ষেত্রেও সমগ্র ভারতবর্ষকে এক ঐক্যমন্থে দীক্ষিত করা ছিল তাঁর সাধনা। দক্ষিণসমুদ্রের তীরে তার জন্ম এবং উত্তরে নগধিরাজ হিমালয়ের পাদচছায়ায় তাঁর মৃত্যু; সমগ্র ভারতবর্ষ পরিক্রমণ করে অবৈতবাদ প্রচার ব্রত এবং উত্তরে হিমাদ্রিশান্থতে বদরিকা, দক্ষিণে মহিষুরের অন্তর্গত শৃঙ্গোর, পূর্বগাগরতীরবর্তী পুরী ও পশ্চিমসাগরতীরস্থ দ্বারকা, ভারতবর্ষের এই চতুঃদীমায় চারটি মঠ প্রতিষ্ঠা তথা উপনিষদ, বেদান্তসূত্র ও গীতাব ভাষ্ম রচনা তাঁর প্রধান কীর্তি। সামাম্ম বৃত্রিশ (মতান্তরে চল্লিশ) বংসরব্যাপী জীবনে জ্ঞান ও কর্মের এই অপূর্ব সমন্বরের কথা ভাবলে বিশ্বিত হতে হয়। বস্তুত শংকরাচার্যের মধ্যে তংকালীন ভারতীয় প্রতিভার চরম বিকাশ ঘটেছিল সন্দেহ নেই।

শংকরাচার্যের প্রায় দমকালীন কাশ্মীরী টীকাকার বস্তুগুন্ত, ভাস্কর, আননদন্ধনি ও রামকণ্ঠ (ননম শতক) এবং তৎপরবর্তী অভিনবগুন্তের (দশম-একাদশ শতক) নাম পূর্বে ই উল্লেখ করেছি। অতঃপর উল্লেখ করতে হয় যামুনাচার্যের নাম। তাঁর আবির্ভাবকাল স্থানিশ্চিতভাবে জানা যায় না, তবে তিনি যে একাদশ শতকের লোক তাতে সন্দেহ নেই। দ্রাবিড়ভূমির অন্তর্গত বীরনারায়ণপুর নগরে (আধুনিক মল্লরগুড়ি, দক্ষিণ আর্কট জেলা) তাঁর জন্ম। তাঁর পিতার নাম ঈশ্বরভট্ট। তাঁর পিতামহ নাথমুনি বা রঙ্গনাথাচার্য শ্রীবৈষ্ণব সম্প্রদায়ের প্রতিষ্ঠাতা ও দার্শনিক বিশিষ্টাবৈতবাদের প্রবর্তক; এই মতবাদ প্রচার করে তিনি বৈষ্ণব ধর্মে যে নূতন প্রাণ সঞ্চার করেন তার প্রজাব একসময়ে সমগ্র ভারতবর্ষে বিস্তার লাভ করেছিল। তিনি মথুরায় তীর্থযাত্রা উপলক্ষ্যে যমুনা নদী দর্শনের স্মৃতিরক্ষার জন্মে পৌত্রের নাম রাখেন যামুন। নাথমুনি ত্রিচিনপল্লির নিকটে শ্রীরঙ্গম নগরে বাদ করতেন এবং দেখানে একটি মন্দির প্রতিষ্ঠা করেন। যামুনাচার্যও পিতামহের স্থায় শ্রীরক্ষম নগরে অধিষ্ঠিত হয়ে বিশিষ্টাবৈতবাদের ব্যাখ্যা ও প্রচারে আত্মনিয়োগ করেন। তাঁর রচনার মধ্যে দিক্তিয়,

আগামপ্রামাণ্য ও গীতার্থসংগ্রহ বিখ্যাত। শংকরাচার্য গীতার ব্যাখ্যা করেঁছিলেন বিশুদ্ধাবৈতবাদের আলোকে, এই অবৈতবাদে ভক্তির স্থান নেই। কিন্তু বিশিষ্টাবৈতবাদে ভক্তির স্থান খুব বড়ো। বলা বাহুল্য বিশিষ্টাবৈতবাদী ধামুনাচার্য গীতার ব্যাখ্যায় ভক্তির প্রাধান্ত স্বীকার করেছেন।

শ্রীবৈষ্ণৰ সম্প্রদায়ের সর্বশ্রেষ্ঠ নেতা এবং বিশিষ্টাদ্বৈতবাদের সর্বশ্রেষ্ঠ ব্যাখ্যাতা রামান্মুজাচার্য। যামুনাচার্য নিজেই রামান্মুজকে শ্রীবৈঞ্ব সম্প্রদায়ের পরবর্তী আচার্য মনোনীত করে যান। রামানুজের জন্মকাল নিঃসন্দেহে জানা যায় না। তিনি একাদশ শতকের শেষাধে মাজাজের নিকটবর্তী শ্রীপেরুমবুতুর নামক স্থানে এক ব্রাহ্মণবংশে জন্মগ্রহণ করেন। যৌবনে তিনি কাঞ্চী নগরীতে যাদবপ্রকাশ নামক এক অদৈতবাদীর শিষ্মত্ব গ্রহণ করেন, কিন্তু তাঁর শিক্ষায় সন্তুষ্ট হতে না পেরে তংকালীন বৈষ্ণব মতবাদের প্রতি আকৃষ্ট হন। যামুনাচার্যের মৃত্যুর পরে তার স্থলে শ্রীবৈষ্ণব সম্প্রদায়ের নেতৃত্ব গ্রহণ করে শ্রীরঙ্গমে অবস্থান করতে থাকেন। কিন্তু জীবনের শেষভাগে দ্রাবিড্ভূমির চোলরাজার উৎপীড়নে সেদেশ ত্যাগ করে কর্ণাটের রাজা বিষ্ণুবধন হোয়সলের (১১১১-১১৪১) আশ্রায় গ্রহণ করতে বাধ্য হন। ১১৩৭ সালে শ্রীরঙ্গমে তঁরে মৃত্যু হয়। রামানুজের গ্রন্থসনূহের মধ্যে বেদার্থসংগ্রহ, বেদাস্তসার, বেদাস্তদীপ এবং বেদাস্তসূত্র ও গীতার ভাষ্য এখনও শ্রদ্ধাসহকারে পঠিতু হয়ে থাকে। রামানুজকথিত সাধনপ্রণালী প্রধানত গীতার ভক্তিবাদের উপরেই প্রতিষ্ঠিত। রামান্ত্রজের নায়কতার শ্রীবৈষ্ণব সম্প্রদায় "স্ত্রিয়ে। বৈষ্যান্তথা শূদ্রান্তেইপি যান্তি পরাংগতিম্" এই গীতাবচন (৯৩২) অনুদারে নিম্নবর্ণ ও অন্তাজগণের মুক্তির অধিকার এবং আধ্যাত্মিক বিষয়ে ত্রাহ্মণশূদ্রের সমতা স্বীকার করত, কিন্তু সামাজিক ব্যাপারে বর্ণগত পার্থক্য কঠোর-ভাবেই মেনে চলত।

অতঃপর উল্লেখ করতে হয় নিম্বার্কাচার্য (আনুমানিক ১১০০-১১৬২ ) এবং মধ্বাচার্য আনন্দতীর্থের (১১৯৭-১২৭৬) নাম। নিম্বার্ক অন্ধ্র আক্ষাণ, বেল্লারি জেলায় নিম্বগ্রামে তাঁর জন্ম। মধ্বাচার্যের জন্ম কর্ণাটের অন্তর্গত দক্ষিণ কানাড়া জেলায় কলাণপুর বা রজতপীঠ নামক গ্রামে মধ্যগেহনামক এক আক্ষাণ বংশে। নিম্বার্ক ও মধ্বাচার্য উভয়েই নানাম্থানে পরিভ্রমণ করে শংকরাচার্যের মায়া ও অদ্বৈতবাদ খণ্ডন ও ফমত স্থাপনে প্রয়াসী হন। নিম্বার্ক ভেদাভেদবাদী; তিনি বৈষ্ণব ধর্মতত্ত্বে কৃষ্ণ, রাধা ও গ্রোণীদের বৃন্দাবন লীলাকে প্রাধান্ত দান করেন এবং নিজেও বৃন্দাবনবাসী হন। তাঁর সম্প্রদায় সমগ্র উত্তর ভারতে, বিশেষত মথুরা অঞ্চলে ও বাংলাদেশে, প্রতিষ্ঠা লাভ করেন। মধ্বাচার্য দৈতবাদী, তাঁর ধর্মতত্বে রাধাকৃষ্ণের স্থান নেই এবং তাঁর সম্প্রদায়ের প্রাধান্ত দান্দিণাত্যে কর্ণাটভূমিতে। মধ্বাচার্য উপনিষদ্, বেদাস্তস্ত্র, গীতা এবং ভাগবত পুরাণের ভাষ্য লেখেন। তিনি শাংকর

অধৈতবাদের ঘার বিরোধী ছিলেন। মধ্বাচার্যের প্রায় সমকালেই বিষ্ণুস্বামীর আবির্ভাব। তিনিও দাক্ষিণাত্যবাসী এবং দৈতবাদী। তার ধর্মগত অভ্যান্থ বিষয়েও মধ্বাচার্যের অনুরূপ, কিন্তু তিনি তাঁর ধর্মত্বে রাধাকে স্বীকার করেছেন। বিষ্ণুস্বামী গীতাভাষ্য রচনা করেছিলেন বলে জানা যায়।

এই সময়ে (ত্রয়োদশ শতকে) মহারাষ্ট্রভূমিতেও বৈষ্ণব ভক্তিবাদের ধথেষ্ট প্রসার ঘটে। মরাঠি ভক্ত কবিদের মধ্যে জ্ঞানেশ্বর বা জ্ঞানদেবের নাম বিশেষ উল্লেখযোগ্য। তিনি ছিলেন বিষ্ণুস্বামীর শিশ্য। কিন্তু তিনি গুরুর দ্বৈতবাদে সমর্থন করতে পারেননি, অদ্বৈতবাদের প্রতিই তাঁর আকর্ষণ। তাঁর কৃত জ্ঞানেশ্বরী নামক ভগবদ্গীতার মরাঠি পাছব্যাখ্যা গীতার প্রভাব বিস্তার তথা মরাঠি সাহিত্যের ইতিহাসে একটি নূতন যুগের স্মরণিচিহ্ন বলে গণ্য হতে পারে। গীতার এই মরাঠি ব্যাখ্যার তারিখ ১২৯০ অবল।

ষোড়শ শতকের প্রথম ভাগে অস্ত্রাদেশে বল্লভাচায (১৪৭৮-১৫০০) এবং বাংলাদেশে চৈতল্যদেব (১৪৮৬-১৫০৪) বৈষ্ণবধর্মে নৃতন প্রেরণা সঞ্চার করেন। বল্লভদেব কিছুকাল বৃন্দাবনে বাস করেছিলেন। চৈতল্যদেব দক্ষিণাপথ ও আর্যাবর্ত সহ প্রায় সমগ্র ভারতবর্ষ পরিভ্রমণ করে ভক্তিধর্ম প্রচার করেন। বল্লভাচায ও চৈতল্যদেব, উভয়ের প্রচারিত নাভিতেই রাধাক্ষেরে লীলা প্রাধাল্য পেয়েছে; তাদের ধর্মনীতির সঙ্গে ভগবদ্গীতার প্রত্যক্ষত বিশেষ সম্পর্ক নেই। বস্তুত মধ্যযুগে নিম্বার্ক প্রমুখ আচার্য প্রবর্তিত ধর্মে রাধাক্ষের যতই প্রাধাল্য পেতে লাগল ততই বাস্ক্দেব প্রবর্তিত ও ভগবদ্গীতায় ধৃত আদিম ভাগবত ধর্ম নৃতন নৃতন মতবাদ ও অনুষ্ঠানের অন্তরালে প্রচ্ছন হয়ে যেতে লাগল।

কিন্তু গীতার সমাদর ও চর্চা সমানভাবেই চলল। বৈষ্ণব সমাজে পৌরাণিক কৃষ্ণলালা কাহিনীর প্রাধান্য ঘটলেও, তাঁদের মধ্যে গীতাচর্চা কথনও বিরত হয়নি। বৈষ্ণব সমাজের বাইরে গীতার চর্চা ও টীকাভাক্সাদি রচনার অসাম্প্রদায়িক ধারাটিও অবিচ্ছিন্ন গতিতেই চলল। এই ধারার ইতিহাস অন্তুসরণ করা আমাদের পক্ষে নিম্প্রয়োজন। শুধু এটুকু বলাই ধথেক্ট যে, মধাযুগে যে সময়ে বৈষ্ণব ধর্ম ক্রমশঃ পৌরাণিক কাহিনীর পথে অগ্রসর হল তথন থেকেই ভগবদ্গীতা ভারতবর্ষের অসাম্প্রদায়িক জাতীয় ধর্মের স্থান অধিকার করতে লাগল। অবশ্য তার সূচনা হয়েছিল অতি প্রাচীন কালেই। ভগবদ্গীতা অবশ্য মূলত ভাগবত ও বৈষ্ণব সম্প্রদায়ের ধর্মগ্রন্থ। কিন্তু আমরা দেখেছি অতি প্রাচীন কালেই অশ্বযোষ, নাগার্জুন প্রমুখ বৌদ্ধরাও গীতার প্রভাব মেনে নিয়েছিলেন। কালিদাস ভাগবত বা বৈষ্ণব ছিলেন না, তিনি সম্ভবত ছিলেন শিবভক্ত। শংকরাচার্য ছিলেন শৈব। টীকাকার বস্থাপ্ত ছিলেন কাশ্মীরী শৈব সম্প্রদায়ের প্রতিষ্ঠাতা। গীতার এই অসাম্প্রদায়িকতা দেই প্রাচীনকাল থেকেই অব্যাহত গতিতে চলে আসছে। অফ্টাদশ শতকের শেষ পাদে

ইংরেজ আধিপত্যের স্ট্নাকালেই দেখা যায়, গীতা ভারতীয় ধর্মশান্তগুলির মধ্যে, প্রথম স্থান অধিকার করেছে। য়ুরোপীয় পণ্ডিতগণের মধ্যে সর্বপ্রথমে সংস্কৃত শিক্ষা করেন দার চার্লদ উইলকিন্দ। তৎকালীন গবর্ণর ওআরেন হেস্টিংসের উৎসাহে, তিনি ১৭৮৫ সালে ভগবদ্গীতার ইংরেজি অনুবাদ প্রকাশ করেন। য়ুরোপীয় ভাষায় অনুদিত ভারতীয় প্রত্থের গীতাই প্রথম। এর থেকে বোঝা যায়, অষ্টাদশ শতকের শেষভাগে গীতাই ভারতীয় সংস্কৃতির সর্বপ্রেক্ত প্রতীক বলে গণ্য হত। সে সময় থেকে ভারতবর্ষের জাতীয় জীবনে গীতার মর্যাদা ও প্রভাব বেড়েই চলেছে। উনবিংশ শতকের মধ্যভাগে মহিষি দেবেন্দ্রনাথ গীতাকে উপনিষ্কের পার্শ্বে পূন্ঃপ্রতিষ্ঠিত করেন। অতঃপর উনবিংশ ও বিংশ শতকে গীতার যে কত ব্যাখ্যা ও টীকা হয়েছে তার সীমা নেই। গীতার আধুনিক ব্যাখ্যাতাদের মধ্যে কাশীনাথ ব্রাহ্মক তেলঙ্গ, বঙ্কিমচন্দ্র, বিজেন্দ্রনাথ ঠাকুর, সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর, হারেন্দ্রনাথ দত্ত, বালগঙ্গাধর তিলক, মহাত্বা গান্ধী ও অরবিন্দের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। এত আলোচনা হওয়া সম্বেও একথা স্বীকার করতে হবে যে, ভারতীয় সংস্কৃতিতে গীতার স্থান এখনও যথায়থভাবে নিনীত হয়নি। এদিক থেকে এখনও গাঁতা আলোচনার যথেষ্ঠ অবকাশ ও প্রয়োজনীয়তা রয়েছে।

আধুনিক ভারতীয় সংস্কৃতি আন্দোলনের অনেক ক্ষেত্রেই ঠাকুর পরিবার অগ্রণী। গীতা আলোচনার ক্ষেত্রেও তাঁদের দান সামান্য নয়। দেবেন্দ্রনাথ, দিজেন্দ্রনাথ, ও সত্যেন্দ্রনাথের কথা পূর্বেই উল্লেখ করেছি। জ্যোভিরিন্দ্রনাথ বালগন্ধার তিলকের মারাটি-ভাষায় রচিত বিরাট গ্রন্থ গীতারহস্থের বাংলা অনুবাদ করেন; বাংলায় গীতা আলোচনার ক্ষেত্রে তাঁর এই কাজের মূল্য যে খুবই বেশি তাতে সন্দেহ নেই। রবীন্দ্রনাথও গীতার মর্যাদা সম্বন্ধে উদাসীন ছিলেন না। তাঁর রচিত বিরাট সাহিত্যের নানা স্থানেই গীতার গৌরব স্বীকৃত হয়েছে। রবীন্দ্রনাথ গীতাকে যে ঐতিহাসিক দৃষ্টিতে দেখতেন তা সকলের পক্ষেই গভীরভাবে প্রণিধানযোগ্য। তার দৃষ্টিতে গীতা যে এক নৃতন আলোকে প্রতিভাত হয়েছে, ভারতীয় সংস্কৃতির ঐতিহাসিক আলোচনায় তার বিশেষ উপযোগিতা আছে স্কৃতরাং এস্থলে তাঁর উক্তি উদ্ধৃত করে বর্তমান প্রসঙ্গ সমাপ্ত করব।

"আতস কাচের একপিঠে যেমন ব্যাপ্ত সূর্যালোক এবং আরেক পিঠে যেমন তাহারই সংহত দীপ্তিরশ্মি, মহাভারতেও তেমনি একদিকে ব্যাপক জনশ্রুতিরাশি আরেক দিকে তাহারই সমস্তুটির একটি সংহত জ্যোতি—সেই জ্যোতিটিই ভগবদ্গীতা। সমানুষের সকল চেষ্টাই কোন্খানে আসিয়া অবিরোধে মিলিতে পারে মহাভারত সকল পথের চৌমাথায় সেই চরম লক্ষ্যের আলোটি স্থালাইয়া ধরিয়াছে। তাহাই গীতা। এই গীতার মধ্যে যুরোপীয় পণ্ডিতেরা লক্ষিক্রত অসংগতি দেখিতে পান। ইহাতে সংখ্যা, বেদাস্ত ও যোগকে যে একত্র

স্থান দেওয়া হইয়াছে তাঁহারা মনে করেন সেটা একটা জোড়াতাড়া ব্যাপার। । । । হইতেও পারে মূল ভগবদ্গীতা ভারতবর্ষের সংখ্যা ও যোগতত্বকে আশ্রম্ম করিয়া উপদিষ্ট, কিন্তু মহাভারতসংকলনের যুগে সেই মূলের বিশুদ্ধিরক্ষাই প্রধান উদ্দেশ্য ছিল না—সমস্ত জাতির চিত্তকে সমগ্র করিয়া এক করিয়া দেখাই তখনকার সাধনা ছিল। । ভারতচিত্তের সমস্ত প্রয়াসকেই সেই এক মূলসতোর মধ্যে এক করিয়া দেখাই মহাভারতের দেখা। তাই মহাভারতের এই গীতার মধ্যে লজিকের প্রকাতত্ত্ব সম্পূর্ণ না থাকিতেও পারে, কিন্তু তাহার মধ্যে বৃহৎ একটি জাতীয় জীবনের অনিব্ চনীয় প্রকাতত্ত্ব আছে।"

—ভারববর্ষের ইতিহাসের ধারা, পরিচয় বস্তুত যেসমস্ত নিগৃঢ় শক্তি সমস্ত ভারতবর্ষকে যুগে যুগেই চিরস্তনতার ভিত্তিতে অচ্ছেদ্য বন্ধনে দৃঢ়রূপে ঐক্যসূত্রে বেঁধেছে সেগুলির মধ্যে গীতার শক্তিই সর্বাগ্রগণা । এখানেই গীতার যথার্থ গৌরব।

#### গীতা ও গীতাচর্চার কালক্রম

এস্থলে ভারতীয় ধর্মসাহিত্যে গীতার ঐতিহাসিক স্থাননির্ণয় ও গীতা আলোচনার পক্ষে প্রাসঙ্গিক ধর্মগ্রেন্থাদির একটি কালামুক্রমিক তালিকা দেওয়া গেল। বলা নিপ্প্রয়োজন নিম্নপ্রদত্ত অধিকাংশ তারিথই আনুমানিক, সব ক্ষেত্রে সুনির্দিষ্ট তারিথ দেওয়া সম্ভব নয়। শ্রুদ্ধেয় ঐতিহাসিকগণের অভিমতই এখানে অনুস্ত হল।

| ঋগ্ৰেদ                          | গ্রীস্টপূর্ব ১৩০০ | ->000 |
|---------------------------------|-------------------|-------|
| সাম, रुक्ः ५ ज्यथर् (वन         | ,; :000           | - boo |
| বাহ্মণ ও উপনিষদ্                | " bo•             | - 600 |
| বাস্থদেব কৃষ্ণ                  | ,, bee            | - 900 |
| জনক ও যাজ্ঞবন্ধ্য               | ,, 900            | - 600 |
| হ্তুসাহিত্যঃ বেদাঙ্গ ও ষড়দর্শন | ,, ৬০০            | - 00. |
| মহাভারত ও রামায়ণ রচনারস্ত      | ,, %••            | - (00 |
| वृक्षरम व                       | " e&e             | - 6be |
| পাণিনি                          | ,, ((             | - 800 |
| পালিসাহিত্যের স্ট্রনা           | ,, 800            | - 000 |
| ধর্মশাস্ত্র ও বৌদ্ধ পালিসাহিত্য | ,, ৩০ •           | - •   |
| অশোক ও বৌদ্ধর্মের প্রসার        | ,, <b>২</b> ૧২    | - ২৩২ |
| <b>ভগ বদ্</b> গীভা              | ,, ২২৫            | - >90 |
|                                 |                   |       |

```
মমুসংহিতা থ্রীস্টপূর্ব ২০০- ১৫০
পাতঞ্জল মহাভাষ্য " ১৮৭- ১৫১
হরিবংশ ", ১০০- ৫০
অখাঘোষ থ্রীস্টায ৭৮- ১০১
অষ্টাদশ পুরাণ ও মহাভারত রচনাসমাপি ", ২০০- ৫০০
কালিদাস ", ৬৮০- ৪৬৬
বাণভটি ", ৬০৮- ৬৪৭
```

গীতার টীকাভায়াদির একটি সংক্ষিপ্ত বিবরণও তালিকা আকারে নিম্নে দেওয়া গেল।

```
শংকরাচার্য ( অষ্টম-নবম শতক ) বৈদান্তিকঃ ভাষ্য, অদ্বৈত
বস্বগুপ্ত, ভাঙ্কর, আনন্দবর্ধন (নবম)ঃ টীকা
রাজানক রামকৡ (নবম) ঃ সর্বতোভদ্র
আনন্দগিরি (দশম)ঃ টীকা
অভিনব গুপ্ত (দশম-একাদশ): ব্যাখা
অলবেরুনি ( একাদশ ): উদ্ধৃতি ও ব্যাখ্যা
যামুনাচার্য ( একাদশ ) জ্রীবৈষ্ণব : গীতার্থসংগ্রহ
রামামুজ ( একাদশ-দ্বাদশ ) শ্রীবৈষ্ণব ঃ ভাষ্য, বিশিষ্টাদ্বৈত
আনন্দতীর্থ বা মধ্বাচার্য ( ত্রয়োদশ ): ভাষ্ম, দ্বৈত
শ্রীপুরুষোত্তম ( ত্রয়োদশ ) : অমৃত তরঙ্গিণী, শুদ্ধাদৈত
বিষ্ণুসামী ( ত্রেষাদশ ): ভাষা, দৈত
জ্ঞানেশর ( ত্রয়োদশ )ঃ অহৈত, জ্ঞানেশরী-মারাঠি পাত ব্যাখ্যা
জয়তীর্থ (চতুর্দশ), মাধ্বসম্প্রদায়: প্রমেয়দীপিকা
শংকরানন্দ (চতুর্দশ ), বৈদান্তিক : তাৎপর্য বোধিণী
বেদান্তদেশিক বেক্ষটনাথ (চতুর্দশ): তাৎপর্যচন্দ্রিকা
নিগমান্ত মহাদেশিক : গীতার্থ দংগ্রহরকা
ঞ্জীধরস্বামী ( চতুর্দশ-পঞ্চদশ ), ভাগবতঃ স্কুবোধিনী, অবৈত
নীলাকণ্ঠ সূরি (পঞ্চশ ) ঃ ভাবপ্রদীপ বা চতুর্ধরী
দদানন্দ ( পঞ্চদশ ), বৈদান্তিক : ভাবপ্রকাশ ( পছ ভাষা )
কেশব কাশ্মীরী ( ষোড়শ ) নিম্বার্ক সং : গীতাতত্ব প্রকাশিকা, দৈতাদৈত
মধুসূদন সরস্বতী ( যোড়শ ) বৈদান্তিক: গূঢ়ার্থ দীপিকা, অবৈত
```

রাঘবেক্র স্বামী: গীতা বিরুতি
 শীহমুমৎ স্বামী: পৈশাচ ভাগ্য
 ধনপতি স্থরি: পরমার্থ প্রপা

বিশ্বনাথ চক্রবর্তী ( যোড়শ-সপ্তদশ ) চৈত্র সং : সারার্থন্যিণী বলদেব বিভাভূষণ ( অফীদেশ ) চৈত্রে সং : গীতাভূষণ ভাষা চার্লস উইলফিনস ( অষ্টাদশ ) : ইংরেজি অমুবাদ ১৭৮৫

## यार्गमारा ५योत

#### ভূমিকা গ্রীনগেন্দ্রনাথ সেনগুপ্ত

মার্ক্দীয় দর্শনের ভিত্তি স্থাপিত হইয়াছে কার্ল মার্কদ্ (প্রীঃ ১৮১৮-১৮৮৩) ও ক্রেডারিক্ এন্গেল্সের (প্রীঃ ১৮২০-১৮৯৫) আন্তরিক সহযোগিতার কলে। স্তবাং এই দর্শন জগৎবিখ্যাত চুইজন মণীয়ীর চিন্তাধারাকে স্থসঙ্গভাবে প্রকাশিত করিয়াছে। জগতের ইতিহাসে এইরূপ চুইজন তীক্ষ্মী ব্যক্তির দার্শনিক মতের সম্পূর্ণ ঐক্য আর দেখিতে পাওয়া যায় না। স্কৃতরাং মার্ক্সীয় দর্শন সম্বন্ধে স্থপরিচিত হইতে হইলে মার্কস্ ও এন্গেল্স এই উভয়েরই লিখিত পুস্তকাবলী গভীরভাবে পাঠ করা আবশ্যক। মার্ক্সীয় দর্শনিক ভাজিমির ইলিচে উলিয়নভ্ লেনিন (খ্রীঃ ১৮৭০—১৯২৪) সামাজ্যবাদের ও ক্রশিয়ার নিবিত্তশ্রেণীর বিপ্লবের যুগোপ্রোগী করিয়া কর্দাক্ষেত্রে উহাকে প্রয়োগ করিয়াছেন, স্কৃতরাং এই দর্শনের ঐতিহাসিক প্রয়োগ সম্বন্ধে অবহিত হইতে হইলে লেনিনের লিখিত পুস্তকাবলী ও তাঁহার কর্মজীবন সম্বন্ধ স্থম্প্র ধারণা থাকা আবশ্যক।

মার্ক্সীয় দর্শন গ্রীঃ উনবিংশ শতাব্দীর জার্মানীর চিন্তাধারাকে, ফরাসীদেশের বস্তুবাদী, সমাজতন্ত্রবাদী ও বৈপ্লবিক দর্শনকে এবং ইংলণ্ডের অর্থনীতির ভাবধারাকে অবলম্বন করিয়া দ্বান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদে (ভারলেক্টিকাল্ আগ্র হিস্টরিকাল্ মেটিরিয়।লিজম্ ) পরিণত হইয়াছে। এই বস্তুবাদ বৈজ্ঞানিক সমাজতন্ত্রবাদ অথবা সাম্যবাদ (কমিউনিজম্ ) নামে পরিচিত।

মার্ক্সীয় দর্শনের মতানুসারে দর্শন বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি অবসন্থন করিয়া প্রাকৃতির, ইতিহাসের, এবং মানব চিন্তার গতির মূল নিয়ম সন্থায়ে মানুষকে জ্ঞান দান করে। এই দর্শনের মতে জগৎ পরিবর্ত্তনশীল ও চলমান। সেইরপ ইতিহাস ও মানবের চিন্তাগারাও যুগে যুগে পারিপার্শ্বিক অবস্থার পরিবর্ত্তনের সঙ্গে পরিবর্ত্তিত হয়। স্তুত্রাং এই দর্শন বিখ্যাত গ্রীক্ দার্শনিক ভেরাক্লাইটাসের ও ফ্রামী দার্শনিক বার্গ্যুএর 'বিশ্ব চলমান' এই মতের সমর্থক। উহারা বলেন যে পরিবর্ত্তনই জগতের প্রধানতম সত্য।

এই দর্শন ডায়লেক্টিক্ পদ্ধতির অনুসরণ করে। এই দর্শনের মতে ডায়লেক্টিক্
চিন্তাপার। জগতের ঘটনাসমূহের পরিবর্তনের নিয়মকে অনুসরণ করে। হেগেলের মতে
ডায়লেব্টিক্ চিন্তাধার। প্রথানতঃ মানবের ভাবধারার ক্রমবিকাশকে অনুসরণ করিয়া যে
নিয়মের সন্ধান পায় দেই নিয়মকে সর্বত্ত প্রয়োগ করে। কিন্তু মার্ক্ দীয় দর্শনের মতে
পারিপার্শিক বস্তুজগতকে ও মানুমের অর্থাৎপাদন কর্মধারাকে যথাযথভাবে অনুসরণ না
করিলে ডায়লেক্টিকের নিয়মাবলী সন্থন্ধে স্কুম্পান্ট ধারণা করা অসন্তব। স্ত্রাং আমরা
ইহা হইতে ব্ঝিতে পারি যে মার্ক্ দীয় ডায়লেক্টিক্স্ বস্তরাদী ও প্রত্যক্ষবাদী (এম্পিরিকাল্),
কিন্তু হেগেলের ডায়লেক্টিক্স্ ভাববাদী ও রহস্তবাদী। ভাববাদের ও বস্তবাদের প্রধান
পার্থক্য এই যে ভাববাদের মতে আত্মা বস্তর পূর্ববগামী এবং বস্তু আত্মার উপর নির্ভর্শীল।
অন্তাদিকে বস্তবাদের মতে বস্তর ক্রমবিকাশের ফলেই জীবনের ও মনের আবির্ভাব হয়।
স্ক্তরাং বস্তু মনের অথবা আত্মার পূর্ববগামী। স্ক্তরাং মন বস্তুর উপর নির্ভর্শীল। শরীরের
অন্তিম্বের বাহিরে মনের কোন অন্তিম্ব নাই। মানব-শরীরের উপরই মানব-মন
নির্ভর্শীল।

মার্ক্ দার্ম দর্শন অভিব্যক্তিবাদের (থিওরী অব্ ইভলিউসন্) সমর্থক। কিন্তু এই দর্শন আকস্মিক আবির্ভাব-স্বীকৃত অভিব্যক্তিবাদকে (দি থিওরী অব্ এমার্জেট ইভলিউসন্) সমর্থন করে। এই অভিব্যক্তিবাদ অমুসারে পরিবর্ত্তনের ক্রমবিকাশের ফলে জগতে নবনব রূপ্তর আকস্মিক আবির্ভাব ঘটিয়া থাকে। তাই জীবনহীন বস্তুর ক্রমবিকাশের ফলে জীবনের আবির্ভাব হয় এবং এই জীবনের ক্রমবিকাশের ফলে মনের ক্রমবিকাশ ঘটিয়া থাকে এবং মামুধের মধ্যে উহা একটি বিশেষরূপে প্রকাশিত হয়।

' মার্ক্ সীয় দর্শন অনুসারে বস্তু ও তাহার রূপ (ম্যাটার্ আণ্ড ফর্ম্) একে অন্তকে ছাড়িয়া থাকিতে পারে না। স্বতরাং এই দর্শন অনুসারে সামাত্ত ও বিশেষ ওতঃপ্রোতভাবে জড়িত। মানবত্বের অস্তিক প্রত্যেক মানুষ্যের ভিত্রে বর্ত্তমান, তাহার বাহিরে নহে। স্বতরাং মার্ক্ সীয় দর্শন এই বিষয়ে আধিরিষ্ট্রলের দর্শনের সঙ্গে এক মত।

আমরা পূর্বেই দেখিয়াছি যে মার্কসীয় দর্শন অনুসারে মন শরীরের উপর নির্ভরশীল। ইহা হইতে এই ধারণা হইতে পাবে যে মার্ক্সীয় দর্শন মানবমনের সাধীনতা অসীকার করে। কিন্তু এই ধারণ। সম্পূর্ণ ভুল। মন যদিও শরীরের উপর নির্ভরশীল ভাচা হইলেও মনের স্বতন্ত্র অস্তির এই দর্শন স্বীকার করে। বস্তু-জগৎ মনকে প্রভাবিত করে। কিন্তু মনও আবার বস্তুজগতকে নিয়ন্ত্রিত করে। স্থতরাং এই দর্শনকে নিয়ন্ত্রণবাদী (ডিটার্গনিষ্টিক্) দর্শন বলিলে ভুল চইবে। জগতে নিয়ম আছে এ কথা সত্য এবং পরিবর্ত্তন কার্য্যকারণের নিয়মাকুসারে ঘটিয়া থাকে। তাহা হইলেও এই দর্শন বলে যে মানব মনের সাধীনতা আছে এবং এই স্বাধীনত। নির্ভৰ করে তাহার বিশ্বজগতের নিয়ম সম্বন্ধের জ্ঞানের উপর। যে মানুষ জগতের নিয়মকে ভাল করিয়া জানে দে-ই জগৎ বাাপারকে নিয়ন্তিত করিতে পারে। যে ব্যক্তি কোনও একটি বিশেষ ব্যন্তর কর্ম্মপদ্ধতির নিয়ম উত্তমভাবে জানে সেই ব্যক্তিই উক্ত যন্ত্রকে সাধীনভাবে ও কুশলতার সহিত পরিচালিত করিতে পারে। ভত্ববিজ্ঞানের (মেটাফিজিক্স্) প্রতিপাল বিষয় সভীক্রিয়, স্কুতরাং তম্ববিজ্ঞানের বিষয়বস্থ প্রত্যক্ষণমা নহে। সেইজতাই দ্বান্দ্বিক বস্তুখাদ তত্ত্বিজ্ঞানের প্রিপ্তা। ইং। কোন ্প্রত্যক্ষাতীত মতোর অস্থিমে বিশ্বাস করে না। স্কুতরাং দ্বান্দ্বিকবস্তুবাদের পদ্ধতি বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি। ইহা পরীক্ষণের ও নিরীক্ষণের সাহায্যে সত্য নির্দারণ করে। স্ততরাং বিজ্ঞানের সঙ্গে দ্বান্দ্রিকবস্তুবাদের কোনরূপ সংঘাত নাই। দ্বান্দ্রিকবস্তুবাদ বৈজ্ঞানিক সত্ত্যের উপর ভিত্তি করিয়া অনুমানের সাহায্যে এই বিশ্ব সম্বন্ধে মানুষকে দার্শনিক জ্ঞান দানের প্রায়াস পার।

সেইজন্মই দ্বান্দ্রিকবস্তবাদ যান্ত্রিকবস্তবাদ অথবা জড়বাদ (মেকানিকাল্ মেটিরিয়ালিজম্) চইতে বিভিন্ন। যান্ত্রিকবস্তবাদ তম্ববিজ্ঞানের পরিপত্তী নহে। ইহা অদৃশ্যবস্তর বাস্তব অস্তিম স্বীকার করে। ইহার মতে বস্তুসমূহের মধ্যে যে সম্বন্ধ বর্ত্তমান তাহা বাছিক, আন্তরিক নহে। দ্বান্দ্রিকবস্তবাদের মতে এই সম্বন্ধ আন্তরিক। যান্ত্রিকবস্তবাদের সাহায্যে ভাববাদীদর্শন রচনা করা অসন্তব নহে। জিন্স্, এডিংটন্ প্রভৃতি খ্যাতনামা ইংরাজ বৈজ্ঞানিকগণ যান্ত্রিকবস্তবাদের আশ্রায় লইয়া ভাববাদীদর্শনকে সমর্থন করিয়াছেন। কিন্তু দ্বান্দ্রিকবস্তবাদ আধুনিক বৈজ্ঞানিক সত্যসমূহকে সম্পূর্ণ স্বীকার করিয়াও ঐ সত্যসমূহকে উক্ত দর্শনের ভিত্তির উপর স্থাপন করিয়াছে। স্ক্তরাং মার্ক্ সীয় দর্শনের মতে আধুনিকতম

বৈজ্ঞানিক সত্যসমূহ দ্বান্দ্বিকবস্তুবাদের পরিপত্থী নহে। আমরা আধুনিক জগতে দেখিতে পাই যে একদল বৈজ্ঞানিক বৈজ্ঞানিকসত্যের দার্শনিক ব্যাখ্যা প্রদান করিতে গিয়া ভাববাদী-দর্শনের আশ্রেয় লইয়াছেন, অভাদিকে আর একদল বৈজ্ঞানিক আধুনিকতম বৈজ্ঞানিক সত্যসমূহকে দ্বান্দ্রিকবস্তবাদের মাহায্যে ব্যাখ্যা করিবার প্রয়াস পাইভেছেন। প্রথমোক্ত বৈজ্ঞানিকগণের চিন্তাধারা যান্ত্রিক পদ্ধতি অবলম্বন করিয়াছে। কিন্তু দ্বিতীয়োক্ত বৈজ্ঞানিকগণের চিন্তাধারা ডায়লেক্টিক্ পদ্ধতি অনুসরণ করিয়াছে। যান্ত্রিকবস্তবাদ মানুষকে যন্ত্ররূপে কল্পনা করে। ইহার মতে মানুষমনের কোনরূপ স্বাধীনতা নাই। মানুষ যন্তের তায় বাহশক্তির দারা সম্পূর্ণ নিয়ন্ত্রিত হয়। স্নুতরাং যাত্রিকবস্তুবাদের মতে মাসুষ স্বাধীন চেষ্টার সাহায্যে জগতকে পরিবর্ত্তন করিতে পারে না। কিন্তু দ্বান্দ্রিক বস্তবাদ মানবমনের স্বাধীনতা স্বীকার করে। ইহার মতে মানুষ স্বাধীন চেষ্টার দ্বারা সমাজের ও বাহ্যজগতের পরিবর্ত্তন সাধন করিতে পারে। সেইজন্তই মার্ক্স্বলিয়াছেন যে জগতের নিয়ম জানিয়াই এবং উহার ব্যাখ্যা করিয়াই মানুষ সন্তুষ্ট থাকিতে পারেন।। তাহার প্রধান কার্য্য হইল জগতের পরিবর্ত্তন সাধন করা। স্তত্তাং যান্তিকবস্তুবাদ নিয়ন্ত্রণবাদের সমর্থক। কিন্তু দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদ মান্রমনের স্বাধীনতা স্বীকার করে। দ্বান্দ্রিকবস্তুবাদের মতে যথায়থ জ্ঞান লাভ করিয়া মানুষ স্বাধীন হইতে পারে। সে যন্ত্রেব তায় বাহ্যিক শক্তিদারা পরিচালিত নয়। যান্ত্রিকবস্তুবাদের ভিত্তির উপর যে সমাজতন্ত্রবাদ রচিত হইয়াছে, ভাহা ভাববাদী। কিন্তু দ্বান্দ্বিকবস্তুবাদের সাহায্যে যে সমাজভন্তুবাদ রচিত হইয়াছে, তাহা বৈজ্ঞানিক এবং ইহা সাম্যবাদ ( কমিউনিজম্ ) নামে পরিচিত।

নার্ক্সীয় দর্শনের সমালোচকগণ অনেক সময় বলিয়া থাকেন যে এই দর্শন নিজের দার্শনিক মত অপরিবর্তনীয় বলিয়া মনে করে। কিন্তু এই দর্শনের সমর্থকগণ বলেন যে একথা সম্পূর্ণ অসভ্য। কারণ এই দর্শন নিরীক্ষণ ও পরীক্ষণের সাহায্যে নৃত্ন সত্যের সন্ধান পাইলে ইহা পূনের মত বিসজ্জন দিতে দ্বিধা করে না। এই দর্শনের মতে কোন সত্যই চিরন্তন নহে। যে সভ্য এক বিশেষ যুগোপযোগী ভাহা পরবতী যুগে অস্বীকৃত হইতে পারে। সভ্য যাচাই করার একমাত্র উপায় হইল সামাজিক ব্যবহার (সোসাল প্রাক্টিস্)। দ্বান্দ্বিক্সবস্তবাদ জগতের পরিবর্ত্তনকে স্বীকার করায় এবং ইহা সামাজিক ব্যবহারকে সভ্যের নির্দ্ধারক বলিয়া মনে করায় এই দর্শন দান্তিকভাবাদ (ভগ্ম্যাটিজন্) হইতে মুক্ত।

এই দর্শন বস্তুর ও মনের দিস (ডুয়ালিজ্ম্) স্বীকার করে না। ইহা ঐক্যবাদী (মনিষ্টিক্)। ইহার মতে বস্তুর ও মনের মঙ্গে আন্তরিক ও অব্যাহত যোগ বর্তমান। স্কুতরাং এই দর্শন ক্যান্টিয় দ্বিহ্বাদ হউতে মৃক্ত। হোয়াইট্ছেড্ প্রভৃতি আধুনিক দার্শনিকগণও স্বীকার করেন যে বস্তুজগতের ও মনজগতের সম্বন্ধ আন্তরিক।

মার্ক্সীয় দর্শনের সঙ্গে রাজনীতির ও অর্থনীতির যোগ অপরিহার্যা। যাহারা এই দর্শনের সমর্থক তাহারা রাষ্ট্রপরিচালনার ব্যাপারে এবং আর্থিক সমস্থা সমাধানের জন্ম সর্ব্রদাই এই দর্শনের সাহায্য গ্রহণ করিয়া থাকে। স্থতরাং মার্ক্সীয় দর্শনের মতে মানব-জীবনের সঙ্গে দর্শনের যোগ গভীর। রাষ্ট্রপরিচালকগণের দর্শন যদি দোষহুন্ট হয় তাহা হইলে রাষ্ট্রে জনগণের জীবন বিষময় হইয়া উঠে। স্থতরাং সর্ববদাই রাষ্ট্রপরিচালকগণের দার্শনিক মত বিচারদহ হওয়। আবশ্যক। প্লেটো বলিয়াছেন যে একমাত্র দার্শনিকই রাজা হওয়ার যোগ্য। মার্ক্সীয় দর্শন সম্পূর্ণভাবে একথা সমর্থন করে। যে দেশের জনগণ রাষ্ট্রের পরিচালক সে দেশের প্রত্যেক ব্যক্তিকেই দার্শনিক হইতে হইবে। সোভিয়েট কশিয়া মার্ক সীয় দর্শন অনুসরণ করিয়া রাষ্ট্রপরিচালনা করে। সেইজন্ম ঐ দেশের প্রত্যেক ব্যক্তিকে দ্বান্দ্বিকবস্তুবাদের সঙ্গে পরিচিত করার জন্ম ব্যবস্থা করা হইয়াছে। এ দেশে প্রত্যেক ইঞ্জিনিয়ারকে অথবা প্রত্যেক শিক্ষককে তাহার নিজের বিশেষ বিষয় সম্বন্ধে জ্ঞানলাভ করিতে তেরূপ যত্ন করিতে হয় তাহাকে দেইরূপ মার্ক্সীয় দর্শন সহয়ে জ্ঞানলাভ করিবার জন্মও বজু করিতে হয়। কারণ সে যদি উপযুক্ত দার্শনিক জ্ঞানলাভ করিতে অসমর্থ হয়, তবে তাহার পক্ষে উত্তম নাগরিক হওয়া অসম্ভব। সেইজন্মই ইহা বলা হইয়াছে যে, যে দেশের জনগণ রাষ্ট্রপরিচালনা করে সে দেশের সামাক্ত একজন রাধুনীরও জানা আবশ্যক যে কি নিয়মে দেশ শাসন করিতে হয়। স্থতরাং মার্ক্সীয় দর্শন ব্যবহারিক ( প্র্যাক্টিকাল্ ) मर्भाग ।

নার্ক্সীয় দর্শনের সঙ্গে হেগেলের ও ক্যারবাকের দর্শনের বিশেষ যোগ থাকায় . আমরা পরবর্তী অধ্যায়ে মার্ক্সীয় দর্শনের সঙ্গে উক্ত ছুই দর্শনের কি প্রকার সম্বন্ধ তাহ। দেখাইবার চেষ্টা করিব।



#### ইতিহাস্যান

#### জীবনানন্দ দাশ

সেই শৈশবের থেকে এসব আকাশ মাঠ রৌজ দেখেছি;
এইসব ক্ষেত্র দেখেছি।
বিস্ময়ের চোখে চেয়ে কতবার দেখা গেছে মানুষের বাড়ী
রোদের ভিতরে যেন সমুজের পারে পাখিদের
বিষয় শক্তির মত আয়োজনে নির্দ্মিত হতেছে;
কোলাহলে—কেমন নির্শিত উৎসবে গ'ড়ে ওঠে।
একদিন শৃত্যতায় স্তর্নতায় ফিরে দেখি তারা
কেউ আর নেই।
পিতৃপুরুষেরা সব নিজ স্বার্থ ছেড়ে দিয়ে অতীতের দিকে
স'রে যায়,—পুরোণো গাছের সাথে সহমন্মী জিনিষের মত
হেমন্তের রৌজে-দিনে-অন্ধ্রনারে শেষবার দাঁড়ায়ে তবুও
কখনো শীতের রাতে যখন বেড়েছে খুব শীত
দেখেছি পিপুল গাছ
আর পিতাদের চেউ

তারপর তের দিন চ'লে গেলে আবার জীবনোৎসব
যৌনমন্ততার চেয়ে চের মহীয়ান, অনেক করুণ।
তবুও আবার মৃত্যু।—ভারপর একদিন মউমাছিদের
অনুরণনের বলে রৌদ্র বিচ্ছুরিত হয়ে গেলে নীল
আকাশ নিজের কঠে কেমন নিঃস্ত হয়ে ওঠে;— হেমস্তের
অপরাছে পৃথিবী মাঠের দিকে সহসা তাকালে

কোথাও শনের বনে—হলুদ রঙের খড়ে—চাষার আঙ্লে গালে—কেমন নিমীল সোনা পশ্চিমের অদৃশ্য সূর্য্যের থেকে চুপে নেমে আদে; প্রকৃতি ও পাখির শরীর ছুঁয়ে মুতোপম মানুষের হাড়ে কি যেন কিসের সোরব্যবহারে এসে লেগে থাকে। অথবা কখনো সূর্য্য—মনে পড়ে—অবহিত হয়ে নীলিমার মাঝপথে এসে থেমে র'য়ে গেছে — বড় গেলে—রাহুর আভাস নেই—এমনই পবিত্র নিরুছেল। এইসব বিকেলের হেমন্তের সূর্য্যহবি—তবু দেখাবার মত আজ কোনো দিকে কেউ নেই আর, অনেকেই মাটির শয়ানে ফুরাতেছে।

মানুষেরা এই সব পথে এসে চ'লে গেছে,—ফিরে ফিরে আসে;—তাদের পায়ের রেখায় পথ কাটে তারা, হাল ধরে, বীজ বোনে, ধান নমুজ্জল কাঁ অভিনিবেশে সোণ। হয়ে ওঠে—দেখে; সমস্ত দিনের আঁচ শেষ হ'লে সমস্ত রাতের অগণন নক্ষত্রেও ঘুমোবার জুড়োবার মত কিছু নেই; -- হাতৃড়ি করাত দাত নেহাই তুরপুন পিভাদের হাত থেকে ফিরেফিরতির মত অন্ত্রীন **শন্ততির মন্ততির হাতে** কাজ ক'রে চ'লে গ্রেছে কত দিন। অথবা এদের চেয়ে আরেক রকম ছিল কেই কেউ: ছোট বা মাঝারি মধ্যবিত্তদের ভিড়:— সেইখানে বই পড়া হত কিছু-- লেখা হত : ভয়াবহ অন্ধকারে সরু সলতের -রেড়ীর আলোর মত কি যেন কেমন এক আশাবাদ ছিল ভাহাদের চোথে মুথে মনের নিবেশে বিমনস্কতায়: সংসারে সমাজে দেশে প্রতাম্ভেও পরাজিত হ'লে ইহাদের মনে হত দীনতা জয়ের চেয়ে বড়:

অথবা বিজয় পরাজয় সব কোনো এক পলিত চাঁদের এ পিঠ ও পিঠ শুধু;—সাধন। মৃত্যুর পরে লোকসফলত। দিয়ে দেবে: পৃথিবীতে ছেরে গেলে কোনো কোভ নেই।

\* \* \* \*

মাঝে মাঝে প্রান্থরের জ্যোৎস্মায় ভারা সব জড়ো হয়ে যেত— কোগাও স্থুন্দর প্রেতসত্য সাছে জেনে তবু প্রথবীর মাটির কাঁকালে কেমন নিবিভভাবে বিচলিত হয়ে উঠে, আহ।। সেখানে স্থাবির যুবা কোনো এক ভন্নী তরুণীর নিজের জিনিষ হতে স্বীকার পেয়েছে ভাঙা চাঁদে অর্দ্ধ সত্যে অর্দ্ধ নৃত্যে আধেক মৃত্যুর অন্ধকারে ; অনেক তরুণী যুবা যৌবরাজ্য যাহাদের শেষ হয়ে গেছে-- তারাও সেখানে অগণন চৈতের কিরণে কিংবা তেমক্তের আরো অনবলুষ্ঠিত ফিকে মুগতৃষ্ণিকার মতন জ্যোৎসায় এসে গোল হয়ে ঘুবে ঘুরে প্রান্থরের পথে টাদকে নিখিল ক'রে দিয়ে তবু পারমেয় কলঙ্কে নিবিভ্ ক'রে দিতে চেয়েছিল, -- মনে মনে-- মুথে নয়-- দেতে নয়: বাংলার মানসগাধনশীত শরীরের চেয়ে আরো বেশি জয়ী হয়ে শুক্ল রাতে গ্রামীন উৎসব শেষ ক'রে দিতে গিয়ে শরীরের কবলে তো তবুও ডুবেছে বার বাব অপরাধী ভীরুদের মত প্রাণে। তারা সব মৃত হাজ। তাহাদের সন্ততির সন্ততিরা অপরাধী ভীরুদের মতন জীবিত।

'চের ছবি দেখা হ'ল—চের দিন কেটে গেল—চের অভিজ্ঞতা জীবনে জড়িত হয়ে গেল, তবু, হাতে খননের অন্ত্র নেই—মনে হয়—চারিদিকে চিবি দেওয়ালের নিয়েট নিঃসক্ত অন্ধকার'—ব'লে যেন কেউ যেন কথা বলে। হয়তো দে বাংলার জাতীয় জীবন। সত্যের নিজের রূপ তব্ও সবের চেয়ে নিকট জিনিষ
সকলের; অধিগত হ'লে প্রাণ জানালার ফাঁক দিয়ে চোথের মতন
অনিমেষ হয়ে থাকে নক্ত্রের আকাশে তাকালে।
আমাদের প্রবীণেরা আমাদের আচ্ছন্নতা দিয়ে গেছে 
আমাদের মণীণীরা আমাদের অর্জমত্য ব'লে গেছে
অর্জ মিথ্যার 

জীবন তবুও অবিশ্বরণীয় সততাকে
চায়; তবু ভয়—হয়তো বা চাওয়ার দীনতা ছাড়া আর কিছু নেই।

ঢের ছবি দেখা হ'ল—ঢের দিন কেটে গেল—ঢের অভিজ্ঞতা জীবনে জড়িত হয়ে গেল, তবু, নক্ষত্রের রাতের মতন সফলত। মানুষের দূরবীনে র'য়ে গেছে,—জ্যোতিপ্র'ন্ড ; জীবনের তরে আজো নেই। অনেক মানুষী খেলা দেখা হ'ল, বই পড়া সাঙ্গ হ'ল—তবু কে বা কাকে জ্ঞান দেবে—জ্ঞান বড় দূর পৃথিবীর রুক্ষা গল্পে:--আমাদের তবে দুর---দূরতর আজ। সময়ের ব্যাপ্তি যেই জ্ঞান আনে আমাদের প্রাণে তা' তো নেই: —স্থবিরতা আছে — জরা আছে। চারিদিক' থেকে ঘিরে কেবলি বিচিত্র ভয় ক্লান্তি অবসাদ র'য়ে গেছে। নিজেকে কেবলি আত্মক্রীড় করি: নীড় গড়ি। নীড় ভেঙে অন্ধকারে এই যৌন যৌথ মন্ত্রনার মালিকা এডায়ে উৎক্রান্ত হতে ভয় পাই। সিন্ধুশক বায়ুশক রোজ্রশক রক্তশক মৃত্যুশক এসে ভয়াবহ ডাইনীর মতন নাচে—ভয় পাই—গুহায় লুকাই; লীন হতে চাই—লীন—ব্ৰহ্মশব্দে লীন হয়ে যেতে চাই। আমাদের চু'হাজার বছরের জ্ঞান এ রকম। নচিকেতা ধর্মধনে উপৰাদী হয়ে গেলে যম প্রীত হয়। তবুও ব্রহ্মে লীন হওয়াও কঠিন। আমরা এখনও লুপ্ত হই নি তো।

এখনও পৃথিনী সূর্য্যে স্থাই হয়ে রোজে অন্ধকারে ঘুরে যায়। থামালেই ভালো হত—হয়তো বা; তবুও সকলই উৎস গতি যদি,—রৌদ্রগুভ সিম্বুর উৎসবে পাথির প্রমাথী দীপ্তি সাগরের সূর্য্যের স্পর্শে মান্ত্রের হৃদয়ে প্রতীক ব'লে ধরা দেয় জ্যোতির পথের থেকে যদি, তাহ'লে যে আলো অর্ঘ ইতিহাদে আছে, তবু উৎসাহ নিবেশ যেই জনমানদের অনিক্চনীয় নিঃসক্ষোচ এখনও আসে নি তাকে বর্ত্তমান অভীতের দিকচক্রবালে বারবার নেভাতে জালাতে গিয়ে মনে হয় আজকের চেয়ে আরো দূর অনাগত উত্তরণলোক ছাড়া মানুষের তরে সেই প্রীতি, খোত্রী নেই, গতি আছে;—তবু গতির বাসন থেকে প্রগতি অনেক স্থিরতর ; দে অনেক প্রতারণাপ্রতিভার সেতুলোক পার হ'ল ব'লে স্থির; —হতে হবে ব'লে দীন, প্রমাণ, কঠিন: তবুও প্রেমিক—তাকে হতে হবে ;—সময় কোথাও পৃথিবীর মান্তুষের প্রয়োজন জেনে বিরচিত নয়; তবু দে তার বহিমুখি চেতনার দান সব দিয়ে গেছে ব'লে মনে হয়; এর পর আমাদের অন্তর্দীপ্ত হবার সময়।

# याश्लात अश्कृति

### বাংলা নাটকের উৎপত্তি করালীকান্ত বিশ্বাস

ঠিক কবে এবং কি ভাবে সামাদের দেশে নাটকের উৎপত্তি তাহা নিশ্চিত বলিবার উপায় নাই। পণ্ডিতেরা অনুমান করেন যে ধর্মাচরণের ভিতর দিয়াই মনের সভ্যতার আদিতে নাটক ও নৃত্যাশিল্পের উদ্ভব হইয়াছে। ভারতবর্ষেও ঋকবেদের মন্ত্রে এইরূপ আদি নাটকের বীজ তাঁহারা খুঁজিয়া পাইয়াছেন। নাটক বলিতে বর্ত্তমানে যে স্থুসম্বন্ধ শিল্পরূপ বুঝি, আদিতে নাটক যে সেরূপ ছিল না তাহা বলাই বাহুল্য। এখন পর্যান্ত একমাত্র গ্রীস দেশ ছাড়া অন্য কোন দেশে নাটকের উৎপত্তি ও বিকাশের ইতিহাস সম্পূর্ণ জানা যায় নাই। গ্রীস দেশে স্পান্টই প্রমাণ পাওয়া গিয়াছে যে ডায়োনিসাসের জারাধনা ইহতে নাটকের উৎপত্তি এবং তাহা ক্রমে পূর্ণাঙ্গ গ্রীক ট্রাজেডিতে পরিণত ইইয়াছে।

সামাদের দেশের অতীত ইতিহাস এখনও অসম্পূর্ণ, সংস্কৃতির ক্রমবিকাশের ধারা প্রায় অজ্ঞাত। এই দিকে আমরা যতটুকু জানিতে পারিয়াছি ভাহাও ইয়োরোপীয় পণ্ডিতদের মারফতে। তাঁহাদের গবেষণা মূল্যবান সন্দেহ নাই, তবে ইতস্তত বিক্ষিপ্ত উপাদান হঠতে তাঁহারা ভারতবর্ষের সংস্কৃতির যে ব্যাখ্যা দিয়া থাকেন তাহা অনেক সময়ে নির্ভরযোগ্য নাও হঠতে পারে। ভারতবর্ষে নাটকের উৎপত্তি সম্বন্ধে তাঁহাদের অনেকে যে অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন ভাহার যাথার্থ্য বিনা দিধায় গ্রহণ করা যায় না। রেনেসাঁসের পরে ইয়োরোপে গ্রীক সাহিত্য ইত্যাদির প্রতি একটি প্রবল অমুরাগ দেখা দেয়। তাহার কলে ইয়োরোপীয়েরা গ্রীস দেশের সম্পূর্ণ ইতিহাস আয়ত্ত করিয়া কেলিয়াছে। গ্রীসে শিল্প ও সাহিত্য কি ভাবে বিকাশ লাভ করিয়াছে তাহা এখন আরু অজ্ঞাত নহে। ইয়োরোপীয় পণ্ডিতেরা গ্রীসের ব্যাপারে যাহা জ্ঞানিতে পারিয়াহেন তাহার স্ত্রগুলির সাহায্যে ভারতবর্ষের সভ্যতা ও সংস্কৃতি বিশ্লেষণ ও ব্যাখ্যা করিতে চেষ্টা করেন। এই কারণেই তাহা গ্রহণ করিতে দিধা হয়। ভারতবর্ষের প্রতিক্ত আপনার সন্তার মধ্যে মিশিয়া না থাকিলে উহার স্বরূপ উপলব্ধি করা শক্ত।

ভারতে নাটকের উৎপত্তি সম্বন্ধে জার্মান পণ্ডিত ম্যাক্স্ মূল্যরের অভিমত সাধারণত প্রাছ্ম ইউত। তাঁহার মতে ঋকবেদের কোন কোন সূত্রে প্রশোত্তর অথবা নাট্যাভাস রহিয়াছে। তিনি মনে করেন বৈদিক যুগেই ভারতবর্ষে নাটক ও নৃত্যশিল্পের উৎপত্তি। শুধু মূল্যর নহেন, সিলভাঁ। লেভি, ম্যাকডোনেল প্রভৃতি প্রাচ্যবিদেরাও এই মত সমর্থন করিয়াছেন। ডক্টর কীথ পরবর্তীকালে এই মতের বিরোধিতা করিয়াছেন। তিনি বৈলন যে বেদের এই মন্ত্রগুলিকে কোন মতেই নাটকের আদিরূপ বলা যায় না। যে ধারা বাহিয়া নাটক বিকাশ লাভ করিয়াছে তাহার সহিত বেদের এই মন্ত্রগুলির কোনও প্রত্যক্ষ যোগ নাই।

ভারতবর্ষে নাটকের উৎপত্তি এইভাবে ধর্ম্মের সহিত যুক্ত করিবার চেষ্টা থ্রীক নাটকের নজীরে। গ্রীক ও আমাদের দেশের ধর্মাচারণের মধ্যে মৌলিক পার্পক্য রহিয়াছে। এই কারণেই গ্রীসের অ্যানালজি দিয়া আমাদের দেশের নাটকের উৎপত্তি ব্যাখ্যা করিলে সঠিক সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়া সম্ভব নহে। আমাদের দেশে যৌথভাবে ধর্মাচরণ কখনও হয় নাই। নাটকের আদিরূপ যতই সরল হউক না কেন, তাহা ধর্মাচরণের সহিত যুক্ত থাকিলে যৌথ ধর্মাচরণ অনুমান করিয়া লইতে হয়। নাটক ব্যক্তিগত ব্যাপার নহে, ব্যক্তির সমবেত চেষ্টার ফল।

এইখানে একটি বিষয় উল্লেখ করা দরকার। বর্ত্তমানে এই মত প্রচলিত যে সর্ব্বদেশে সর্বপ্রকার আটি আদিতে ধর্মান্ত্রপানের সহিত জড়িত। যদি তাহা সত্য হয় তাহা হইলে নাটক ধর্মাচরণের ভিতর দিয়াই বিকাশ লাভ করিয়াছে ইহাও মানিয়া লইতে হয়। ভারতবর্ষে নাটকের উৎপত্তিতে ধর্মের প্রভাব নিশ্চয়ই ছিল, তবে মূল্যর প্রভৃতি পণ্ডিতগণ যে ভাবে সেই প্রভাবের সূত্র অন্ত্রসন্ধান করিয়াছেন তাহা মথার্থ কিনা সন্দেহ হয়। নাটকের উৎপত্তিতে ধর্মের প্রভাব প্রত্যক্ষভাবে কিছু না থাকিলেও পরোক্ষভাবে তাহা আদিয়াছে এমন অনুমান করা যাইতে পারে। ভারতবর্ষে নাটকের উৎপত্তি সম্বন্ধে আলোচনা করিতে গেলে অনেকখানিই অন্ত্রমানের উপর নির্ভর করিতে হয়, কারণ ঐতিহাসিক উপাদানের অভাব আছে।

মানব সভ্যতার আদিতে পূজা ও ধর্মাচরণের পিছনে অনেক সময়েই একটি বিরূপ অজ্ঞাত শক্তিকে শান্ত করিবার প্রয়াস দেখিতে পাওয়া যায়। মান্ত্র্য ও এই, অজ্ঞাত শক্তির বিরোধ এইসব আদিম ধর্মাচরণে অত্যন্ত স্পষ্ট। এই বিরোধের অন্তিত্র ছিল বলিয়াই থ্রীক নাটক প্রথম ট্রাজেডিতে রূপ লাভ করে। বেকাসের, আরাধনা হইতে পরে কমেডির জন্ম। সংস্কৃত নাটকের প্রকৃতি বিশ্লেষণ করিলে ট্রাজেডি এমন কি ইয়োরোগীয় অর্থে কমেডি কিছুই পাওয়া যায় না। প্রতিকৃল শক্তির সহিত সংঘাতের কোনও চিহ্ন সংস্কৃত নাটকে নাই।

সংস্কৃত আলঙ্কারিকেরা নাটক হইতে ট্রাজেডির সর্বপ্রকার উপাদান বর্জ্জনীয় বলিয়াছেন। সংস্কৃত নাটক আলোচনায় দৃশ্য-কাব্য কথাটি ব্যবহার হইয়া থাকে। এই কথাটি সংস্কৃত নাটকের উৎপত্তির একটি সূত্র অনুমান কবিতে সাহায্য করে। পিশ্যেল অনুমান করিয়াছেন যে ভারতবর্ষেই প্রথমে নাটকের সূত্রপাত এবং পুতৃল নাচ হইতেই নাটকের উৎপত্তি। ভারতবর্ষে ও প্রাচ্যের নানাদেশে পুতৃল নাচের যথেষ্ট প্রচলন আছে। নানারূপ মুখোস পড়িয়া বহুতর নৃত্যের প্রচলন আজও বিভামান। কাজেই পিশ্যেলের এই মত বিবেচনা করিয়া দেখিবার মত। সহীদ সুরাবর্দ্ধী পিশ্যেলের এই মত উল্লেখ করিয়া বলিয়াছেন সংস্কৃত নাটকে নান্দী পাঠের পরে সব সময়েই সূত্রধর কেন মঞ্চে প্রবেশ করে তাহা লইয়া কল্পনার অবকাশ আছে।

নিশ্চিতভাবে সংস্কৃত নাটকের উৎপত্তি সম্বন্ধে কিছু বলা যায় না। অনুমতি হয় যে প্রত্যক্ষ ধর্মাচরণ হইতে নাটকের উৎপত্তি না হইলেও ধর্মের সহিত খব আনন্দোৎসবেই নাটকের উৎপত্তি। ধর্মের উৎসবে বহু লোক একত্র মিলিত হয়। মিলিত প্রচেষ্টা হইতে নাটক সৃষ্টি হওয়া সম্ভব।

এই অনুমান স্বীকার করিয়া লইলে বাংলা নাটকের উৎপত্তি দম্বন্ধে একটি দন্তোষজনক সিদ্ধান্তে উপনীত হইতে পারা যায়। প্রাচীন বাংলা সাহিত্যের যতটুকু সংবাদ আমরা পাইয়াছি তাহা হইতে বাংলার আদি নাটকের কোনই সন্ধান পাই না। অথচ আমরা এই সংবাদ রাখি যে যাত্রার প্রচলন বাংলা দেশে অতি প্রাচীন কাল হইতে। যাত্রার উৎপত্তি ও বিকাশ সম্বন্ধেও অনুমানের উপর নির্ভর করিতে হইবে। পরে তাহা আলোচনা করা যাইবে, প্রথমে প্রাচীন বাংলা সাহিত্যে ও সংস্কৃতিতে নাটকীয় উপাদান কি আছে তাইটে দেখা যাক।

চর্যাপদের কথা ছাড়িয়া দিলে কৃতিবাসের রামায়ণ এই বাংলা সাহিত্যের প্রাচীনতম নিদর্শন। কৃত্তিবাদী রামায়ণ অনেক লোকের হাতে নানাভাবে রূপান্তরিত হইয়াছে। কৃত্তিবাদ চতুর্দ্দশ শতাব্দীর লোক বলিয়া অমুমিত। রামায়ণ ও মহাভারত গান গাওয়া হইত, এখনও এই গানের প্রচলন আছে। রামায়ণ ও মহাভারতে নাটকীয় উপাদানের প্রাচ্থ্য কাহারও দৃষ্টি এড়ায় না।

পঞ্চদশ শতাকীতে রচিত অন্যন তিনখানি বাংলা কাব্য পাওয়া গিয়াছে—মালাধর বস্থর শ্রীকৃষ্ণ বিজয়, চণ্ডীদাসের শ্রীকৃষ্ণকীর্ত্তন এবং বিপ্রাদাস পিপলাইএর মনসামঙ্গল। এই কাব্য ও গান গাওয়া হইত। কাব্যগুলির সহিত যাঁহারা পরিচিত তাঁহারা লক্ষ্য করিয়া থাকিবেন যে কোন কোন অংশে উহাতে বাদারুবাদের ভাষা রহিয়াছে। বাক্য বিনিময় নাটকের একটি প্রধান লক্ষণ। গানের মধ্যে আশ্রয় পাইলেও এই বাক্যবিনিময় হইতে

নাটকের আভাস পাওয়া যায়। পরবর্তীয়্গে গোবিন্দচন্দ্র ময়নামতীর কাহিনী প্রভৃতি অক্যান্ত গানে কাহিনীর অংশ প্রাধান্ত পাইয়াছে, ফলে নাটকীয়তা আরও বৃদ্ধি পাইয়াছে। এই সব গান স্বর ও অঙ্গভঙ্গী সহযোগে গীত হইত। অংশবিশেষের অন্তর্নিহিত ভাব ও ভাষা অঙ্গভঙ্গীয়ারা প্রকাশ করা হইত ইহা অনুমান করা অগন্ধত নতে। এই সব গানকে নাটক বলা যায় না, নাটকের আদিরূপ এইগুলি এমন ইঙ্গিতও করা হইতেছে না। তবে এইগুলিতে যে সমস্ত নাটকের উপাদান রহিয়াছে তাহা লক্ষ্য করিবার মত। মনে হয় আদিতে নাটক যাহা হইতে গডিয়া উঠিয়াছে তাহাতে এইরূপ গান ভাবাভিনয় স্থান পাইত। তুইটির উৎস একই—একটি ক্রমে বাংলা দেশের যাত্রায় পরিণত হইয়াছে অপরটি পালাগানে রূপান্থরিত হইয়াছে। এই কারণে উভয়ের মধ্যে বাহান্ত কতগুলি লক্ষণের মিল আছে।

আর একটি প্রাচীন নাটকীয় অমুষ্ঠান হইতেছে কথকতা। কথকতার উৎপত্তি রামায়ণ মহাভারত গান হইতেই। প্রীকৃষ্ণের লীলাপ্রাসঙ্গও কথকতার অঙ্গীভূত হইয়াছে। পালাগান অপেক্ষা কথকতায় ভাবাভিনয়ের সুযোগ অনেক বেশী। নাটকের অভিনেতা যে ভাবে তাহার অংশ আবৃত্তি করে, কথক তেমনি ভাবে কাহিনীর সমস্ত অংশ বির্ত্ত করে। এই কারণে কথকতা ও নাটকের মধ্যে সম্বন্ধ আরও ঘনিষ্ট বলিয়া মনে হয়। নাটক ও কথকতার মধ্যে দিতীয়টি নিশ্চয়ই প্রাচীনতর। কথকতার মত পাঁচালীতেও যথেষ্ট নাটকীয় উপাদান রহিয়াছে। পাঁচালী অপেক্ষাকৃত অর্বাচীন।

অপরাপর নাটকীয় অনুষ্ঠানের মধ্যে মালদহের গন্তীরা ও ত্রিপুরা জেলার চতুরঙ্গ নৃত্যের উল্লেখ করা যাইতে পারে। নাটকের বিকাশে নৃত্যা, বিশেষ করিয়া দক্ষিণ ভারতের কথাকলি ও ত্রিপুরার চতুরঙ্গের মত নৃত্যের প্রভাব অঙ্গীকার করিবার উপায় নাই। আমাদের দেশে নৃত্যগীত উভয়ই নাটকের অঙ্গীভূত। পরে নাটকের পূর্ণতর বিকাশের সঙ্গে সঙ্গে এগুলি স্বতন্ত্র শিল্পকলার মর্য্যাদা লাভ করিয়াছে। অধ্যাপক বিনয়কুমার সরকার গন্তীরার উৎপত্তি ও বিকাশের বিস্তৃত আলোচনা করিয়া উপযুক্ত প্রমাণদহ দেখাইয়াছেন যে শৈবপূজা হইতে গন্তীরার উৎপত্তি। এক সময়ে বাংলা দেশের বিভিন্ন অংশে তাহার বিশেষ সমাদর ছিল।

উপরের এই নাটকীর অনুষ্ঠানগুলির অনেকগুলিই এখনও বাংলা দেশে প্রচলিত আছে। ভদ্রসমাজে আদর না পাইলেও জনসাধারণের কাছে উহা এখনও যথেষ্ট প্রিয়। এইগুলির প্রকৃতি হইতে অনুমিত হয় যে জনসাধারণ কর্তৃক এইগুলি সৃষ্ট, এবং তাহারাই এখন পর্যান্ত এইগুলিকে জীবিত রাখিয়াছে। এই অনুষ্ঠানগুলির নাটকীয় উপাদানের প্রাচুর্য্য হইতে ইহা মনে হয় জাতি হিসাবে বাঙ্গালীর নাটক ও নাট্যাভিনয় অতীতে অভ্যন্ত প্রিয় ছিল।

বাংলা নাটকের আদি ইতিহাস অজ্ঞাত। তবে একথা নিশ্চিত যে বাংলা নাটক সংস্কৃতান্ত্বগত নহে। সপ্তদশ শতাব্দীতে বাঙ্গালী সংস্কৃত ভাষায় নাটক রচনা করিয়াছে, উনবিংশ শতাব্দীতে নাটকের পুনরাবির্ভাবের সময় সংস্কৃত আদর্শে নাটক রচিত রইয়াছে বটে, কিন্তু বাংলা দেশের নিজস্ব নাটক—যাত্রা— সংস্কৃত কখনই অনুসরণ করে নাই। প্রাক্ আধুনিক যাত্রাগানের কোনও নিদর্শন আমরা পাই নাই, তবে যাত্রার প্রাচীনর সম্বন্ধে কাহারও বিমত নাই। ডক্টর কীথ খঃ পূঃ অনুন দেড়শত বৎসর পূর্বের সংস্কৃত নাটকের উৎপত্তি বলিয়া অনুসান করেন। যাত্রার উৎপত্তি বিশ্লেষণ করিলে উহাকে সংস্কৃত নাটকের এই উৎপত্তিকাল হইতে প্রাচীনতর বলিয়া মনে হয়। যাত্রা বাংলার নিজস্ব বিষয়। জনসাধারণ ইহার স্রস্ঠা, জনসাধারণের মধ্যেই তাহার বিকাশ। এই কারণে যাত্রা সম্বন্ধে আলোচনা বিশেষ প্রয়োজন। উনবিংশ শতাব্দীতে যখন নাটক বাংলা দেশে পুনরায় দেখা দিল, তখন বাংলা দেশের এই নিজস্ব নাটকীয় অনুষ্ঠানটি অবজ্ঞাত হইয়াছিল। এ দিকে দৃষ্টি পড়িলে প্রকৃত জাতীয় নাটক এতদিন গড়েয়া উঠিতে পারিত।

যাত্রার উৎপত্তি সম্বন্ধে আমাদের সনুমানের উপন নির্ভর করিতে ইইবে। এমন কোন উপাদান নাই যাহাকে নিশ্চিত প্রমাণ বলিয়া গ্রহণ করা যায়। আনন্দলান্ত করিবার জন্মই যে যাত্রার স্থিতি সে বিষয়ে সন্দেহ নাই। পূর্ব্বে উল্লেখ করা হইয়াছে ধর্মান্ত্র্পানের উৎসবেই হয়ত নাইকের সূত্রপাত। কোন এক সময় সর্মাচরণের মধ্যে নাটকের বীজ ছিল তাহা হইতে জনসাধারণের মনে অমুকরণের স্পৃহা জাগরিত হইয়া থাকিবে। ধর্মাচরণ আক্রাণের মধ্যেই নিবদ্ধ ছিল, অত্রাক্ষণের প্রতিনিধি হিসাবে আক্রাণ পূজা করিত। অত্রাক্ষণেরা ছিল দর্শকের মতই নিজ্জিয়। পূজা পার্বিণের উৎসবে আক্রাণের প্রয়োজন ছিল না। উৎসবে আক্রাণ জনসাধারণ ছিল স্বাদীন। আক্রাণের মন্ত্র উচ্চারণ ও শান্ত্রসম্বাত অক্রমঞ্চালন সাধারণে এই সব উৎসবকালে অমুকরণ করিবার চেষ্টা করিয়া থাকিবে। এই ভাবেই যাত্রাগানের উৎপত্তি।

এইখানে একটি বিষয় উল্লেখ করা যাইতে পারে। প্রাচীন বাংলা সাহিত্যের যতগুলি নিদর্শন পাওয়া গিয়াছে তাহার মধ্যে অনেকগুলিই নিম্নবর্ণের লোকদারা রচিত। চর্য্যাপদ ও গোনিল্চন্দ্র ময়নামতীর কাহিনী, ধর্মাঙ্গল প্রভৃতি তথাকথিত নিম্নশ্রেণীর লোকের মধ্যে প্রসার লাভ ক্রিয়াছিল। এই সব গ্রান্থ ও কাহিনীতে যে ধর্মামতের পরিচয় পাওয়া যায় তাহার উৎপত্তি বৌদ্ধধর্মের বিকৃতিতে। বিকৃতি কথাটিতে নিন্দার আভাস আসে, বরং বলা উচিত বৌদ্ধধর্মের রূপান্তর যে রূপান্তর সাধারণে আপনাদের বিচার বিবেচনা মত করিয়াছে।

দেখিয়া ও শুনিয়া বাংলা দেশের জনসাধারণ এই স্বতন্ত ধর্মা স্প্তি করিয়াছল। এই

ধর্মের পূজাপদ্ধতি সংস্কৃত শাস্ত্রে খুঁজিয়া পাওয়া যাইবে না—এখনও যে সব অঞ্চলে ধর্মপূজার প্রচলন আছে সেখানে অমুসন্ধান করিতে হইবে। বাংলা দেশের জনসাধারণ একটি ধর্ম অমুকরণ করিতে গিয়া সম্পূর্ণ একটি নৃতন ধর্মের স্প্তি করিয়াছে। তেমনি হয়ত আদিতে রাজ্যণের শাস্ত্রসম্মত অঙ্গসঞ্চালন ও বৈদিক মন্ত্রপাঠের অমুকরণের মধ্যে যাত্রার উৎপত্তি। সাধারণের ধর্মাচরণের আকাঞ্জ্যা সব সময়ে রাজ্যণ পুরোহিতের মারফুত্তে পূজা দিয়া তৃপ্ত হয় নাই, তাহারাও রাজ্যণের অমুকরণে পূজা আরম্ভ করিয়াছে। সংস্কৃত ভাষা ও শাস্ত্র তুইই সাধারণের আয়ত্রের বাহিরে ছিল। তাই নিজ ভাষা ব্যবহার করিতে ইইয়াছে। এইরূপ ধর্মাচরণের মধ্যে দিয়াই মন্ত্র গানে পরিণত হইয়াছে, অঙ্গসঞ্চালন অভিনয়ে। সংস্কৃত মন্ত্র সাধারণের কাছে শন্দ মাত্র। মন্ত্রোচ্চারণে মনে যে আবেগ স্পার হয় তাহা অস্পাই, কিন্তু গান আরও স্পাই ও তীক্ষত্র আবেগ স্প্তি করে।

যাত্রার উৎপত্তি সম্বন্ধে উপবে যে নত প্রকাশ করা হইল তার্হা নিতান্তই আরুমানিক। প্রকৃতপক্ষে নানা পরীক্ষা ও বিবন্ধনের মধ্য দিয়া যাত্রার স্প্রি। উপরে সম্ভাব্য একটি পথ কল্পনা করা গেল। একথা সভ্য এমন কোনও প্রমাণ নাই, যাংবার উপবে নির্ভাৱ করিয়া এই মতে উপনীত হওয়া যায়। আমরা শুধু জানি যে—যাত্রা সাধারণের মধ্যে বিকাশ লাভ করিয়াছে এবং সাধারণের মধ্যেই উলা আজও বাঁচিয়া আছে। প্রত্যক্ষভাবে ধর্ম্মাচরণের সহিত যুক্ত থাকিলে তাহা সাধারণের মধ্যে সমৃদ্ধি লাভ করিছে পারিহ না। অথচ যাত্রাগানে শর্মের প্রভাব অস্বীকার করিবার উপায় নাই। এ ক্ষেত্রে এমন একটি অবস্থা কল্পনা করিছে হয় যাহাতে জনসাধারণের রশ্মাচবণ অথবা ধর্মানুষ্ঠানের সহিত যোগ আছে। উপরে যে ভাবে বির্ভ করা গিয়াছে তাহা ছাড়া অপর কোনও উপায়ে সাধারণের সঙ্গে ধর্মাছ্ঠানের যোগ কল্পনা করা যায় না। তবে একথা মনে রাখিতে হইবে উপরের মত অভ্যান্ত সত্য নহে; ক্রমে আরও উপাদান আবিস্কৃত হইবে। তথন প্রকৃত তথ্য জ্ঞানা সম্ভব।

# ভারতার সঙ্গীতের শ্রেণী

প্রাচীন সঙ্গীত শাস্ত্রীগণ সঙ্গীতকে তৃভাগে ভাগ করেছিলেন। তাদের নাম ছিল—
'মৃার্গ'ও 'দেশী'। প্রাচীন সঙ্গীত শাস্ত্রীগণ বলতে তের শতক ও তার আগেকার সার।
ভাবতীয় সঙ্গীত শাস্ত্রীদের কথাই বলেছি। সেই প্রাচীন শাস্ত্রীগণ পরিকল্পনা করেছিলেন
যে সারা ভারতের জন্ম একটি বিশেষ শ্রেণী থাকবে; প্রত্যেক প্রদেশের প্রত্যেক কালের
লোক তাকে সন্মুশীলন করবে। আর সে-সঙ্গীত কতকগুলি স্থানিশ্চিত নিয়মে বাধা
থাকবে; তবে সে সঙ্গীতে উচিত সর সমাবেশ থাকবে, যাতে এই সঙ্গীত লালিত্যপূর্ণ হয়
তার চেম্টা থাকবে এবং এই সঙ্গীত হবে অপরিবর্তনীয়—অনেকটা 'মন্ত্র'-এর মত। এতে
সঙ্গীতজ্ঞের তৃপ্তিই মুখা উদ্দেশ্য ও সংস্থার মনোরঞ্জন গৌণ ব্যাপার।

সার। ভারতের সব সময়ের এই অপরিবর্ত্তনীয় উৎকর্ষ সঙ্গীত পরিকল্পনাটিই মার্গ-সঙ্গীত। মার্গ-সঙ্গীতের এরপ চিন্তা করে সঙ্গীত শাস্ত্রীগণ অন্তব্য করেছিলেন যে মার্গ-সঙ্গীতের প্রয়োগ পদ্ধতি যেসব নিয়মে আবদ্ধ করা হবে এই নিয়ম-নিয়ন্ত্রণকে সব প্রদেশের লোক সব সময়ে নিখুঁৎভাবে অন্তমরণ করতে পারবে না তাতে মার্গ-সঙ্গীতের আদর্শ নিষ্ট হবে; অথচ এই পঙ্কিল সঙ্গীত উৎকৃষ্ট মার্গ-সঙ্গীত নামেই চলতে থাকবে: তাচাড়া সঙ্গীত শাস্ত্রীগণ আরও চিন্তা করেছিলেন যাদের কাছে সঙ্গীত পরিবেশিত হবে উৎকৃষ্ট সঙ্গীতও ভাদের রুচির আন্তক্লাই মনোরপ্রন করবে, রুচির প্রতিকৃলভায় উৎকৃষ্ট সঙ্গীতও সমাজের বা ব্যক্তির মনকে আকৃষ্ট করতে পারে না। দেশ কাল পাত্রভেদে মানুষ্ও দেশগত এবং ব্যক্তিগত কচি প্রস্তুত করে; জিনিস আসলে যতই ভাল সভাবসিদ্ধ ও স্তুন্দর মনোরম হোক না কেন সেই কুচিব ভাচের মধ্য দিয়ে ভৈরী না করলে সে দেশের বা সে কালের ব্যক্তিদের গ্রাহাই হবে না—মনোবঞ্জন ভো পরের কথা। আর পরিবর্ত্তনই ভো সাভাবিক পরিণতি। সেজতো দেশে দেশে কালে কালে যে সঙ্গীত কুচি অনুষায়ী পরিবর্ত্তিত হয়ে চলতে থাকবে সেটিকে 'দেশী সঙ্গীত' বল। হবে।

সাধারণ কথার মার্গ-দঙ্গীত বলতে বলা হয়—যে সঙ্গাতে উদ্ধলোকের আবাহন চাওয়া হলো, যে সঙ্গীত ভগবানের সঙ্গে যোগ রাথার জন্মে হতো ঋষিরা যে সঙ্গীত করতেন বিশেষ করে দেবতাদের কাছে, আর নিজেদের তৃপ্তির জন্ম তাকে মার্গ-সঙ্গীত বলা হয়েছে। সঙ্গীতের মনোরঞ্জন, রসভাবাদির সৃষ্টি প্রবণেন্দ্রিয়ের ও দর্শনেন্দ্রিয়ের গ্রীতিসাধন ছাড়াও মার্গ-সঙ্গীতের আর একটি দিক ছিল আভিচারিক ফল—আভ্যুদ্যিক ফল; অন্ততঃ পুরা কালের ঋষি তৃলা পরিকল্পনাকারকগণ এরূপ বিশ্বাস করতেন। এই জন্ম মার্গ-সঙ্গীতে

যজ্ঞীয় অনুষ্ঠানে প্রয়োজন হতো। উৎকর্ষ সঙ্গীত হলেও তার , অনেকথানি মন্ত্রজাতীয় রহস্ত-সমাচ্ছর গোপনীয় স্বরে গাওয়া হতো। সে জন্তে মার্গ-সঙ্গীত দংস্কৃত ভাষায়ই রচিত হতো বলে অনুমান করা থুবই সঙ্গত। এই মার্গ-সঙ্গীত দিয়ে যে আভ্যুদয়িক ফল পাবার কামনা, সে ফল পারলৌকিক মঙ্গল বা ভবিষ্যুৎ মঙ্গল, আর এগুলি দৃষ্ট ফল নয়, অদৃষ্ট ফল। তাছাড়া স্বর দিয়ে মোহিত করা, প্রালোভিত করা, আকর্ষণ করা সন্তব; সেগুলিও আভিচারিক সঙ্গীতেরই অঙ্গ; আর সেগুলি দৃষ্ট ফল। প্রাচীন শাস্ত্রীগণ বিশ্বাস করতেন যে মার্গ-সঙ্গীত দিয়ে সাধক তার নিজস্ব প্রভাব বিস্তাব করে তার কার্য্যসিদ্ধ করতে পারে, দৃষ্ট আর অদৃষ্ট ফলকে লাভ করে ও করায়। পরবর্ত্তীকালে মার্গ-সঙ্গীতের আভ্যুদয়িক, আভিচারিক অংশকে গোপন রাখারই চেষ্টা করা হয়েছে। কারণ সমাজের অধিকাংশ লোকই নিজের স্বার্থে অন্ধ। তাতে যে আভিচারিক সঙ্গীতের সাহায্যে সঙ্গীত সাধকগণ অঘটন ঘটাতে পারতেন সেগুলি স্বার্থি অন্ধ অনধিকারীদের কাছে দিয়ে দিলে সমাজের অনস্কলই হবে বলে এই সঙ্গীতকে গোপন ও রহস্তপূর্ণ করেই রাখা হয়েছে। যড়জ, মধ্যম ও গান্ধার গ্রামই মার্গ-সঙ্গীতে ব্যবহার হয়। তার মধ্যে গান্ধার গ্রামই আভিচারিক সঙ্গীতের জন্ম ব্যবহার হয়। তার মধ্যে গান্ধার গ্রামই আভিচারিক সঙ্গীতের জন্ম ব্যবহার হয়। তার মধ্যে গান্ধার গ্রামই আভিচারিক সঙ্গীতের জন্ম ব্যবহার হয়। তার মধ্যে গান্ধার গ্রামই আভিচারিক সঙ্গীতের

এই আভ্যুদয়িক অংশ স্তোত্র মন্ত্র জাতীয় সূর ছাড়। মার্গ-সঙ্গীতে ছন্দ ও ধ্বনির প্রয়োগ নৈপুণা ছিল, অনেকখানি চিন্তা ও উৎকর্ষ ছিল। প্রাচীন সঙ্গীত শাস্ত্রীগণ বলেছেন দেওলিও দেবভাদের উদ্দেশ্যেই গাওয়া হতো। এই উৎকর্ষ ও স্বচিন্তিত প্রয়োগপদ্ধতি দেশী সঙ্গীতেও ব্যবহার করতে আপত্তি নেই তবে এই দেশীসঙ্গীত মানুমের তৃপ্তির জন্মই করা হতো। দেশী সঙ্গীতকে প্রাচীন শাস্ত্রীগণ অপকর্ষ সঙ্গীত বলেনি কোথাও। দেশী সঙ্গীতের আলোচনা বার শতকের গ্রন্থ 'রাগতরঙ্গিনী' এমনকি তের শতকের প্রামাণিক গ্রন্থ শাঙ্গ দেব রচিত 'সঙ্গীত রন্থাকরে' বিশেষভাবে উল্লেখ আছে। দেশী সঙ্গীত অপকর্ষ সঙ্গীত নয়। উৎকর্ম সঙ্গীতকেই তথন ছভাগে ভাগ করা হয়েছিল। কিন্তু বর্ত্তমানে বাংলায় হিন্দুস্থানী সঙ্গীত নামে যে গীত প্রচলিত তাকে মার্গ-সঙ্গাত ধরে নিয়ে বাংলার প্রচলিত অন্যান্থ শ্রেণীর সঙ্গীতকে অনেকে দেশী সঙ্গীত বলেছেন। অথচ এই হিন্দুস্থানী সঙ্গীত উত্তর ভারতে মধ্যযুগে মানুষের ক্রচির আবেদনেই স্কৃত্ব হয়। এই প্রপদ-থেয়াল-ট্প্লা-টুংরী দিয়ে সমৃদ্ধদের বন্দনা ও মনতৃষ্টিই করা হয় এবং এখনও লোকের মনোরপ্পনই এই গীতের উদ্দেশ্য। দেশী-সঙ্গীতের সংজ্ঞা অনুযায়ী বর্ত্তমান হিন্দুস্থানী সঙ্গীতও থাঁটি দেশীসঙ্গীত।

অনেকথানি চিন্তা না করে, যত্ন করে সংগ্রহ, বাছাই ও ছাটাই না করেই যে সঙ্গীত বচনা অর্থাৎ যে সঙ্গীতে উৎকর্মকারীর চেফী নেই, যত্ন নেই তাকে লোক-সঙ্গীত বলা হয়। লোক দঙ্গীতে চিন্তা ও প্রয়োগনৈপুণ্য কম, আবেগই অনেকখানি। বাংলায় হিন্দৃস্থানী '
দঙ্গীত ছাড়া অনেকশ্রেণীর দঙ্গীত রয়েছে দেগুলির ছন্দ ও স্তুর প্রয়োগে অনেক যত্ন অনেক
চিন্তা আছে দে জন্ম সবগুলিই লোকসঙ্গীত নয়। বাংলার কীর্ত্তন মার্গ-সঙ্গীতের অন্তর্ভুক্তি।
আধুনিক গান লোকসঙ্গীত নয়। সেগুলিও দেশীসঙ্গীত শ্রেণীভুক্ত।

উত্তর ভারতে মধাযুগে প্রথমে ধ্রপদের উৎপত্তি হয়েছিল, সনেকেরই ধারণা ধ্রপদ বৈদিকযুগ হতে চলে এসেছে। কিন্তু মুঘল বাদশা আকৰরের সময়ে রচিত আইনী আকবরী গ্রন্তে এর উৎপত্তির ইতিহাস কতক আছে। আকবরের কিছু পূর্বেই তার জন্ম। তাছাড়া প্রাচীনযুগের গান-রূপ (form কাঠামো) মধ্যযুগে জাত গ্রুপদের ধাতু অর্থাৎ গান-রূপ এক নয়। দঙ্গীত রত্নাকরে গানের কাঠামোটিকে প্রথমতঃ অনিবদ্ধ ও নিবদ্ধ এই তুভাগে করা হয়েছিল, অনিবদ্ধ বাধাহীন, অপর নাম সালপ্তি। নিবদ্ধ গানের ধাতুকে চারভাগে ভাগ করা হয়েছে। নাম উদ্প্রাহ, মেলাপক, ধ্রুব ও আভোগ। 'ধ্রুব' গানের প্রধান ও নিতা অংশ। উদ্গ্রাহ ও মেলাপক না-ও থাকতে পারে। কিন্তু গ্রুব ছাটা চলবেই না। গানের প্রকৃত বিষয় ও ভাব 'গ্রুব'তেই থাকে। আর তারপর 'আন্ডোগ' এ গান পরিপূর্ণত। পায়। উদ্রাহ গানের আরম্ভে থাকে। ধেমন কোন কিছুর ভূমিকা, উদ্রাহের রূপ ও প্রয়োজনীয়ত। ঠিক তেমনই। এরপর উদ্গ্রাহ ও ধ্রুবের মাঝখানে মেলকারক অংশই মেলাপক। মধাযুগে স্ট হিন্দুস্থানী গানে স্থায়ী অংশেই গানের প্রধান প্রস্তাবনা অর্থাৎ প্রকৃত বিষয়ই প্রকাশ করা হয়। আর অন্তবা অংশেই তার পরিপূর্ণতা ঘটে। কাজেই দেখা যায় সঙ্গীত রত্নাকরের সময়ের সঙ্গীতে যা ধ্রুব ও আভোগ হিন্দুস্থানী সঙ্গীতে তাই স্বান্ধী ও অন্তরা। ভাছাড়া, উদ্গ্রাহ ও মেলাপকের ব্যবহার একেবারেই নেই। অথচ আধুনিককালেও কীর্ত্তন-গানের গৌর চন্দ্রিকায় উদ্প্রাহ আছে; সামাঅভাবে মেলাপকও রয়েছে। গানের যে রূপ প্রাচীনকালে ছিল তার কতক কতিনে এখনও আছে কিন্তু মধাযুগে উত্তর ভারতে স্পষ্ট সঙ্গীত গ্রুপদ খেয়ালে ত। একেবারেই নেই।

চৌদ্দ শতকের প্রথমে দেখতে পাই আমীর খদক রাগরাগিণী মিশ্রণ করে বারটি নতুন রাগের সৃষ্টি করেন। কিন্তু তখনও গানের একটি নতুন রূপ গঠিত হয়ে উঠেনি। পানর শতকের শেষ দিকে চারটি স্থানে সঙ্গীতের চর্চা খুব ছিল। তার মধ্যে মাশাদ ও তত্রীজ ভারতের বাইরে, আর ভারতের ভিতরে কাশ্মীরের রাজা জৈনওল আবেদিন এবং গোয়ালিয়রের রাজা ভোমর বংশীয় মানসিংহের রাজসভা ভারতীয় গুণীদের আশ্রেয় ছিল। সে সময়ে যোল শতকে মানসিংহের দরবারে বক্সু ছিলেন অসাধারণ গুণী। রাজা মানসিংহের সভাপতিত্বে গ্রুপদ জাতীয় গানের ধাতু বিভাগ পরিকল্পনা করা হয়েছিল বলে শোনা যায়। সে সময় হতে স্থায়ী অস্তরা অস্থায়ী আভাগে এই চারটি ভাগ করা হয়।

গুজরাটের স্থলতান বাহাত্ররের দরবারের সভাগায়ক রামদাস ও তথনকার প্রাসিদ্ধ সঙ্গীতজ্ঞ ভরু, গোয়ালিয়বের রাজ। তোমরবংশীয় মানসিংহের দরবারের বক্স ও মধুসূদন প্রাচীন পত্নীদের অনেক বাধা বিপত্তি অভিক্রম করে ধ্রুপদকে রাজদরবারে প্রতিষ্ঠিত করে। তার আগে ঢাটী নামে একপ্রকান নটসম্প্রদায়ের মেয়েরা পথে ঘাটে বিশেষ করে অন্তঃপুরে মেয়েদের কাছে ধ্রুপদ গেয়ে জীবিকা অজ্জন করত। মানতোমর ও গুজরাটের স্থুলতানের দরবারে গ্রুপদ গাওয়ার প্রচলন হওয়ার পর থেকে ঢাটা ককারা পুরুষ-নারী নির্বিশেষে সকলের কাছে গ্রুপদ গাইতে আরম্ভ করে। তার আগে ঢাটা নটচারণ সম্প্রদায়গুলি 'কিকে' শ্রেণীর গানই গাইত। এই গ্রুপদ ছিল মধুরা বুন্দাবন গাগ্র। অঞ্চলের প্রাকৃতজনের গান বিশেষ করে মেয়েদের; পুক্ষের অযোগা গান; যেমন কিছু আগেও ঠংরা শ্রেণীর গানকে মেয়েদের গান বলেই উপেক্ষা করা হতে। কিন্তু সে সময়ে ঐ স্থানের লোকের ক্রচি অমুষায়ী দঙ্গীত পরিবর্ত্তিত হয়ে এই প্রপদেরই উংক্ষ হতে লাগলো। ভূমায়ুন বাদশা মাণ্ডুনগর জয় করার পর বক্সকে প্রাণদণ্ডের আদেশ দিয়েও পরে গীতজ্ঞ জেনে আদেশ উঠিয়ে নিয়েছিলেন। তারপর মতর শতকে বুন্দাবনে সাধক হরিদার্ম গোস্বামীর কাতে মকরন্দ পাঁড়ের 'বামতনু'নামে এক ছেলে গান শিখতে লাগলেন। এই রামতনুই পরবর্ত্তীকালে আকবরের দরবারের প্রসিদ্ধ সঙ্গীতজ্ঞ 'তানসেন'। তানসেনের রচিত বহু গান এখনও আছে। তিনি রচনা করেছেনও অনেক। নানা রাগ রাগিণীর মিশ্রাণ করে তিনি নতুন রাগেরও স্থান্তি করেছিলেন। তার সময়েই প্রুপদের পুণ বিকাশ ও উৎকর্ষ ২য়। গ্রুপদ চর্চচা মুঘল রাজ্তের মধ্যে বাজসহায়তায় ও ভান্দেনের ব্যক্তিকে অতি দত্তর ছড়িয়ে পড়ে। বাংলা দে সময়ে মুঘলরাজের সধীন হলেও বাংলায় এই হিন্দুস্থানী গানের দেউ আসে প্রথম আঠার শতকের প্রথমে। বিষ্ণুপুরের মহারাজা রঘনাথ সিংহ ভানদেনের বংশধর বাহাত্র দেনকে বিফুপুরে সভাগায়ক কবে আনেন। ভারপর হতেই বাংলায় হিন্দুস্থানী সঙ্গীতের চর্চ্চ। ক্রমে আরম্ভ হয়।

জৌনপুরের রাজা হোসেন শাহ সিকী থেয়াল-গীত গুণা সমাজে প্রতিষ্ঠিত করেন। এই থেয়াল ও থ্যুরাবাদের পথে ঘাটে নারীকঠে গীত প্রাকৃতজনের প্রচলিত গান। মুঘল সমাট মহম্মদ শাহের রাজত্ব কালেই দরবারে স্থান পোয়ে রাজ অনুগ্রহে প্রচারিত হতে লাগল। সেই সময়েই সদারক্ষ অদারক্ষ প্রভৃতি অদিতীয় খেয়াল স্থুরকারগণ খেয়ালের উৎকর্ষ ও মর্য্যাদা বাড়িয়ে গিয়েছেন, এই তুশত বৎসর আগোকার কথা। বাংলা দেশে এই খেয়াল আমে প্রথম উনিশ শতকের প্রথম দিকে। গত শতকের শেষ দিকেও প্রপদের দিকেই সকলের সম্রাদ্ধ দৃষ্টি ছিল। খেয়ালও তার সঙ্গে সক্ষে গাঁওয়া হতো। আগে প্রপদ পরে থেয়াল। কিন্ধ বন্তমানে গত প্রিশ বৎসর ধরে বাংলায় খেয়ালেরই বহুল চর্চ্চা হচ্ছে।

প্রপদের গান-রূপে দেখা যায়—স্থায়ী অন্তরা সঞ্চারী অভোগ চারটি ভাগ। কিন্তু খেয়াল গানে স্থায়ী ও অন্তরা এই ছটি ভাগ। এ ছটিই যথেষ্ঠ কেন না তাতে 'তান' ব্যবহার করার রীতি প্রচলিত হলো। তারপর টপ্পার প্রচলন। পাঞ্চাবের কোন অঞ্চলের উট চালকদের গানের অন্তকরণে গোলাম ননী তার ত্রী শোরির উদ্দেশে যে প্রণয়গীতি লিখেছিলেন, তারই নাম টপ্পা। বাংলায়ও টপ্পার চেট এলো। প্রথমে বাংলায় রামনিধি গুপু টপ্পার করেন। টপ্পাব প্রচলন হয় বাংলায় উনিশ শতকের শেষ দিকে। বর্ত্নানে তার চর্চ্চা নেই বললেও চলে। লক্ষ্ণৌ অযোধ্যা প্রদেশের লোকগীতই উৎকর্ষ হয়ে ক্রমে হয়ে উঠেছে ঠুংরীশ্রেণীর গান এই উনিশ শতকের প্রথম দিকে। লক্ষ্ণৌর নবাব ওয়াজেদ আলী ছিলেন তার পৃষ্ঠপোষক। কলিকাতার দক্ষিণে মেটুয়াবুক্তে ভার বাড়ীতে ঠংরী গানের খুব চর্চ্চা হলেও বাংলায় ব্যাপক চর্চ্চা এই শতকেই আরম্ভ হয়।

প্রাচীন সঙ্গীত শান্ত্রীগণ গীত বাছ ও নৃত্য এই তিনের সমন্বয়কে সঙ্গীত বলেছেন। বর্ত্তমান যুগে এই তিনের সমন্বয় বড় একটা পাই না; তবু কতক পাই নাটক ও চলচিত্রে। এতে একটি কথা সহজেই মনে আসে যে, সে যুগে অবসর ছিল প্রাচুর; আর তখনকার সঙ্গীত পরিকল্পনা বিরাট হলেও সামাজিক জীবনকে ব্যাঘাত ঘটাতো না। বরং তখনকার অবসর বিনোদনের জন্ম সঙ্গীত পরিকল্পনায় স্থান ও সময়ের দিকে না তাকিয়ে তার পূর্ণ বিকাশের দিকেই সমস্ত দৃষ্টি নিবদ্ধ করা হতো। কিন্তু বর্ত্তমানে কেন মধ্যযুগ হতেই— চৌদ্দ শতক হতে—উত্তর ভারতীয় সঙ্গীতের কাঠামো ছোট হতে থাকে। তখন তার পরিসরও ছোট হয়ে যায়। বৈঠকখানার মধ্যেই সীমাবদ্ধ হলো, নাম হয়ে গেল বৈঠকীগান। প্রাচীনবুগের সঙ্গীতের অর্থাং গীত বাছ ও নৃত্যের ব্যবস্থা করতে বৈঠকখানায় স্থান হতো না—
অঙ্গনেই তার ব্যবস্থা করার প্রয়োজন হতো। অথবা স্থায়ী নাট্যশালায় তার ব্যবস্থা করা হতো।

উত্তরভারতে গীতপদ্ধতি প্রপদের স্থির সময় হতে গীত বাছ ও নৃত্য আলাদা হরে পড়লো। ঐ সময়ে উত্তর ভারতে স্থ প্রপদ গানে নৃত্যকে পাই না। বাছেরও সামাশু অবলম্বন নেওয়া হলো প্রপদে এবং তার পরবর্তী খেয়াল ট্রাট্রংরী প্রভৃতি উত্তরভারতীয় গীতপদ্ধতিতে। ঐ শ্রেণীর গানের সঙ্গে সুর রাখবার উপযোগী যন্ত্র তানপুরা আর তাল রাখবার জন্মে পাখোয়াজ বাজে, একে আমরা ঠিক বাছ বলতে পারি না। এতে বাজনাকে কমিয়ে গানে কঠের উপর জাের দেওয়া হলো। প্রপদের সঙ্গে বীণা সরেজ স্বরবাহার বাঁশী সানাই ইত্যাদি যন্তের বাছ অথবা ছ একজন নর্ত্তক নর্ত্তকীর মৃত্যু পাই না বলে একে প্রাচীনরীতির সঙ্গাত বলতে পারি না। 'সঙ্গীত' শব্দটিরও ব্যবহার প্রপদ খেয়াল প্রভৃতি গীত সন্ধন্দে করা ভূল। গান বা গীত শব্দের ব্যবহারই সঠিক প্রয়োগ।

প্রাচীন ভারতীয় সঙ্গীত,চিন্তা একট অনুধাবণ করলেই দেখা যাবে তথনকার সঙ্গীত সমবেত হওয়াই বাঞ্জনীয় বলে সিদ্ধান্ত করা হয়েছিল। কয়েকজন গায়ক আর কয়েকজন বাদককে একত্রে মিলিত হয়ে 'বন্দ' রচনা কবতে হবে বলা হয়েছে। তাছাড়া কভজন মূলগায়ক ও কতজন সাধারণ গায়ক আরু সে সঙ্গে কতজন বাশীজাতীয় কতজন তার্যন্ত অথবা কতজন তাল জাতীয় যন্ত্র বাজিয়ে থাকলে উত্তম মধ্যম ও অধম 'বৃন্দ' গঠিত হবে—শুধু তা-ই নয় ক্রিপ — কাৰ্য্যকুশলতা ও গুণ বুন্দেব থাকা উচিত সে সবই প্ৰাচীন সঙ্গীত শাস্ত্ৰাগণ বৰ্ণণা করেছেন। কিন্তু প্রুপদ খেয়াল প্রভৃতি উত্তর ভারতীয় মধা যুগে স্ফট গীতপদ্ধতিগুলি সমবেত গানের উপযোগী করে রচিত নয়। সবই একা পাইবার কণ্ঠস্ববস্থ গান। সেখানে গায়ক সভায় বদে যে ভাবে স্থর রচনা করবে তা-ই হবে সঙ্গীত। উত্তর ভারতে মধ্যযুগে গায়কের অবাধ স্বাধীনতা দেওয়। হয়েছে। সমবেত সঙ্গাতে সকলকে এক নিয়মে চলতে হয়; স্কুকুমার হবে মনে করেও সভায় বসে কোন কিছু নিজের মত করার উপায় নেই: সকলের এক নিয়মে স্বরের ওছন্দের কাজ করতে হবে। তা-না হলে তা সঙ্গীত না হয়ে কোলাহলের স্প্রিই হবে। মধ্য যুগের গায়কগণ ঐক্লপ বাধাবাধিব নিয়মে শাসিড না হয়ে, কমনীয় ন। হয়ে শেষ পর্যান্ত তুর্দমনীয়ও হয়েছেন—অনেকাংশে স্বেচ্ছাচারীও হয়েছেন। যে সব ধ্বনি কণ্ঠের উপযোগী নয় বরং যে সব ধ্বনি যন্ত্র-উপযোগী সেগুলিও কণ্ঠ হতেই ধ্বনিত করার রীতি আস্তে থাকে। সে সব ধ্বনি কণ্ঠ হতে কণ্ট করে মুখ বিকৃত করে: বার করায় শেষ পর্যান্ত বাহবাও পেতে লাগলো। ফলে গানে কর্মশতা আসতে লাগলো। কণ্ঠকে যন্ত্রের মত ব্যবহার করে কণ্ঠের স্তকুমারহ নষ্ট হতে লাগলো। মুদ্রাদোয থাকা সত্ত্বেও গায়ক মাৰ্জনা পেতে লাগলো। মুদ্রাদোষকে দোষ বলে ধরাই হলোনা। কঠে গান গাওয়ার বদলে হতে লাগলো 'কণ্ঠ বাদন' করা, বর্ত্তমান কালের খেয়ালের নানা নাম দেওয়া তানগুলি কণ্ঠ-বাদন ছাড়া আর কিছুই নয়; সেগুলি যন্ত্র-উপযোগা তান এবং যন্ত্রেই সেগুলিতে সম্যক ঝকার দেওয়া সম্ভব ও সমীচীন।

প্রাচীন যুগের রাগরাগিনী নিয়ে একটু আলোচনা করলেই দেখা যায় যে মধ্যযুগে স্থ প্রপদ থেয়ালের রাগরাগিনীও প্রাচীন যুগের রাগরাগিনীর রূপ এক নয়। এমন কি প্রাচীন কালের রাগ আলোচনায় দেখা যায় যে সে সময়েও কত যে ওলটপালট মতান্তর ও পরিবর্ত্তন হয়েছে তার ঠিকঠিকানা নেই। পাঁচ শতকে নারদ কর্তৃক লিখিত এন্ত সঙ্গীত মকরন্দ একটু অনুধাবণ করলেই দেখা যায় যে রাগরাগিনী সে সময়েই বিক্লিপ্ত ও নিরুদ্ধিষ্ট ছিল। এই সঙ্কলন-জাতীয় গ্রন্থটিতে দেখান হয়েছে যে কোন মতে ছয় রাগ ত্রিশ রাগিনী, কোন মতে আট রাগ চিবিশ রাগিনী। তাছাড়া একজনের মতে যা রাগ অস্থের মতে তা রাগিনী। একজনের মতে যে রাগিনী এই রাগের

অন্তর্গত অন্তের মতে সেই রাগিনী অন্ত আর এক রাগের অন্তর্ভুক্ত। 'শ্রী' শব্দ স্ত্রীলিঙ্গ অথচ কারো মতে 'শ্রী'রাগ, রাগিনী নয়। একেবারে পুংলিঙ্গ হয়ে গেল। প্রায়ই নামের ঠিক নেই কখনও আভ্যুদয়িক নাম। যেমন মঙ্গল, কল্যাণ, ধনশ্রী ইত্যাদি কখনও বা খাতুবাদক নাম। যেমন—বঙ্গাল, মেঘ ইত্যাদি। কখনও বা দেশবাচক— যেমন—বঙ্গাল, মালুব গৌড় কণাটা ইত্যাদি, ভাছাড়া নাম হয়ত এক কিন্তু ভাদের রূপের আকাশপাতাল তফাও। এতে এই মনে হয় যে সে সময়েও রাগরাগিনীর বিশৃদ্ধলোই ছিল, বিধিবদ্ধভাবে শ্রেণীকরণ ছিল না; থাকলে এমন বিপর্যায় হতো না।

সে সময়ে কি কারণে এমন হয়েছিল তার কথাও অনুমান করা সম্ভব এবং সে অনুমান কন্ট-কল্পনাও নয়। রাগ নিয়ে অতি প্রাচীনকালেই বিধিবদ্ধ চিন্তা করা হয়ে গিয়েছিল। এই রাগগুলি কোন কোন বিশেষ উদ্দেশ্যে করা হতে। বলে সে গুলিকে সাধারণের নিকট গোপন করার চেন্টা চলতে থাকে। কিন্তু তার পরবর্ত্তী সঙ্গীত চিন্তুকগণ বিশেষ উদ্দেশ্যে লুপ্ত স্বরবিন্তাসগুলি খুঁজে বার করেন ও তাদের অবলম্বন করে অনুশীলন করতে থাকেন। তার ফলে ভিন্ন দেশে কালে কালে রুচি অনুযায়ী অনেক ব্যক্তিগত মতের স্বস্থি হয়েছিল। আর এ গুলিও দেশীসঙ্গীতের উপকরণ ও দেশীসঙ্গীতের উপযোগী চিন্তা ও উৎকর্ষেই হয়েছিল। কিন্তু ব্যক্তিগত ও সাম্প্রদায়গত এদব মত ও রাগরাগিনীর শ্রেণীকরণ দরকার হয়েছিল। দেজতো নারদ তার সঙ্গীত মকরন্দে সবগুলিকে সংগ্রহ করে লিপিবদ্ধ করেছিলেন।

তের শতকে লিখিত প্রাচীন সঙ্গীত-শাস্ত্রের শ্রেষ্ঠ ও প্রামাণিক গ্রন্থ সঙ্গাত রয়াকরে মার্গ-সঙ্গীতের রাগ ও তাল আর তখনকার দেশীসঙ্গাতের রাগরাগিনী ও তাল আলাদা করে লিখে রেখে গিয়েছিলেন। চৌদ্দ শতক থেকে উত্তর ভারতে দেশীসঙ্গাতের উৎকম কালে রাগরাগিনীর মিশ্রেণ হতে থাকে। এইসব মিশ্রেণের নতুন নামাকরণও হতে থাকে; এইছিল প্রাচীন রাতি। সময়ের সঙ্গে সঙ্গে দেশে দেশে নতুন মামুষ যেসব আসে তাদের কচি অনুষায়ী চলতে হলে দেশীসঙ্গীতের কিছু কিছু পরিবত্তন চলতেই থাকবে। তখনও তা-ইহেছেল। সেজতো মধ্যযুগে আবার নতুন করে রাগরাগিনীর শ্রেণীকরণ প্রয়োজন হয়েছিল। দেগুলিতে শৃদ্ধালা আনবার বাধাবাধি নিয়নে বদ্ধকারীর চেষ্টাও তখন চলতে থাকে। অর্থাৎ দে সময়ে সঙ্গীতজ্গতে নতুন করে এক সাড়া আসে; নতুন করে উৎকম চলতে থাকে। তাতে কবি ভাবুকদের মনেও সঙ্গীত এক বিশেষ আলোড়নের সৃষ্টি করে। তার থেকে রাগরাগিনী ছাড়া তাদের সহচর-সহচরী ইত্যাদির কল্পনাও আসে। অর্থাৎ যোল শতকের একেবারে শেষ দিকে রাগরাগিনীর ধ্যানরূপ সংস্কৃত কবিভায় রচনা হয়। তের শতকের আগে এই ধ্যানরূপ ছিল এমন কোন প্রমাণ পাওয়া যায় না। তথনকার

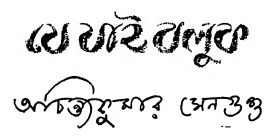
উত্তরজ্ঞারতীয় শিল্পীগণ এই রাগরাগিনীর ধ্যানগুলিকে অবলম্বন করে ছবিও এঁকেছিলেন। কিন্তু গ্যানরূপগুলিতে সরলিপি ও রাগের সরস্থিতির কোন উল্লেখ নেই বলে দেওলিতে সাক্ষীতিক কাঠামোর কোন নির্দিষ্ট রূপ পাওয়া যায় না।

মধ্যযুগে উত্তরভারতে সৃষ্ট সঙ্গীত ও তার উংকর্মর সূথল বাজ্বের অধিকৃত দেশগুলিতে ছড়িয়ে পড়ে। কিন্তু দাক্ষিণাতো যেখানে মুঘলের প্রবেশের সন্তব হয়নি সে দেশ উত্তরভারতীয় এই পরিবর্ত্তিত সঙ্গীতকে গ্রহণ করেনি। তারা প্রাচীন মার্গ-সঙ্গীত অথবা তাদের অঞ্চলে সময়ের স্রোতে মান্ত্যুয়ের কচি অনুযায়ী পরিবর্ত্তিত হয়ে যে দেশীসঙ্গীত সৃষ্ট হয়েছে তারই উৎকর্ম করে থাকনে। এই সময় হতে ভারতীয় সঙ্গীত হুটি বিশেষ ভাগে বিভক্ত হয়ে যায় আরু আজও ভারতীয় সঙ্গীত হুটি বিশেষ ভাগে বিভক্ত। একটি দাক্ষিণাতোর কর্ণাটী সঙ্গীত নামে প্রচলিত। আরু অপুর্বি হিন্দুস্থানী সঙ্গীত। মার্গ-সঙ্গীতের যে অচল ঠাট প্রাচীন শাস্থীগণ বেঁধে রেখেছিলেন তার পরিবর্ত্তন সম্ভব ছিল না। কাজেই দেশী সঙ্গীতেরই প্রিবর্ত্তন সম্ভব। আরু সঙ্গীতের পরিবর্ত্তিত রূপে প্রপদ, খেয়াল, টপ্লাঠংরী স্বই দেশীসঙ্গীত আরু দেশীসঙ্গীত বলেই এখন দেশগত বিভাগই হয়ে আঁছে।

উত্তর ভারতে এই হিন্দুস্থানী পদ্ধতিগুলির প্রসারের ফলে বর্তমানে সেখানে মার্গ-সঙ্গীত একেবারেই নেই। সে অঞ্চলে দেবভার উদ্দেশ্যে যে গান এখন আছে তার নাম ভরন। মধ্যযুগের রামানন্দ-কবীর প্রভৃতি সহজ সন্তগণ যে সহজ গানের অবলম্বন ক্রেছিলেন সেই ভজন দিয়েও দেবভার উদ্দেশ্যে গীত করা সম্ভব। কিন্তু মার্গ-সঙ্গীতের উদ্দেশ্য ও গঠন-পদ্ধতি, তাছাড়া গানের আঙ্গিক, স্থার ও তালগুলির আলোচনায় দেখা যাবে সেই মার্গ-সঙ্গীতের রূপ বাংলার কীর্তনে এখনও কতক রয়েছে।

মধ্যযুগে উত্তরভারতে রাগরাগিনীর শ্রেণীকরণ করা হয়েছিল। কিন্তু মুঘল রাজফ পতনের পর দেশে যে অর্ধকার যুগ চলতে থাকে তাতে রাগরাগিনীর সঠিক কাঠামো উত্তরভারতে প্রায় লুপ্ত হয়েই গিয়েছিল। তখন স্বরলিপি না থাকাতে ওস্তাদদের মুখে মুখে যে গান বা রাগরাগিনীর রূপ চলে এসেছিল তাদের উপরই নির্ভর করতে হলো। তাদের স্মারণ শক্তির উপর নির্ভর করা ছাড়া উপায় ছিল না। গত শতকের শেষ দিকে বাংলা দেশে প্রথম হিন্দুস্থানী সঙ্গীতের উদ্ধার আহম্ভ হয়। কিন্তু পরবর্তী সময়ে এই বিশ শতকের গোড়ার দিকে পণ্ডিত বিষ্ণুনারায়ণ ভাতখণ্ডে সারাজীবন পরিশ্রম করে স্যান্তি যদ্ধে প্রাচীন কালের সঙ্গে যথাসম্ভব যোগ রেখে আবার নতুনভাবে রাগরাগিনীগুলিকে সাজিয়েছেন, শৃদ্ধালাবদ্ধ করেছেন, রাগরাগিনীগুলির আঙ্গিকরূপ যথাসম্ভব বেঁধে দিয়েছেন। বর্তুগানে সারা উত্তরভারতে ভাতখণ্ডের মত অনুযায়ী রাগের স্বর্নপ আলোচনাই চলছে। কিন্তু উত্তর ভারতের প্রায় সর্বব্যই সেগুলি মেনে নিলেও দাক্ষিণাত্যে সব রাগরাগিনীর আঞ্চিক

রূপ স্বীকার করেনি। দেখানে গীতপদ্ধতি কোনকালেই একেবারে লোপ পায় নি বলে তাদের প্রাচীন রাগরাগিনী, গানরূপ, আর সঙ্গীতপদ্ধতিকেই তারা উৎকর্ম করেছে। কালে কালে রাগরাগিনী এত ওলটপালট হয়েছিল যে, বর্তুমান রাগরাগিনীর রূপই সেই প্রাচীন অপরিবর্ত্তীতরূপ বললে সত্যকে গোপন করবার চেফাই হয়। প্রাচীন সঙ্গীত-শাস্ত্রীদের সঙ্গীত পরিকল্পনা নার্গ ও দেশীসঙ্গীতেব পরিবর্ত্তে মধাযুগ হতে কর্ণাটীসঙ্গীত ও হিন্দুস্থানী সঙ্গীত গুটি ভাগ হয়ে আছে। বাংলায় মার্গ-সঙ্গীত শ্রেণীর কীর্ত্তন এখনও আছে। দেশীসঙ্গীত শ্রেণীভুক্ত হিন্দুস্থানী সঙ্গীতও চলেছে। সহজীয়া সম্প্রদায়ের ভজন বাউলও রয়েছে। আর এই তিনটি প্রবাহের ফলে উর্বর বাংলায় চপকীর্ত্তন, শ্রামাবিষয়ক বৈঠকীগান, আধুনিক বাংলা গানের সৃষ্টি সন্তব হয়েছে।



(পূর্বপ্রকাশিতাংশের চুক্ক: ছোট মফলল শহরের নিম আদালতের উকিল যোগাধার দত্ত।
একদিন শেষ রাতের দিকে তার বাড়িতে পুলিশ পড়ে। সার্চ করে তার ভাইঝি তামদীর ঘরে ধরে
তারা রণধীরকে। রণধীর রাজনৈতিক আসামী, পুলিশের চোথে ধুলো দিয়ে ফিরছিল। ধরা পড়ে
রণধীরের লম্বা জেল হয়ে যায়। তামসীও ছাড়া পায়না। কিন্তু জেল থেকে থেরোয় রণধীরের আগে।
প্রথমে আশ্রম নেম তাব দ্ব সম্পর্কের দিদি কল্যাণীর বাড়িতে, বন্ধুতা পায় দেবিকা ও মানসী নামে ছটি
রাজনীতিক কমিনীর সঙ্গে। কল্যাণীর বাঙ়িতে তামসী বেশিদিন টিকতে পারেনা, কল্যাণীর প্রফেসর
স্বামী ভবদেবের সঙ্গে তামসীর আস্বীয়তার একটা অসকত ব্যাখ্যা হয়। তামসী চলে আসে দেবিকাদের
বাড়িতে, তাদের দলে এসে ভহি হয়। কিন্তু কত দিন পরেই মানসী দল ছাড়ে অভিভাবকের আদেশে,
দেবিকাও আই-সি-এস বর পেয়ে বিয়ে কবে বসে। দল উবে যায়। ভবদেবের স্থপারিশে তামসী
এক চৌকিতে মাইারি নিয়ে আসে, কিন্তু ইস্কলের প্রেসিডেন্ট সার্কেল-অফিসর মনসিজের বাড়িতে
পাঠার মাংস রাধ্বার ত্রুমে চাকরিতে ইস্তফ। দেয়। চলে আসে কলকাতায়, মেয়েদের হস্টেলে,
ছাত্রীছুতো। আই-এ পরীক্ষাম তৈরি হতে। সেখানে বন্ধু পায় চক্রমাকে, ছাত্রমতী মেয়ে, সে ড্রিস্ক

করে, সিগারেট থায়। চন্দ্রমা আলাপ করিয়ে দেয় অধিপের সঙ্গে, রাভের হোটেলে। সন্ত্রাসবাদী ছিল, এখন জমিদার বাণের প্রশ্রের ভোগে-বিলাসে নিত্তেজ হয়ে পড়েছে। আদর্শন্তই। সেই তামসীকে চাকরি দেয়, মাইনে একশো টাকা। চাকরিটি অন্তত, অধিপের সঙ্গে গ্র করা, মোটরে করে বাইরে বেড়ানোর চাকরি। হস্টেলের দেনা বাকি, ভামণী ত্রিশ টাকা আগাম নেয় মাইনে বাবদ। টাকা নেবার পর এ চাকরির একটা ভীষণ কদর্থকরে চক্রমা। ভামণী ভয় পেয়ে পালিয়ে যায় তার দেশের বাড়ি। গিয়ে দেখে তার জক্তে দরজা বন্ধ। তার ছোটবোন উষ্দীর বিয়ে হয়ে গিয়েছে এক মুর্গ জমিদারের সঙ্গে। উষদীর শশুরবাড়িতে গিয়ে দেখে প্রাণধন শুধু মুর্গ নয়, পাষ্ড। আর উষ্দী বন্ধনবিধুর, একটা ডাকাতিব প্রত্যাশা করে বসে অ:ছে মুক্তির জন্মে। তামসী দাঁভাবার জায়গা পায়না। উষসীর দশা তাকে আরো তঃসাহসী কবে তোলে। সে কলকাতায় ফিরে এসে অধিপের কাছেই চাকরি করতে যায়। মেয়েদের সম্বন্ধে অধিপের যে শন্তা ধারণা ছিল তা বৃদলে গিয়েছে ভামদীকে দেখে। তার দৃঢ় আদর্শনিষ্ঠা দেখে। ভাবে, তামদীকে যদি সে পাশে পায় সহকর্মিনী রূপে তা হলে বুঝি ভাব পুনকুজ্জীনন হয়। তামণীকে তাই যে বিয়ে করতে চায়। প্রভ্রাপ্যান করে তামসী। তথন তাব কাছ থেকে অধিপ ফেরৎ চায তার তিবিশ টাকা। কিম্ব তামসীর টাকা কোপায়। এই অবস্থাটা ব্রেও ত তাকে একটা মামূলি ভদ্র চাকরি দেবাব অভিলাষে দে মিল-মালিক জ্ঞানাঞ্জন বকসিব সঙ্গে দেখা কবে। জ্ঞানাঞ্জন ও অধিপেব বাবা প্রমণেশ রাজনীতিক প্রতিদ্বন্দী। বাবাব সঙ্গে বিবোধ হয় অধিপের, বাবাব এক রাজনীতিক পত্র চুরি করে দে জ্ঞানাঞ্জনকে উপহার দেয়, তার থাতিব পাবার আশায়। পাতির জমিয়ে জ্ঞানাঞ্জনের অফিসে তামসীর সে একটা চাক্রির বাবস্থা কবে। এদিকে আই-এ ফেল করেছে তামদী, কাঁণে করে-করে এদর বিক্রি করে পয়সা রোজগারের উপায় খোঁজে। অধিপ আসে তাকে চাকরির থবর দেবার জন্তে, অধিপের সমস্ত সংস্থান থেকে দূর হয়ে গিয়েছে দেখাবার জন্তে সে বলে, তার দরকাব নেই চাকরি। সার, যাতে স্থিপ না আর তাকে বিরক্ত করতে পারে তার টাকাটা ফেরং দিয়ে দেয়। তবু জ্ঞানাঞ্জনের থেকে চাকরির চিঠি আদে তামদীর নামে। তামদীকে দেখে পত্তন হয় জ্ঞানাঞ্জনের, বিশেষত তার অনহায় একাকীয় দেখে। তামদীকে তিনি থাকবার জন্মে আলাদা ফ্র্যাট দেন, সমস্ত রকম আসবাব, এমনকি গয়নাগাট। আফিসের স্বাই তাকে ডাকে, মিস পাবলিসিটি। খলভাষণকে তাম্সী ভয় করেনা, যা স্ক্ষোগস্থবিধে এসেছে তার জীবনে তা অস্বীকার করে সে আর ঠকতে রাজি নয়। আফিসের সমরেশ পালিত মিলের শ্রমিকদের স্থামবিধের তদারক করে, জ্ঞানাঞ্জনের কাছে ধমক থায়। ভাবতে পারেনা বিলাসিনী ভামসীরও সহাত্তভূতি আছে এ বিষয়ে। এদিকে রণধীর বেরিয়ে এসেছে জেল থেকে, নিরাস্মীয়, নিরাশ্রয়। খেতে পায়না, শোয় পার্কে-ফুটপাতে, একটা চাকরির সংস্থান নেই। বিতাড়িত হয়ে ফেরে দোরে দোরে। দেখা করতে যায় নেতাদের সঙ্গে। প্রথমেই প্রমথেশ। কোয়।লিশন মন্ত্রীত হয়নি বলে প্রমথেশ দেশের উপর চটে আছেন, তাঁর কাছে সাহায্য চাওয়া বৃথা। তারপরে দেখা করে অধিপের সঙ্গে। সে মদ খায়, কবিতা আওড়ায়, শস্তা সিনিসিজম করে। পথে বেরিয়ে দেথা হয় ৰিগমের সঙ্গে। সেও এককালে বিপ্লবী আসামী ছিল, সে এথন স্পাই হয়েছে। রণধীর ছপুরবেলায় এক উকিলের বৈঠকখানায় প্রবেশ ক'রে তাকের থেকে চুরি করে আইনের বই। বিক্রি করে রোজগার करत नारता छाका।)

#### সতেরে

দেওকিরাম ভকত মারা গেছে।

কিস্তু মরেনি চুণীলাল আহির, বটকুষ্ণ পান্তি, ফজলে করিম দলদার।

ু 'মরবেনা, মরবেনা ওরা। মরতে দেব না ওদের।' উত্তেজিত কঠে বললে সমরেশ। অসহায় পরাভবের মধ্যে এমন একটা অনর্থক মৃত্যু তার রক্তে জ্বালা ধরিয়ে দিয়েছে।

কিন্তু শান্ত তামসীর কণ্ঠসর। পেয়ালার চা ঢালতে-ঢালতে আনত, স্লিগ্ধমূখে বললে, 'আপনি মরতে না দেবার কে!'

'কে মানে!' সমরেশ প্রায় চমকে উঠল।

'আপনি কি ওদের অভিভাবক ? ওরা কি আপনার শাসন-সংরক্ষণে বসবাস করছে ?' ভামসীর স্বরে প্রচ্ছের শ্লেষ।

'বা তা কেন! আমরা ওদের দলের লোক, পক্ষের লোক। পথ দেখিয়ে ওদের নৌকো নিয়ে চলেছি পারের দিকে।'

'বড় অহংকার আমাদের। দরকার নেই। ওদের নৌকোর হাল ওদের হাতেই ছেড়ে দিন। কোথায় ওদের পথ ওরা নিজেরাই দেখতে পাবে। যাই বলুন, সবাই আমরা বাইরের লোক। বাইরের লোকেরাই যদি ভিড় বাড়াই, ভয় হয় নৌকোনা শেষে ডুবে যায় মাঝনদীতে।' চায়ের পেয়ালাটা হাতে নিয়ে তামসী বিশ্রান্ত ভঙ্গিতে বসল একটা নীচু চেয়ারে ?

'হলুম বাইরের লোক, তাই বলে আমাদের কিছু করবার নেই ?'

করবার নেই ? এই অসাড় ভীরুতা, এই পঞ্চিল দারিদ্রা, এই স্থৃপীভূত অশিক্ষা— করবার কি শেষ আছে ?

'কিন্তু আর যাই করুন; ওদেরকে বাঁচাবার চেষ্টা করবেন না।' সন্তর্পণে ভামসী ছোট্ট একটু চুমুক দিল পেয়ালায়।

'বাঁচাবার চেষ্টা করবনা ?' সমরেশের হাতের মধ্যে কেঁপে উঠল পেয়ালাটা ঃ 'মরতে দেব এদের ?'

'কিন্তু শুধু আরাম দেব, বিরাম দেব, অশন-আদন দেব, এই কি ওদের বাঁচানো ? এ তো শুধু ওদেরকে থর্ব করে রাখা। ছোট জিনিসে লোভী করে তুলবেন না ওদের। ওরা নিঃস্ব আছে জানি, কিন্তু ওদেরকে নিঃস্বার্থ হতে দিন।'

যে ছটি কালে। চোৰ খানিক আগে কৌতুকে চঞ্চল ছিল এখন যেন সংকল্পে স্থির হয়ে আছে। তীক্ষমুৰ অক্সের মত অকম্প। তেমনি গাঢ়, মস্থর স্বরে তামসী বললে, 'আপনি কি মনে করেন মৃত্যুব একটা ঝড় না বিষে গেলে নবজন্মের চিহ্ন পড়বে মাটিতে ? অন্ধকারের আর্তনাদে আকাশ যদি না বিদীর্ণ হয়, তবে সূর্যের সূচীপত্র লেখা হবে কী দিয়ে? তেমন করে মরতেই যদি না পারি তবে তেমন করে জন্মাতে পারব কেন ?'

আশ্চর্য, এত যে তুর্দমনীয় সমরেশ, তার মুথে কথা নেই। তাকে যেন বা একটু দ্বিধান্বিত দেখাছে। যেন কথাগুলি সে শুনছেনা, চোখের সামনে দেখতে পাছেছ শ্বীরী!

'যথনই বলেন ওদেরকে বাঁচাবেন, তখন মনে হয় আপনি ওদের থেকে বড়, ওদের থেকে আলাদা। ওদের প্রতি আপনার করুণার অন্ত নেই। আর তার বিনিময়ে ওদের থেকে চান কিছু কৃতজ্ঞতা। চান ভোট। চান ওদের নেতৃত্ব। দল নিয়ে দলাদলি করার মোড়লি। কি, খাবারের প্লেটে হাত দিচ্ছেন না কেন ?' তামসী একমুহূত সহজ্ঞ হবার চেষ্টা করল।

কিন্তু এক মুহূর্তই। বললে, 'কিন্তু যদি বলেন এদেরকে নিয়ে চলেছি চরম সংঘর্ষের মধ্যে, তখন সহজেই আশা করতে পারি আপনিও ওদের পাশে থাকবেন। বাঁচাণার নাম করে চাঁদার খাভাটা ওদের হাতে দিয়ে চাঁদার থলেটা নিয়ে সরে প্রত্বেন না।'

বলতে-না-বলতেই চমকে উঠল তামদী। সি'ড়িতে কি কারু জুতোর শব্দ হচ্ছে ? না, কেউ নয়।

'কী চান আপনি ? মুক্তি না মীমাংসা ? জন্ম না নিষ্পত্তি ? শুধু কটা দিনের ছুটি, কটা দিনের মাইনে, কটা দিনের নিরীহ নির্ভাবনা ? শুধু কটা সোনালি স্থবিধে ? একটু শস্তা সৌথিন স্থা ? বুঝিনা বাপু আপনাদের কথা।'

'আপনি তবে কী বোঝেন ?'

'আমি বুঝি সংগ্রাম। সংগ্রামের সরলভা।'

কথাটা কাণে একটুও মিথ্যা শোনালনা। তামদীর চোথে এই দরলতার দীপ্তি দেখতে পেয়েছে সমরেশ। যে ঠিক তাকাতে পারবে সে কখনো ভূল করবে না। ভয়ে ঢাকা থাকলেও দেখতে পাবে দে আগুনের ফুলিঙ্গ। তাই তামদীর নাম দে লিখে নিয়েছে মনে-মনে, একই বাঁশির সুরে উচ্চকিত দাপিনী। অদীম আকাশের আনাগোনায় এক মেঘ আরেক মেঘের সঙ্গে যুক্ত হয়, ভাঙা-ভাঙা একা-একা মেঘ,—তেমনি ছজনে এসে পড়ল কাছাকাছি, এক অসুভবের আকাশে। এক অন্ধকারের বিস্তারে। এক আলোকের অভিমুখে।

প্রথমে আফিস, আফিসের সিঁড়ি। পরে রাস্তা, ট্রাঁম, রেস্টোরেন্ট। শেষে, এখন, তামসীর নিজের বাড়ি, বাইরে বসবার হর। আজীয়তাময় নিজনতা।

ভাবতে অভুত লাগছে সমরেশের। সে একজন ভদ্রলোক কেরানি, সভ্য ও শোভন, আর তামদী একটি বিলাসিনী তরুণী, ভুমিংরুমের মেয়ে। আর তাদের ঘিরে নরম ও নিরীহ পরিবেশ। পেয়ালায় চা, প্লেটে খাবার। কবিজ্ময় কথা। দেয়ালে ফ্লাম্মান দিনের ধুস্রিমা।

· 'আমরা কেউ নই যতক্ষণ না আমরা সংগ্রাম করি। ততক্ষণ আমরা জয়ী নই যতক্ষণ না আমরা ত্যাগ করি সর্বস্থা ভামসীর দৃষ্টি গাঢ়তর হলঃ 'কাউকে যে ভালবাসি তা বুঝব কি করে যদি তার জন্মে দুঃখ পেতে ভয় পাই ং'

কিন্তু তামদী আজ অমন উদ্থৃদ করছে কেন। সত্যি, দিঁড়ির গোড়ায় কি কেউ কথা কইছে না ফিসফিসিয়ে ?

'তা হলে আমাদের ফণ্ডে চাঁদা দেবেন না আপনি ?'

'চাঁদা ? খুব তুচ্ছ শোনাচেছ ? কিন্তু, বা, দেব বৈ কি। স্তোনা ধরলে কাছি হবে কি করে ?' তামসী ঝলমল করে উঠে পডলঃ 'আপনাদের চাঁদার হার কত?'

'ধরা-বাঁধা কিছু নেই। যা আপনি দেন।'

দি ভিতে স্পষ্ট করে জুতোর আওয়াজ। আস্তে-আস্তে থেন হিসেব করে-করে উঠে আসছে ভারী পায়ে।

আর কার! যা ভাগছিল তামদী, স্বয়ং জ্ঞানাঞ্জন।

সমরেশকে এখানে দেখতে পাবেন ভাবতেও পারতেন না। আর এমন একখানা ভাব করে বদেছে যেন কত দিনের অন্তরঙ্গতা। সর্বাঙ্গ জলে উঠল মহুতে ।

'তুমি এখানে কী মনে করে ? সঙ্গে কী ওটা ? কবিতার পাণ্ডুলিপি ?' 'চাঁদার খাতা।'

'কিসের চাঁদা ?' জ্ঞানাঞ্জন জ্রকুঞ্চন করলেন। 'একটা ক্লাব-ট্রাব খুলছ নাকি এ-পাড়ায় ? কি ক্লাব ? ককটেইল ক্লাব ? মিক্স্ড্ ?

শাস্ত মুখে তামসী বললে, 'আমাদের মিলের শ্রমিকদের জন্মে একটা প্রভিডেন্ট ফণ্ড খোলা হচ্ছে ৷'

ছোট করে একটা নিশাস চাপলেন জ্ঞানাঞ্জন। বললেন, 'তা এখানে কেন ?' 'ওঁর কাছ থেকে চাঁদা নিতে এসেছি।' বললে সমরেশ।

'তা আফিসে আমার কাছেই চাইলে পারতে। দিয়ে দিতুম। কন্ত করে এ পাড়ায় এসেছ কেন ?' জ্ঞানাঞ্চনের ভাবার্থটা এই তিনি আর তামসী এক মামুষ। পকেট থেকে থলে বের করে বললেন. 'কত করে রেট ডোমাদের ?'

'आशनात काह (थरक (नव ना।' वलरण সমরেশ।

'কেন !'

'মানেটা বোধহয় এই,' তামদী বললে নিঃসংকোচে ঃ 'শ্রমিকের টাকা শ্রমিকের থেকেই আসতে। তা হলে থাকবে তাতে প্রীতি, থাকবে পবিত্রতা। তাই না?'

সমরেশ হাসল। জ্ঞানাঞ্জনের মনে হল সমরেশ আর তামসীই আজ এক মানুষ।

'আমি হলে কিন্তু নিতৃম। বেশ ভারী হাতে নিতৃম।' হাসিমুখে বললে তামসীঃ 'যারা শোষক তাদের থেকেই শুষে নেয়া। যারা শত্রু তাদেরকে বোঝানো আমাদের যুদ্ধেব বৈধতা।'

জ্ঞানাঞ্জন গন্ধীর হয়ে গেলেন। টুপিটা আজ নিজেই রাখলেন ব্যাকেটে। কোটটা খুলে ঘরের ভিতরে গিয়ে একটা কাঠের চেয়ারের পিঠে ঝুলিয়ে রাখলেন। বাইরে এসে বললেন, 'যা হয় কিছু দিয়ে ওকে বিদায় কবে দিন না।'

কথাটা লাগল যেন ঘাড়ধাকার মত। সমরেশ কুন্তিত হয়ে বললে, 'আজ তবে যাই। আবেকদিন না হয়—'

'না, না, বস্থন।' তামদা চলে গেল ঘরের ভিতরে। ব্যক্তা হাতে বাকা খোঁলবার চাবি খুঁজতে লাগল। কথন কোথায় রেখেছে ঠিক মনে করতে পারছেনা। বিছানার তলায়, এটাচি কেদে, না আঁচলে বাঁধা ফেলে এসেছে বাথ্রুমে ? না, কেউ ঘরে চুকে সরিয়ে নিয়েছে চোরের মত ?

জ্ঞানাঞ্জন বসলেন না। যুরে-ঘুরে দেখতে লাগলেন ঘর-দোর। নিচে দারোয়ানের সঙ্গে এক প্রস্ত কথা সেরে এসেছেন, এখন কথা বলতে লাগলেন ঝি-চাকরের সঙ্গে। বাজার-দর, শারীর-গতিক, স্থানিধে-অস্থানিধে। মাসে ক পাউও চা লাগে, কত চিনি, কত বন্ধু প্রে জমায়েৎ হয় সকাল-বিকেল। রাতে আলো জলে কভক্ষণ, মিটারের কাঁটা কোন ঘরে এ মাসে। যেন তিনিই এ বাড়ির প্রভু, আফিস থেকে ফিরে চাকর-বাকরের উপর কতালি করছেন, শাসন করছেন সমস্ত অপচয়ের।

চাবি খুঁজে পেয়েছে তামসী। কাগজ-ঢাপা হয়ে লুকিয়ে ছিল বইর মধ্যে। তাড়াতাড়ি বাক্স খুলে টাকা বার করে আনল।

'কত দিচ্ছেন ?' প্রশ্ন করলেন জ্ঞানাঞ্জন।

ভামদী উত্তর দিলনা। নোট কথানা মেলে ধরল সমরেশের খাতার উপর।

পকাশ টাকা। জ্ঞানাঞ্চন ঝলসে উঠলেনঃ 'টাকা আপনার বেশি হয়েছে দেখছি।'

'টাকা কখনো কারো বেশি হয় না। যা বেশি হয় তা হচ্ছে অনাবশ্যক শাসনের থেকে মুক্তি পাবার আগ্রহ।'

👺 নি জ্বন তামসীর ধার দিয়ে গেলেন না। কেননা তিনি জানেন আগামী মাদে এই

পঞ্চাশটা টাকাই পাইয়ে দিতে হবে তামসীকে। তনি ঝামটে উঠলেন সমরেশের উপর: 'যাও, সমস্ত জীবনের চাঁদা পেয়ে গেছ একদঙ্গে, লাইফ-মেম্বর করে নাও গে। ইহজনে আর তোমাকে আদতে হবেনা এদিকে। নাও, আর কেন। ওঠো—'

সমরেশটা কী মূর্থ। সত্যি-সত্যি উঠে পড়ল। বলতে পারলনা, আপনি আমাকে তাড়িয়ে দেবাব কে ? এটা কি আপনার বাড়ি ? বলতে পারলনা। তামসীই বা বলতে পারলনা কেন ?

নিজের তাগিদেই চাকর চা করে এনেছে জ্ঞানাঞ্জনের জন্তে। তামদী বললে, 'আরেক পোয়ালা চা খেয়ে যান।' এমনি করে ঘুরিয়ে বললে। স্পষ্ট দৃঢ় কঠে বলতে পারল না, না, যাবেন না, এটা আমার বাড়ি, আমি আপনাকে বলছি বসে থাকুন। তামদীর ইচ্ছে হল নিজেও এই সঙ্গে বেরিয়ে পড়ে রাস্তায়। তার ক্রংশিণ্ডের একটা স্পন্দন বন্ধ হল এক মুহূত। মন ফিরে এল দোর গোড়া থেকে। রাত্রে তার খিদে পাবে, ঘুম পাবে, দকাল উঠে মন চাইবে আনার আরম্ভের স্বাচ্ছন্দা। এখনো অনেক কথা ভাবনার আছে। এখনো মায়া হয় বৃঝি এই মনোহয় অভ্যাসের জন্তে। এখনো বৃঝি সমুদ্দে কোটাল ডাকেনি। খুটি-খাম এখনো ঠিক আছে।

সমরেশ চলে গেলে জ্ঞানাঞ্জন বদলেন খাঁট হয়ে। টাকা সম্বন্ধে একটা কঠিন কটুক্তি করেছেন, মনের মধ্যে লেগে আছে তার ঝালটা। সেটাকে মিঠে করে দেয়া দরকার। বললেন, 'টাকা আপেনি যাকে যত খুশি দিন, তাতে কারু কিছু বলবার থাকতে পারে না। কিন্তু এই সব বাজে লোককে কি বাড়িতে ঢুকতে দেয়া ভাল?'

তামদী তার দেই বিমোহন হাসি হাসল। বললে, 'সংসারে কোনো লোকই আর বাজে নয়।'

'বাজে নয়? এই সব স্কাম, ডার্টি লোকগুলো এখানে এসে প্রশ্রের পাবে তাই বলে? শেষে একদিন দেখৰ ফ্যাক্টরির হেডমিস্ত্রি এসে বসেছে। হেডমিস্তি ছেড়ে ফিটার মিস্তি?' জ্ঞানাঙ্গন গজগুজ করতে লাগলেন।

'আৰ্চ্য কী।' তামসী তেমনি সেই হাস্থোজ্ঞল মুখে বললে, 'এই সব বাড়ি-ঘর, এত সব সুখ-ঐশ্বর্য একদিন এ সব বাজে লোকেরাই বাজেয়াপ্ত করবে। দরজা আর সিঁড়ি চিনে রাশুক আগে থেকে।'

'এ কিন্তু আপনি বেশি বলছেন।' রাগ করে এক চুমুকে অনেকটা চা খেয়ে ফেললেন জ্ঞানাঞ্জন। বললেন, 'আমি ক দিন এ বাড়িতে এসে থাকতে পারি তবে ঠিক হয়। ওসব চুনোপুঁটি কেরানির আম্পর্ধাটা বের করে দিতে পারি। আপনাকে গোবেচারা ভালমামুষ পেয়ে ওদের হাতে পুতৃল-নাচ করাচেছ। দেখেছে বাড়িতে কেউ পুরুষ নেই, অমনি ভেবে

নিয়েছে কেউ অভিবাৰকও নেই আশে-পাশে। না, এখানে এসে থাকতে হয় সামার কিছু দিন। নইলে ওরা বুঝাবে না আপনি কে, আপনি কোথায়!

তামসী তার মুখের হাসিটি অস্ত যেতে দিলন।। ভাবতে চেষ্টা করল, সতাি, বাজে লোকের সাম্পর্ধা কত দূর।

হঠাৎ খাটে। গলায় জিগগেদ করলেন জ্ঞানাজ্ঞন: 'অধিপ আক্ষে ? দেই নিশ্ববথাটে বেকার ?'

'কই আর এলেন!' ভামসীর গলা থেকে মধুময় মমতা ঝরে পড়ল।

'না, আসবে বৈ কি। সে কি আর দিন থাকতে আসবে ? সে আসবে রাত ঘন হলে। আরে নিজেও একটু ঘন হলে। আচছা, আমি ঠিক তাকে ধরে ফেলব এক দিন। আমি পশু পাটনা যাচ্ছি, সেখান থেকে ঘুরে আসি চট করে। মাঝরাতে আমরাও বেরুতে পারি। মাঝরাত হলেই ঘুমে আমাদের চোখ ঢুলে পড়েনা।' কী আছে এর মধ্যে রিসকতার, জ্ঞানাঞ্জন নিজের আনন্দে হেসে উঠলেন।

তামদীকে তবুও চাকরি করতে হবে! করতে হবে বৈ কি। নইলে কোথায় পাবে সে এমন বাড়ি-ঘর, এই সাজসজা, এত স্থেশান্তি। বা, তাই বলে তার বাড়িতে কে আসবে না-আসবে সে সম্বন্ধে তার স্বাধীনতা থাকবে না ? থাকলে ভাল ছিল সন্দেহ নেই, কিন্তু জ্ঞানাঞ্জন এসেছে বলেও তো গায়ে তার ফোস্কা পড়ছেনা। সমরেশ যে চলে গেল তা তার নিজের ভীক্তা। তাছাড়া বাড়িটা তার নয় অথচ ভাড়াটা মাগনা। তা না হয় মানছি, কিন্তু তাই বলে অমন হীন কটাক্ষ করে কথা কইবে কেন ? শুধু কথায় কী হয়? কথায় তো আর পাহাড় টলে না। আজ কথা, কিন্তু কাল যদি আর ফাঁকা আওয়াজ না থাকে? যদি সত্যিই মাঝরাতে এসে দরজায় টোকা মারে! বা, সেই পরীক্ষার সামনে মুখোমুখি সে দাঁড়াতে পারবে না তো মানুষ হয়েছে কি! এক ভাবে না এক ভাবে সংঘাত তো এক দিন আগবেই। তার জন্মে আগে থেকেই প্রস্থান করবে সভয়ে? ছেড়ে দেবে চাকরি? এমন কাপুক্ষও কেউ আছে?

'চলুন, বেড়িয়ে আসি একটু।' জ্ঞানাঞ্জন অন্তরঙ্গতায় আদি হয়ে উঠলেনঃ 'বড় গাড়িটা নিয়ে এসেছি।'

'না।' এতটা রাঢ় হবার কোনো মানে হয় না। না-টাই মোলায়েম করে বলা যায়, নানা রকম ভাবের আবরণ দিয়ে। পরক্ষণেই তামসী শুকনো ঠোঁটে হাসির অস্পষ্ট তুলি টানল, চোখে আনল কুঠার কুহেলি, বললে, 'শরীরটা ভাল নেই।'

চাকরি ছাড়াটাই সব নয়, চাকরি যাওয়াটাও আছে সংসারে। তামসীর চাকরি কে

ছোঁয়, কিন্তু চাকরি গেল সমরেশের। এক থোঁট কালিতে, কলমের একটিমাত্র আঁচড়ে। চবিৰশ ঘণ্টা না পোনোভেই।

সত্কিতে চড় থাবার মত, এমনি মনে হল তামদীর। বাইরের চোথে কি কারণ তার চাকরি যাবার কে জানে, কিন্তু আদল কারণ যে দে নিজে এ কথা কে না বুঝবে ? আরেকটা অপমানের শৃঙ্খল জড়ানো হল তার পায়ে, তার চলার পথে আরেক প্রতিবন। কিন্তু তার জন্মে করবে কী তামদী? দেও তার চাকরি ছেড়ে দেবে এই দঙ্গে? তাতে কী এমন সুরাচা হবে সমরেশের? সেও বা কী পাবে এই বৈরাগ্যের বিনিময়ে? সমরেশ যাবে এক রাস্তায়, সে আরেক। এক রাস্তায় হলেও দূর-দূর দিয়ে। কে জানে, হয়তো কারু সঙ্গে কারুর দেখাই হবে না। দেখা না হলেও যে দেখা হয় মনে-মনে তেমন দেখাও নয়।

ভেবেছিল তার সঙ্গে দেখা করতে আসবে সমরেশ, অর্ডার পাবার সঙ্গে-সঙ্গেই। কিন্তু ছ দিন হয়ে গেল তার দেখা নেই। কোপাও একটি পাতা নড়ল না, কলের তেলের কমতি হলনা এউটুকু, উলটে যেতে লাগল জ্ঞানাঞ্জনের লাভের খাতার পৃষ্ঠা। হাতের কলম ফেলে রেখে শুধু সমক্ষেই এল বাইরে বেরিয়ে। ভেবেছিল বোধহয় কিছু একটা কাণ্ড ঘটবে, অন্তত তামসী এ মুগ বুজে সহ্ম করবে না। কিন্তু, না, কোথাও এইটুকু চিড় ধরল না, তামসী তেমনি গোঁপা ফাঁপিয়ে শাড়ি আঁট করে আফিস করছে। তার প্রসাধনে এতটুকু ক্রেটি নেই।

এক দিন ভামদীর বন্ধ দরজায় ঘ। পড়ল সমরেশের।

'আস্কন।' ইষৎহদিত মুখে দাদর সংবর্ধনা।

জ্বালা করে উঠল সমরেশের। একটা চেয়ারে বসে পড়ে বললে, 'এর কোনো প্রতিবিধান নেই ?'

'আপনার হাতে যদি কলম না থেকে হাতিয়ার থাকত তবে অনেক সহজ হত।' তামসী যেন সেই সহজের প্রতিচ্ছায়াঃ 'কবির কলম আর কেরানির কলমে অনেক তকাৎ। কেরানির কলম কালিমা ছাড়া আর কিছু লেথে না। তাই তার কলম হাত থেকে মাটিতে খসে পড়লেও কলমই থাকে, হাতিয়ার হয়ে ওঠেনা। তাই আপনি চলে যাবার পর আপনার পাশের টেবিলের রমনীবার, আপনাদের গিল্ড্-এর যিনি সেক্রেটারি, আপনার জায়গায় তাঁর ভাইকে ঢোকাবার জন্মে তদবির করছেন।'

পরাভূতের মত তাকিয়ে রইল সমরেশ। বললে, 'কিন্তু আপনি তো কিছু করতে পারতেন।'

'বা আমার কী। আমি কী করব!'

'কেন, আপনাকেও তে। অপমান করেছে।'

'কে বললে? আমার বরং আরো দাম বেড়েতে দেদিন থেকে। আপনাকে দেদিন যে পঞ্চাশ টাকা দিয়েছিলুম তা ফিরে এসেছে দ্বিগুণ হয়ে!' নিশ্চিন্ত সুথে হাসল তামসী।

'দেটাও তো অপমান।'

'আপনি ভাবতে পারেন, আমি ভাবি না। আমি মনে করি, সেটা উন্নতি। যেমন রমণীবাবু তাঁর সংসারের আয়ের উন্নতি খুঁজছেন ভাইয়ের চাকরি দিয়ে। ভারপর বক্সি যখন শুনবে, আপনি আমার কাছে এসেছিলেন আর আমি আপনাকে ফিরিযে দিয়েছি তখন আমার আবো উন্নতি হবে দেখবেন।'

'একজন সহক্ষীর উপর এই যে অক্যায় হল তার জক্তে আপনার কি **কি**ছুই করবার নেই? এতটুকু একটা প্রতিবাদ পর্যন্ত নয়?'

'আমাব জন্মেই তো ভাপনার ঢাকরি যায়নি। চাকরি গেছে মজ্রদের মধ্যে আপনি অস্থেষ সৃষ্টি করছেন বলে।'

'কিন্তু ওরাই বা কী করল আমার জন্মে?'

কেনই বা করবে? আপনি ওদের কে? ওদের পক্ষে হতে পারেন কিন্তু ওদের মর্মে তো আপনি নন। আপনি তো নন ওদের জ্ঞাতিগুষ্টির একজন। আপনি চলে গেলে ওদের খুব জোর চোখের জল পড়তে পারে, কিন্তু রক্ত ঝরবে কেন ?

'তবে এখন আমি কী করব ?'

'যথন জিগগেষ করেছেন, বলি, শ্রেণীবদল করুন। ওদের একজন হয়ে যান। গেকেবারে স্থরু করুন নিচে থেকে। যাতে ওরা বুঝতে পারে, আপনি ওদের আপনার লোক, যাতে বিশ্বাস করতে পারে আপনাকে। এদের মাঝে নিয়ে আস্থন আপনাব দৃষ্টি, আপনার কর্মশক্তি, আপনার আন্থরিকতা। পারবেন ? সব কিছুর আগে নিজের জীবনে পারবেন এই বিপ্লব ঘটাতে ?'

'থাক, আপনার উপদেশটা আপনি নিজের জন্মে রাখুন।' সমরেশ রাগ করে উঠে পড়লঃ 'আমি জানভাম আপনার কাছ থেকে কোনো আশা নেই। আপনি শুধু কথার ফুলঝুরি। আসলে আপনার লক্ষ্য শুধু রমণীয় জীবন, ভোগবিলাস—'

'কার নয় ?' তামদীর সেই ঈষৎহসিত মুখে দেই শাস্ত গুদাদীয়াঃ 'তারই জন্মে না এত সংগ্রাম, এত বার্থতা।'

সমরেশ রাগ করে চলে গেল। কিন্তু তার মারাগ করতে পারলেন না। ক'দিন পরে একটা চিঠিতে তামসীকে ডেকে পাঠালেন মিনতি করে।. আকুল মিনতি করে।

আফিস ফেরং তামসী সমরেশদের বাড়ি গেল। জ্ঞানাঞ্জন বকসির পাড়াতেই

তাদের বাড়ি, কিন্তু প্রতিবেশিতার সামাশুতম মাহাত্মাও তা দাবি করতে পারেনা। যেমন এঁদো তেমনি ঘিঞ্জি, অবিশ্বাস্থারকম জীর্ণ। ছেলেপিলে আছে কটি। কুলক্রমাগত দারিদ্যের তিলক স্বাইর ললাটে।

ভদ্রমহিলার এককালে রূপ ছিল, ছিল সে রূপের ভেদ্রস্থিত। বি-এ পাশ করেছিলেন, ছিল শিক্ষার চাকচিক্য। তবু এক দরিদ্র কেরানিকে বিয়ে করেছিলেন ইচ্ছে করে, স্বাইর বাধা ঠেলে। আর সেই প্রমনির্বাচিতের মৃত্যুগোক কী ভাবে গ্রহণ করেছেন জীবনে তাঁকে না দেখলে তামসী বিশ্বাস করতে পারত না।

'তুমি যদি স্তিন চেষ্টা কর, সমরেশের চাক্রিটা আবার হয়।' ভদ্রমহিল। তাম্সীর হাত চেপে ধরলেন।

'আমার কী করবার আছে !' তামসী চেয়ে রইল অবাক হয়ে।

করো—'

তামদী চুপ করে রইল।

'আমি গিয়েছিলুম নিজে বকসীর সঙ্গে দেখা করতে। তিনি কিছুতেই নড়লেন না একচুল। তাঁর নিষ্ঠুরতা নরম করতে পারি এমন আমার সাধ্যি নেই।'

'আমার আছে ?' পাংশুমুখে হাদল তামদী।

তারপরে শুদ্রমহিলা যা বললেন তাতে তামদী স্তিট্সিতা তয় পেল। জ্ঞানাঞ্জন এমন আভাস দিয়েছেন যে তামদীকে তিনি বিয়ে করছেন। কল-কারখানার কল্মস্পর্শ থেকে রক্ষা করবেন তাকে। নিয়ে আসবেন তাকে তুল্পাবেশ অন্তঃপুরের নিভৃতিতে। তার ক্য় স্ত্রী নাকি সম্মতি দিয়েছেন। আর কোনো আত্মীয়স্কলনকে ভয় করবেনা জ্ঞানাঞ্জন।

এতক্ষণে ভয়ের শীতস্পর্শ লাগল এসে তামসীর রক্তে। যা অকার যা অত্যাচার তা যদি নয় মূর্তিতে আসে তবে তার মুখোমুখি দাঁড়ানো যায়, কিন্তু যদি তা আসে আইনের বা সমাজধর্মের মুখোস পরে তবে তাকে পাশ কাটিয়ে এড়িয়ে যাওয়া ছাড়া উপায় কি! এমনি ব্যভিচারটা গহিত, কিন্তু তাকে একটা বিষের আচ্ছাদন দিতে পারশে কেউ আর ট শব্দটিও করেনা।

তার মানে জ্ঞানাঞ্জনই ভয় পেয়েছেন।

'সাচ্ছা, আমি চেফা করে দেখব।' তামদী উঠে পডল।

পরদিন আফিসে স্কুং-ডোর ঠেলে তামদী ঢুকল জ্ঞানাঞ্জনের খাদ-কামরায়। বিনা কাজে, বিনা ঘোষণার।

'আপনি আর আমার ওখানে যান না কেন ? কী হয়েছে আপনাম ?'

জ্ঞানাঞ্জন উছলে উঠলেন। গায়ে পড়ে নিজে তাকে নিমন্ত্রণ করছে, কী হল আজি সংসারের ? বললেন, 'যাব, যাব বৈ কি। একদম সময় নেই। কখন যাব বলুন তো ?'

'বা, আপনার বাডি, যথন আপনার খুশি।'

সন্ধের ঠিক পরেই জ্ঞানাঞ্জন এলেন। আজ তাঁর বড় দরাজ হাসি, দিল দরিয়া ভাব। আরো তিনি বেশি খুশি, তামসী স্থানর করে সেজেছে, তার জন্মে খাবার করেছে নিজের হাতে।

কথার পর কথা বলতে-বলতে আসল কথায় চলে এল তামদী। বললে, 'সমরেশের চাকরিটা ফের পাইয়ে দিলে ২৩। ওদের বড় তুরবস্থা।'

'তুমি যদি বল দিয়ে দেব।' জ্ঞানাঞ্জন উদার ভঙ্গিতে বললেন।

'আমি ওকে বলেছিলুম কুলি ২তে, কিন্তু ওর সেই কেরানি হওয়ারই স্থ।'

উচু গলায় হেসে উঠলেন জ্ঞানাঞ্জন। 'চেয়ারে বসে চাকরি যে। ওর মা এসেছিল আমার কাছে ভিক্ষে করতে। আমি বলেছিলুম আমার কাছে কেন, মিস ডাট-এর কাছে যান। যার কাছ থেকে আপনার ছেলে ভাঁওতা দিয়ে টাকা এক্সটট করে নিয়েছে, তাদের সমিতিতে যোগ দেবেনা বলে যাকে সে বাঁতিমত 'বৃলি' করেছে গুণ্ডার মত। হা-হা-হা। এসেছিল নাকি মিসেস পালিত গ

'এসেছিলেন।'

'বেশ হয়েছে, খাসা হয়েছে। ভবে বুবো নিয়েছে ওরা ত ইজ হু, কার কী ক্ষমতা!' জ্ঞানাঞ্জন পকেট থেকে পাইপ বের করলেন। এটা তিনি তখনই ব্যবহার করেন যখন একটা বিরাট সাফলোর শুঙ্গারোহণ করেন। এখন তার তেমনিই মনে হল। পাইপটা ধরিয়ে নিয়ে বললেন, 'এবাড়িতে কোন থাকা উচিত ছিল। খাওয়া-দাওয়া তো হয়েই গেছে আজকের মত, বাডিতে রিং করে দিত্ম, ফিরব না আজ।'

ভড়কালনা তামদী। হাসিমুখে বললে, 'তারপর আপনি ঘুমিয়ে পড়লে চুপিচুপি বিং করে দিভুম থানায়, কত বড় একজন পু'জিপতি কি-এক অখ্যাত জায়গায় খুন হয়ে পড়ে আছে।'

নির্বোধের মত জ্ঞানাঞ্জন হেদে উঠলেন।

তামসী টুপিটা বাড়িয়ে ধরল। জ্ঞানাঞ্জন সেটা ফুলে নিয়ে হাসতে-হাসতে বললেন, 'আচ্ছা, আমি দিন কয়েকের জ্ঞান্ত বাইরে যাচ্ছি, ঘুরে আস্ছি শিগগির।' একটা সক্ষেতসূচক কটাক্ষ করলেন। সিঁড়ি দিয়ে নামতে-নামতে বললেন, 'ছোট মোটরটা ভোমার জ্ঞান্ত রেথে যাব ?'

তামদী শুনেও শুনল না।

সমরেশ হাতিয়ার না নিয়ে ফের কলম কুড়িয়ে নিড়েছে। কিন্তু তামসী করে কি?

শে পালাবে। কোথায় পালাবে ? পালাবার জায়গা নেই বলেই পালাবে। যদি জায়গা থাকত তবে শেষ পর্য্যন্ত দেখে নিত জ্ঞানাঞ্জনকে।

ছু'সপ্তাহের পুরোণো খববের কাগজ ঘাঁটতে বসল তামদী। সম্ভব-অসম্ভব যত বিজ্ঞাপন দেখল পাগলের মত দরখাস্ত পাঠাতে লাগল। কোন এক সংঘ বেকার পুরুষ-মেয়েদের চাকরি দেবে, যার যেমন যোগ্যতা সেই অমুসারে, দরখাস্তের সঙ্গে দশ টাকা চাঁদা, সেখানে পর্যন্ত সে আবেদন করল। টাকা পাঠিয়ে দিল মনি-অর্ডার করে।

#### আঠারো

জ্ঞানাঞ্জন গিয়েছিলেন কে জানে কোথায়। আফিসের পর তাঁর সহকারী সেক্রেটারি কালিকিংকর এসে তামসীকে খবর দিল, আজ সাহেব রাতে ফিরবেন কলকাতা, ডিনার সেরে এবাড়ি আসবেন দশটা নাগাদ। এই মর্মে ও বাড়িতে খবর দিতে লিখেছেন।

এ থেন গল্পের মত। এক রাজার ছুই রানি। বড় আর ছোট। রাজা কখনো বড়র কুটিরে, কখনো বা ছোটর। কালিকিংকরের এতটুকু আটকালনা। এ গল্প যেন ভার বহুদিনের জানা।

তামনী খানিকক্ষণ বিমূঢ়ের মত বদে রইল। ভাবল, চলে যায় জ্ঞানাঞ্জনের বাড়িতে, তাঁর রুগ্ন জ্রীর সান্নিধ্যে গিয়ে আশ্রয় নেয়। নিজেকে ধিকার দিতে ইচ্ছে করল। অস্থায়ের বিরুদ্ধে, অত্যাচারের বিরুদ্ধে দাঁড়াতে পারবে না সে উন্নতান্ত্র হয়ে ? পদদলিত করতে পারবে না সেই লোলুপতা ? কার কী সাধ্য তার এই একাকীয়কে ব্যাহত করে ? দরজায় সে খিল এঁটে থাকাে। ধাকা৷ দিলে খুলে দেবে না। তাই বা কেন ? আস্কক না সে খোলা দরজা দিয়ে। কিসের কী ভয় ? তাকে তার শানিত কথায় ও নিষ্ঠুর নিঃশক্তায় পরাস্ত করতে পারবে না ? তবে সে কিসের বিপ্লবিনী ?

নিজের উপর বিশাদ ফিরে এল তামদীর। শরীরটা যেন হালকা হল নিমেষে। যে যাই বলুক, এমন চমৎকার চাকরি দে খোয়াতে পারেনা। এত আরাম, এত প্রাচুর্য যেখানে। লক্ষী না হয়ে কালী হতে তার আপত্তি নেই, কিন্তু এমন অলক্ষী যেন দে না হয়। তাই নির্ভেজাল গোঁয়ারতুমি করার কোনো মানে হবে না। বন্ধ দরজায় জ্ঞানাঞ্জন ধাকা মারবে আর অন্ধকার ঘরে দে চুপচাপ দম আটকে বদে থাকবে, তার ফল হবে এই, কাল দকালে চাকরি থেকে দে বরখাস্ত হয়ে যাবে। কাল না হলেও পশ্তা এভাবে নিজের মনের শৈত্য নিঃসন্দেহে জানিয়ে দিলে জ্ঞানাঞ্জন কিসের ভ্রেমায় হৃদয়ে তাপ সঞ্চয় করবেন ? না, আঘাত দেয়া যাবে না প্রত্যাহারের রুড্ভায়। তুর্গ অভেত

থাকলেও অর্গল থাকবে অবারিত। আসুন তিনি ভিতরে। যে রণগঙ্গিণী, সে সহজেই রূপরঙ্গিণী হতে পারবে। মিষ্টি কথা বলে তোয়াজ-তোসামোদ করে ফিরিয়ে দেবে সে অনায়াসে। সাপও মরবে, লাঠিও ভাঙবে না। যে করে হোক, বজায় রাখা চাই তার চাকরি। মেজাজ রাখা চাই মনিবের।

তামসী সান করে নিল। প্রসাধন কংলে পরিপাটি করে। খুব দামী ঝলমলে শাজি পরলে। গয়ন। পরলে খুঁটিয়ে-খুঁটিয়ে। আয়নায় নিজের দিকে চেয়ে হাসল ভামসী। কেনা বলবে সে সেজেছে আজ জ্ঞানাঞ্জনের জন্মে ?

'দিদিমণির আজ বিয়ে।' প্রশ্রায়পালিতা প্রাগলভা ঝি বললে।

বলুক। সব বাক্যের বৃদুদ।

একটা ঢালু চেয়ারে গা এলিয়ে বসে আছে তামসী। একটা ঢাউস পত্রিকা নিয়ে। ভাবটা অনেকক্ষণ ধরে প্রতীক্ষা করে আছে। দশটার সময় যথন আসবে বলেছে, তু'ঘণ্টা আগে কোন না আসবে। থেয়ে আসবে বলেছে, হঠাৎ কেন না মত বদ্লে বলবে, যা হয়েছে তাই এখানে থাব। সেটাই তে। বেশি সম্ভব। একটা প্রটভূমিকা তো দরকার।

যা ভেবেছে, সিঁডিতে জুতোর আওয়াজ হচ্ছে। বুকের ভিতর তুরতুর করে উঠল। দেয়ালঘড়িতে তাকিয়ে দেখল মোটে মাড়ে আটটা। সকাল-সকাল আসাই বরং ভাল। সকাল-সকালই তা হলে বিদেয় করা চলে।

দরজা খোলা। খামেজের সালোটা জ্বল্ছে। তামসী উঠে পড়ল।

দোরগোডায় রণধীর দাঁড়িয়ে।

'এ কি ! তুমি ? তুমি ?' নবীনাগত কিশলয়ের মত কাপতে লাগল তামসী। 'মার তুমি ! তুমি ! অসি ৷' রণধীর ডেকে উঠল বিহ্বলের মত।

অসি! এই নামে আর কেউ কখনো তাকে ডাকেনি। তার বাবা তার নাম রেখেছিলেন তাকে মদী বলে ডাকবেন বলে। তার আত্মীয়স্বজন ছাত্রীবন্ধু সবাই তাকে মদী বলে ডাকত। মসীর মাঝে যে অসি ছিল লুকিয়ে এ শুধু রণধীরই দেখতে পেয়েছিল। অন্ধকারের মধ্যে তুঃসহ দামিনী। তামসী হঠাৎ আজ অনুভব করল সে সত্যিই অসি, শুক্রধার ডলোয়ার।

'কবে ছাড়া পেলে?'

'অনেক দিন। কিন্তু ছাড়া পেয়েছি এমন কিছুতেই ভাবতে পারছিনা। নেকড়ে বাঘেরা একটা পথের কুকুরকে ভাড়া করে ফিরছে।' বড় ক্লান্ত শোনাল রণধীরকে। পরিপূর্ণ চোখে একবার ভাকাল ভামদী। অভ্যন্ত বিধ্বস্ত, হভঞী চেহারা। জামাকাপড় মরলা, জুতে। ছেঁড়া, ক্লান্তি ও হতাশার প্রতিমূতি। দারিজ্যের মালিক্য যেন তার হাড় পর্যন্ত কালি করে দিয়েছে। তুই চোথে ভয়, পরাক্ষয়ের যন্ত্রণা।

কিন্তু আর ভয় কিদের! আমি আছি। তোমার সমস্ত ব্যর্থতা আমি প্রকালন করে দেব। তুমি পূর্ণ করবে আমার সকল প্রতীক্ষা। আমি আছি। তুমি আছ।

'আমার ঠিকান। পেলে কি করে ?' উৎফুল্ল চোখে বললে তামদী।

'ওঃ, কত দিন ধরে তোমাকে খুঁজছি। খুঁজছি আর খুঁজছি। ভগবান তৌ মানিনি কোনোদিন, তবু তিনি না মানিয়ে ছাড়বেন না। ট্রামে আজ হঠাৎ দেখতে পেলুম তোমাকে। পিছু নিলুম। ডাকতে সাহস হল না রাস্তার উপর। কে জানে চিনতে পারবে কিনা। দেখলুম, কোথার যাও। পেয়ে গেলুম ঠিকানা। তবু তথুনি সাহস হলনা সিঁডি ধরে উঠে যাই তোমার সঙ্গে। কে জানে, কার ঘরের ঘরণী, কার অন্তঃপুরে অশান্তি স্প্তি করব। আশেপাশে থবর নিলুম। বললে, এটা একটা ফ্রাট বাড়ি. তুমি একা আছ তোমার আলাদা ফ্রাটে। সভ্যিই তুমি একা, অসি গুঁ

'একেবারে একা। একেবারে কোষমুক্ত।' 'একেবারে একা?'

'তুমি এস আমার ঘরের ভিতরে, আমি নিঃসঙ্গ, নিরাক্সায়। এখন যখন তুমি আমার ঘরে এসেছ, আর আমি এক। নই। আমি এখন কোবৰদ্ধ তলোয়ার। আরুত, স্থুরক্ষিত।'

ঘরের চারদিক বিশ্বিত চোখে দেখতে লাগল রণধীর। বিহবল কৌত্হলে দেখলে আরেকবার তামসীকে। বললে, এ সব ঘরদোর, আসবাবপত্র, সাজসজ্জা, সব ডোমার ? তুমি খুব বড়লোক হয়ে গিয়েছ দেখছি। কি করে হলে ?'

'বলছি, সব বলছি তোমাকে। তুমি আগে বোস এই বিছানায়।' খাটের উপর পাতা বিছানায় তামসী রণধীরকে হাত ধরিয়ে বসিয়ে দিলে।

'বিয়ে করোনি, অথচ অবস্থা এমন ফেরালে কি করে ?'

'বা, আমি চাকরি করছি যে।'

'চাকরি করছ?' রণধীর চমকে উঠল।

'হাা, বেশ মোটা মাইনের চাকরি।'

কিছুক্ষণ চুপ করে রইল রণধীর। বললে, 'ভোমার তাহলে আর কোনো ছুঃখ নেই '। 'ছঃখ নেই ?ছঃথের শেষ নেই বলো। এই চাকরি আমি ছেড়ে দেব।'

'ছেডে দেবে?' রণধীর আবার একটা ধাকা খেল।

'ঠ্যা ছেড়ে দেব, সব ছেড়ে দেব। তুমি একটু বোদ, আমি আসছি ছু' মিনিট।' বলে সরে গিয়ে তামসী ক্ষিপ্র হাতে একেক করে গয়নাগুলো থুলে ফেললে। তুলে রাখলে বাক্সয়। পাশের ঘরে গিয়ে রেশমী ছেড়ে আটপোরে মিলের শাড়ি পরলে। ইা, দন, দন দে ছেড়ে দিতে পারে এই মৃহর্তে। এই গয়নাগাটি, শাড়িজামা, জিনিদপত্র, বাড়িঘর—যত দন আড়ম্বরের আবর্জনা। ছেড়ে দিতে পারে তাব এই দাধের চাকবি। পায়ের তলায় ফেলে গুড়ো করে দিতে পাবে। নতুন দূর্যের আলোকের অভিযানে বেরিয়ে পড়তে পারে রাস্তায়। বেরিয়ে পড়তে পারে রণধীরের হাত ধনে।

তামসীকে দেখে চোখ জুড়িয়ে গেল। তঃস্পারে পর আাধ-জাগরণের সিথা নি শিচন্ত হা। বললে রণধীর, 'এমন চাকরি ছাড়বে কেন ?'

'বলৰ, বলৰ, সৰ তোমাকে বলৰ। কিছুই লুকোৰনা। কিছুই লুকোৰনা তোমাৰ কাছে। কিন্তু কেবল নিজেৰ কথাই বলৰ—তোমার কথা শুনবনা?'

আমার কথা আর কী শুনবে! একটা চাকরির জন্মে হন্সের মত ঘুরে বেড়াচ্ছি। ঘুরে বেড়াচ্ছি এক দরজা থেকে আরেক দরজায়। ভাগ্যহতের মত। কেউ আশ্রায় দিচ্ছে না, সম্মান দিচ্ছে না, বিশ্বাস করছে না এক বিন্দু। কারু ধারণা নেই, মহং কাজ করেছি, দেখেছি কোনো মহৎ স্বপ্ন। কারু কুভজ্ঞতা নেই, সহাকুজ্তি নেই! শুধ্ ঘুণা, জুকুক্পা। আমার কথা আব কী শুনবে? ভোমার কথা শুনি! ভোমাকে দেখি। তুমি কী স্থানর ! তুমি কেমন স্থে আছ!

স্থে সাছি ? তুমি তো জান জীবন কী ভয়ংকর যথন সমস্তক্ষণ শুধু সপেকা করতে হয় মৃত্যুর জন্মে। জেলে বসে মৃক্তির দিন গোনার মত। কোনো বাড়িতে যথন মৃত্যুর সামার সময় সামে, তথন লোকে ঘর-দোর ঠিকঠাক করে, সাজায়-গুছোয়, একটা সৌন্দর্যের পরিবেশ মানে। বিসর্জন দেবে বলেই প্রতিমাকে ভাকের গয়না পরায়। তেমনি আমি সামার ঘর-দোর সাজিয়ে দেহটাকে পর্যন্ত অলংকৃত করে বসে সাছি। কতক্ষণে তুমি আসবে। তুমি এলে, যেন সামার কারাকক্ষের দরজা খুলে গেল। যে জীবনকে থানিক আগেও লোভনীয় মনে হয়েছিল, যে চাকরিকে ভাগ্যের মহামূল্য উপহার, এখন একেবারে ধুলো মনে হচ্ছে। সমস্ত সোনা মনে হচ্ছে রাংতা। সমস্ত সাজসজ্জা মনে হচ্ছে ভক্ষলেপ।

'এখন তবে করবে কী?'

'তৃমি আর আমি—এখন কি আর কাজের শেষ থাকরে, না, কাজ আর শেষ থাকরে ?' গন্তীর সংযত-কঠিন তামসী, যেন অন্তরকম হয়ে গিয়েছে। একটা পার্বতা অরণ্য যেন হঠাং চকিত পুষ্পা হয়ে উঠেছে। 'ছোট ঘর ছেড়ে তুজনে চলে আসব পথে, জীবনকে অত্যন্ত বিস্তীর্ণ করে দেখব। চাকরী নয়, কাজ করব, দেশের কাজ।'

'তোমার এখনো ও সব বাতিক আছে দেখছি।' বড় দিস্পৃহ গলায় বললে রণধীর। 'ওই তো একমাত্র জীবনসাধন। শ্রেণীবদল করব আমরা। একেবারে নিচে থেকে স্থাক করব। যাতে ওবা বোঝে আমরা ওদের জ্ঞাতিগোত্র। স্থাবে তুংখে সংগ্রামে বিশ্রামে ছুঁতে পারে আমাদের সবল আন্তরিকতা। হাত বাড়িয়ে টেনে তুলব না, হাত ধরাধরি করে সবাই মিলে উঠে আসব উপরে।

রণধীর হাসল মনে-মনে। তামসী এখনে। স্বপ্নে ড়বে আছে। বুঝতে পারেনি এখনে। মধাবিত্তার ট্রাক্রেডি।

কিন্তু সমস্তক্ষণই কি ভামসী গল্প করবে নাকি? রণধীরকে কিছু থেতে দেনেনা? তার জ্ঞানত কিছু রালা করবে না নিজের হাতে? তুমি এখন চা খাবে, না, একেবারে ভাত খাবে? না, লুচি? ভাত খাব। তুমি নিজের হাতে সামাশ্য কিছু রালা করো। কত দিন ভাল কিছু খাইনি। তুমি এখন হাত-মুখ ধোবে, স্নান করবে? কোনো দরকার নেই। আমি এখন একটু শোব ভোমার বিছানায়। হাঁটতে-হাঁটতে পা তুটো ক্ষয়ে গেছে। পাব ভো শুতে?

রণধীর শুয়ে পড়ল, আর তামসী এ-ঘর থেকে ও-ঘরে ছুটোছুটি করতে লাগল। ছড়িয়ে-ছিটিয়ে পড়তে লাগল নানান ছোট-বড় কাজে। চাকরকে বাজারে পাঠালে নতুন করে, বিকে বললে, হাতা-খুন্তি এখন আমার হাতে দাও। কতক্ষণ রানা করছে, আবার ভিজে হাত শাড়িতে মুছতে মুছতে চলে আসছে এ-ঘরে। দেখছে, সত্যিই রণধীর শুয়ে আছে কিনা। না, সমস্ত স্বাহ হয়ে হারিয়ে গেল এক্ষুনি?

চোথ বৃদ্ধে পড়ে আছে রণধীর। প্যুদ্স্তের মত। কিসের লজ্জা, কিসের পরাভব, যদি সংগ্রামে থাকে সরলতা? যে সতি।ই অকপট, সে কখনো অকৃতকার্য নয়। যতক্ষণ তৃমি লিপ্ত আছ তোমার কাজে, ততক্ষণ তৃমি অর্থযুক্ত। কাজ বড় কর, তাহলেই আর তফাৎ থাকবেনা এ হার না জিত।

দশটা বেজে গেছে, তবু জ্ঞানাঞ্জনের দেখা নেই। রাতটা গভীর হতে দিচ্ছেন নিজে হাবারণীয় হবেন বলে। গায়ে ঠেলা মেরে রণধীরকে জাগাল ভামসী। বললে, 'রালা তৈরি, খাবে চল।'

'থাবো খন। খাওয়ার পরেই তো চলে যেতে হবে।' 'কোথায়?'

'ফটপাতে।'

'তবে সেখানে আমাকেও নিয়ে বেও। যেখানে তুমি সেখানে আমি। তেমনি যেখানে আমি সেখানেও তুমি। বতক্ষণ এ বাড়িঘর আমার, ততক্ষণ তুমিও এর অধিকারী। যদি আমি পাই শুতে, তোমারো জন্ম জায়গা থাকবে। আমার সব কিছুতে তোমার সমান মালিকানা।'

'দত্যি বলছ? রাতে থাকতে পারব এখানে?'

'রাতের পর দিন। দিনের পর দিন। যত দিন না ঠিক স্থযোগস্থবিধে করে উঠতে পারি তুজনে। একজনে পারলেই তুজনে।'

খাওয়ার কথা ভুলে গিয়ে তুজনে আবার গল্পে মেতে উঠল। বলতে-বলতে রণধীর বললে অধিপের কথা। কেমন অন্তঃসারশৃত্য হয়ে গিয়েছে। আর সে নিঃস্বতার মধ্যেও তাব কী শৃত্যগর্ভ অহংকাম। মদ খায় আর কবিতা আওড়ায়, অলস কল্পনাকৌতুক করে। সংসারে আর কোনো আশা নেই রণধীরের। বলতে-বলতে তামসী বললে দেবিকার কথা। এখন এক জেলার কলেকটরের পত্নী। একজিবিশন ওপ্ন করে, প্রাইজ ডিক্টিবিউশন করে সভায়-সভায়। সামীর সঙ্গে মকসলে গিয়ে সেও ইনটারভিয়ুদেয়। তবু আশা হারায়নি তামসী।

রণধীর শুরে, আর তামদী তার শিয়রে বসা। সি'ড়িতে ভারী পায়ের জুতোর শব্দ হল। বলতে-বলতে আদছেন জ্ঞানাঞ্জন, 'আনাচে-কানাচে সমস্তগুলো বাতি জ্লছে কেন? কী আজ বাড়িতে?' কণ্ঠসরে প্রচ্ছেশ্ন আনন্দ, তিনি জানেন আজ বাড়ীতে কী।

তামদী রণধীরের আবো কাছে দরে এল, ভয়ের গল্প শুনে শিশু যেমন মার বুকের কাছে সরে আসে। ঘরের মধ্যে ঢুকে জ্ঞানাঞ্জন একেবারে পাথর হয়ে গেলেন। এ কে?

'এ কে?' প্রশ্নটা জ্ঞানাঞ্জনের গলায় আর্তধ্বনির মত ফেটে প্রচল।

ভামদী কথা বললনা। ভেমনি ঘে'দে বদে রইল শিয়রে।

প্রশ্নটার প্রতিধ্বনি ফুটে উঠল রণধীরের মূঢ় দৃষ্টিতে। এ কেন আমে রাত করে, ভামদীর একা ঘরে? বুকের ভিতরটা তার কালো হয়ে উঠল জিজ্ঞাসায়।

'অন্য লোকও নিয়ে আসছ দেখি আজকাল। কিন্তু আমার চেয়ে কি বেশি দেবে?' জ্ঞানাঞ্জন অনাবৃত বর্বরতায় প্রকাশ করলেন নিজেকে।

মূঢ় চোখে তেমনি তাকিয়ে আছে রণধীর। যেন এ প্রশ্নটা সে নিজে করছে। মুখ নিচু করে বসে আছে তামসী। তার তুই চোখ অশ্রুতে আচ্ছন্ন।

'পাপ কখনো লুকিয়ে রাখা যায় না। আজ ঠিক ধরে ফেলেছি।'

এ কথাটাও যেন রণধীরই বলছে। তুই জলধার নেমে এসেছে তামসীর গালের উপর দিয়ে।

'আচ্ছা, আমি দেখে নেব এর কী করতে পারি—'

কুন্দ পা ফেলে জ্ঞানাঞ্জন চলে গেলেন। তামসী ছই হাতে আঁকড়ে ধরল রণধীরকে। না, তুমি যেওনা। তুমি কি অহা লোক?

অনের থেকে স্বাদ চলে গেল রণধীরের। ক্ষুধার থেকে চলে গেল ধার।

'তুমি কিছু খাচ্ছ না।' বললে তামসী।

'কে বলে খাচিছ ন। ? আমার শুধু ঘুম পাচেছ।'

হঠাৎ তাদের তুইয়ের মাঝখানে নেমে এসেছে প্রতিকৃল স্তর্নতা। হয়তো মনে-মনে রণধীর আঁচ করে নিচ্ছে, কি করে তামসীর এত প্রাচুর্য, এত উদ্ধ্রি! সেই অমুমানের জালাটা দগ্ধ করতে লাগল তামসীকে। এর পর আপাতচোথে লোক আর কী ভাবতে পারে? সমস্ত আফিসের লোক, পরিচিত বন্ধুবান্ধব সবাই তো এই কথাই ভেবে এসেচে এত দিন। কিন্ধু রণধীর তো তাকে ভুল বৃঝতে পারে না। যদি সব কথা আতোপান্ধ সে খুলে বলে। যদি সমস্ত অবস্থাটা বিশদ করে বুঝতে দেয় তাকে। যদি ঠিকমত তাকাতে পারে সে তার অন্তরের গহনে। ধদি হনয় এনে রাখতে পারে তার হৃদয়ের উপর।

িতামাকে সব কথা আমি বলছি ব্যাখ্য। করে, তুমি শোন—-' খাওয়া-দাওয়ার পর বিছানার এক পাশে বসল এসে তামসী।

'আমার কাছে কোনো কিছুব ব্যাখ্যার দরকার নেই, অসি, তুমি নিশ্চিন্ত হয়ে ঘুমোও। অনেক রাভ হয়েছে।'

'না, তুমি শোনো।'

'আজ নয়, কাল শুনব। দিন তো আর পালিয়ে যাচেছ না।'

কিন্তু আজকের এই বাতটাই বা কম কি। তামদী কুন্তিতের মত বললে, 'কিন্তু—'

'আমার চোথ ঘূমে বুজে আসছে। অনেক ঠেটেছি। আমাকে এখন ঘুমুতে দাও লক্ষী।'

তামদী আর কথা বলল না। তোলাপাট সব সাকা হয়েছে দেখে দরজায় থিল দিলে। রণধীব ঘুমিয়ে আছে থাটের বিছানায। আর তামদী নিচে। শুযে আছে শীতল-পাটির উপর।

অন্ধকার।

অন্ধকারে কান পেতে ভারী, ঘুমন্ত নিশ্বাস শুনছে তামদী। আর তার বুক ভরে উঠছে।

এই ঘুমের মধ্যে কত বিশ্বাস আর সমর্পণ, কত পরিতৃপ্তি। না, সব ঠিকমত বোঝাতে পারবে রণধীরকে। কাল ভোৱে যখন সূর্য উঠবে তখন অপস্ত হয়ে যাবে সমস্ত কুল্লাটিকা।

একটু তন্দ্রা এসেছিল তামদীর। হঠাৎ ঘুম ভেঙে গেল। কই, সেই নিশাস শুনছে নাতে।! আস্তে-আস্তে উঠে বসল সে। আস্তে-আস্তে, অন্ধকারে, পা টিপে-টিপে এগিয়ে গেল সে থাটের দিকে। না, ঐ তো শুয়ে আছে রণধীর। অবোলা শিশুর মত ঘুমুচ্ছে।

পা টিপে-টিপে হেঁটে এসে আবার সে পাটির উপর শুল। ঘুমিয়ে পড়ল কি তক্ষুনি?

আজ তামদী একেবারে অঘোরে ঘুমুচেছ। স্বগ্ন দেখছে বুঝি দে। স্বগ্ন দেখছে, কোন অভল মরকতের সমুদ্রে সে ডুবে যাচেছ ধীরে ধীরে। তার এ ঘুম যেন এ রাজ পুইয়ে গেলেও ভাঙবেনা।

ধড়মড় করে উঠে বদল তামসী। না, এখনো ভাল করে ভার হয়নি। চোখ কচলে তাকাল দে চারদিকে। রণধীর কোথায় ? রণধীর নেই। দরজাটা খোলা। তার গ্য়নার বাক্সটা অন্তর্হিত।

শুধু একটা চিঠি পড়ে আছে মেঝের উপর। তামসীরই নিজের হাতে লেখা। তাড়াতাড়ি নিল সেটা কুড়িয়ে। যে প্রতিষ্ঠান যোগ্যত। অনুসারে কর্মহীন যুবক্যুবতীর চাকরি জুটিয়ে দেবে বলে দশটাকা করে চাদা নিয়েছিল, তাদের কাছে লেখা তাব সেই চিঠি তাড়াতাড়িতে হয়তো পকেট থেকে পড়ে গিয়েছে। আব সেই চিঠিই তাকে দিয়েছে তাব ঠিকানা।

## আন্তর্জাতিক শক্তিদ্বন্দের পটভূমিকা শশধর সিংহ

যুদ্দোত্তর পৃথিবীর রাজনৈতিক অবস্তা পূর্বের তুলনায় আমূল বদলাইয়া গিয়াছে। কেন এই পরিবর্ত্তন ঘটিল, ইহা স্থায়ী হইবে কিনা ইত্যাদি আলোচনা কবিলে বর্ত্তমান আন্তর্জাতিক সম্বন্ধের অনেক তথা বোধগম্য হইবে। আর বিশ্বের বৃহৎ শক্তিদের মধ্যে যে রেষারেষি চলিতেছে তাহারও একটা যুক্তিসক্ষত ব্যাখ্যা পাওয়া যাইবে। সঙ্গে সঙ্গে ইহাও বলিয়া রাখা দরকার যে, আন্তর্জাতিক শক্তিদ্বন্ধ যে-আকার ধারণ করিয়াছে তাহার স্বরূপ অতীতের মাপকাঠি দিয়া বিচার করা চলিবেনা। এশিয়ার জাগরণ, সোভিয়েট দিয়ালনের উত্থান, য়ুরোপীয় সমাজ-ব্যবস্থার ভাঙ্গন প্রভৃতি যুগান্তকারী ঘটনাবলীর তুলনা বর্ত্তমান ইতিহাসে খুঁজিয়া পাওয়া কঠিন। ফরাসা বিপ্লবের পন য়ুরোপে ও অন্তর্ত্ত যে-সব পরিবর্ত্তন ঘটিয়াছিল তাহা আধুনিক পরিস্থিতির বৈপ্লবিক সম্ভাবনার দৃষ্টি দিয়া দেখিলে নিতান্ত তুক্ত মনে হইবে। প্রথমতঃ উনবিংশ শতাকী হইতে বিংশ শতাকীর মাঝামাঝি পর্যন্ত মুরোপের রাজনৈতিক প্রাধান্ত, সমৃদ্ধি, বিজ্ঞান ও কৃষ্টির প্রগতি যাই হউক না কেন—এবং এই ব্যাপারে য়ুরোপের প্রাধান্তর প্রাধান্ত অস্বীকার করিবার উপায় নাই—

ইহার প্রত্যক্ষ প্রভাব মোটামুটি পাশ্চাত্য জগতেই সীমাবদ্ধ ছিল। ইহা অবশ্য সতা যে, এশিয়া ও আফ্রিন্থ পশ্চিমের সংশ্রবে আসিয়া অপ্রত্যক্ষভাবে নানাদিক দিয়া প্রভাবান্থিত এমন কি লাভবানও হইয়াছে, কিন্তু এই যোগাযোগে প্রাণের স্পর্শ খুব অল্লাই পাওয়া গিরাছে। পশ্চিমের সংস্পর্শে আসিয়া প্রাচ্যের সমাজ ও সংস্কৃতি কেবল ভাঙ্গিয়াছে মাত্র, নতুন ভিত্তিতে গড়িয়া উঠে নাই। তাহার কারণ এই যে, পশ্চিমের সভ্যতা এশিয়ায় মানুষের মন জয় করিতে আসে নাই; সামাজ্যবাদের শোষণকারী রূপ নিয়া আসাতে প্রাচ্য-পাশ্চাত্যের সম্বন্ধ এমন বিকৃত হইয়াছে।

গত এক শতাকী ধরিয়া আন্তর্জাতিক শক্তি-সামোর যে রূপ দেখিতে পাই তাহার কেন্দ্রন্থলে ছিল বুটেন ও বুটেনের জগদ্বাপী সাম্রাজ্য। পশ্চিম মুরাপীয় শক্তিচক্রকে নিজের কাজে লাগাইয়া রুটেন জগতের balance of power এমন ভাবে গড়িয়া তুলিয়াছিল যে, বহুকাল এইভাবে য়ুরোপ ও অন্যত্ত শান্তিরক্ষা করা সন্তব হইয়াছিল। ইংরেজের শক্তির উৎস যুরোপের বাহিরে থাকাতে যুরোপীয় দেশগুলি সন্মন্ধে ব্রিটিশ শাসকর্নের পক্ষে অন্ততঃ বাহ্যিক খানিকটা নিরপেক্ষতা অবলম্বন করা সহজ হইয়াছিল। শক্তি-সাম্য নীতির সাহায্যে ইংলণ্ড য়ুরোপ ভূথণ্ডে এমন প্রাধান্ত ভোগ করিয়। আদিয়াছে যে, এ-যাবৎ বিশেষ কোন কটিনেণ্টেল শক্তি য়ুরোপের উপর একাধিপত্য করিবার স্থাযোগ পায় নাই। অর্থাৎ যথনই কোন দেশ য়ুরোপীয় শক্তি-দান্য বিনষ্ট করিবার প্রয়াস করিয়াছে, তখনই ইংলণ্ড অন্ম বিরুদ্ধ শক্তি বা শক্তিচক্রের সহিত যোগ দিয়া য়ুরোপের balance of power আবার ফিরাইয়া আনিতে সচেষ্ট হইয়াছে। বলা বাহুলা বুটেনের এই যুরোপীয় কুটনীতি সব সময়ে সাফল্য লাভ করে নাই। বিশ বছরের মধ্যে তুই তুইবার জার্মেণীর সহিত যুদ্ধে নামিতে বাধ্য হওয়া ইহার প্রমাণ। আরেকটা লক্ষ্য করিবার বিষয় এই যে, যদিও আপাতঃ দৃষ্টিতে রুটেনকে য়ুরোপীয় ব্যাপারে নিলিপ্ত মনে হইয়াছে, কিন্তু আসলে তাহা সত্য নহে। বিশ্বের উপর নিজের প্রাধান্ত রক্ষা করিবার জন্ম বুটেন চিরকাল যুরোপীয় শক্তিগুলির সহযোগিতা খুঁজিয়াছে এবং ফ্রান্স, বেলজিয়ম, হল্যাণ্ড প্রভৃতি দেশ রুটেনের সহযোগে সাম্রাজ্য প্রতিষ্ঠা করিতেও সমর্থ হইয়াছে। য়ুরোপের সহিত এই পারস্পরিক সম্বন্ধ ছাড়া পাশ্চাতোর শতাকীব্যাপী বিশ্বপ্রাধান্য কিছতেই সম্ভব হইত না।

প্রথম মহাযুদ্ধের পর হইতেই কিন্তু য়ুরোপীয় শক্তি-দাম্যের ভিত্তি শিথিল ইইয়া আদিয়াছে। তথন হইতে সুরু করিয়া মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রের ক্ষমতা ক্রতপ্রদার লাভ করিয়াছে এবং দ্বিতীয় মহাযুদ্ধের শেয়ে আমেরিকা পৃথিবীর সেরা শক্তি হইয়া দাঁড়াইয়াছে। অক্সদিকে রাশিয়ার দমাজতান্ত্রিক বিপ্লবের পর রুটেন প্রভৃতি পুঁজিবাদী শক্তিদের টনক নড়িল, কিন্তু

গৃহযুদ্ধ ও বহিঃশক্রর আক্রমণের ফলে নবগঠিত সোভিয়েট রাষ্ট্র কিছুকালের জন্ম এমন কাহিল হইয়া পড়িল যে, অন্তঃ সাময়িকভাবে পাশ্চাত্য শক্তিপুঞ্জ ইাপ ছাড়িয়া বাঁচিল। তথাপি ইহা সীকাব করিতেই হইবে যে, রাশিয়ার বিরুদ্ধে একদিনের জন্মও তাহাদের চক্রান্তের বিরাম হয় নাই। প্রথম ও দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিক সঙ্কল্লের প্রচণ্ড প্রায়ানের ফলে সোভিয়েট সন্মিলনের শক্তি ও প্রভাব প্রবল গতিতে বাড়িতে লাগিল। সঙ্গে সঙ্গে পশ্চিম মুরোপীয় শাসকর্কাও বিপুল উন্তামে রুশদেশের ধ্বংশ সাধনে লাগিয়া গেলেন। নাৎসী জার্ম্মেনীর উপান ও জার্ম্মেনী, ইতালী ও জাপানের মিতালি এই সোভিয়েট বিরোধী অভিযানের প্রথম পর্যায় বলা যাইতে পারে। বিশ্বের শক্তি-সাম্যকে পুনরায় সংগঠন করার চেষ্টা হইল। বুটেন, ফ্রান্স ও আমেরিকা এই শক্তিত্রয়কে উসকাইল ও ভাবিল যে, রাশিয়ার সহিত ইহাদের সংঘর্ষ ঘটিলে পর পূর্কেকার শক্তি-সাম্য কিরিয়া আদিবে। বুটেন যুরোপে আবার নিজের মামূলী ক্ষমতা ফিরিয়া পাইবে, আর এই উপায়ে ব্রিটিশ সামাক্রের সঙ্কট অতিক্রান্ত হইবে।

কিন্তু দিতীয় মহাযুদ্ধের পরিণতি হইতেই বুঝা গিয়াছে যে, পাশ্চাত্য সামাজ্যবাদীদের এই আশা পূর্গ হয় নাই। মনে রাখিতে হইবে যে, ফ্যাদিবাদ ও সামাজ্যবাদের গোষ্ঠিগত সম্বন্ধ থাকিলেও এবং একসিদ্ শক্তিত্রয় রুশবিরোধী হইলেও ফ্যাদিষ্ট ও সামাজ্যবাদীদের সার্থের সংঘাত কথনই লুপ্ত হয় নাই। এই সার্থের বিরোধ থাকার দরুণই ১৯৩৯ সালের আন্তর্জাতিক টানাইটাচড়ার মধ্যেও সোভিয়েট রাশিয়া জার্মেনীর সহিত স্বতন্ত্র সন্ধি করিয়া রুশবিরোধী ইঙ্গ-ফরাদী থড়্যন্ত্র বার্থ করিতে সমর্থ হইয়াছিল। তাই যুদ্ধ যথন বাধিল তখন তাহা গৃহবিবাদেরই রূপ নিল। পরে নাৎসীরা যখন রাশিয়াকে আক্রেমণ করিল, অনেকে ভাবিলেন যে, যুদ্ধের গতি বুঝি আবার ফিরিল। কিন্তু ইতিমধ্যে যুরোপের চেহারা বদলাইয়া গিয়াছে। ফ্রান্স পরাজিত হইয়াছে। যুরোপের অপরাংশ প্রোক্ষে ও অপরোক্ষে নাৎসীদের আওতায় আসিয়াছে। পশ্চিমে ইংরেজ তখন একা ও সম্পূর্ণ অসহায়।

রাশিয়া আক্রমণের অব্যবহিত পূর্বের জার্মেনী ও ইংলণ্ডের মধ্যে একটা শেষ আপোষের চেষ্টা হইল। কিন্তু আপোষ কেন হইল না তাহা বুঝা খুন কঠিন নয়। প্রথমতঃ ঐ সময়ে আমেরিকার মত ছাড়া বুটেনের পক্ষে কোন স্বাধীন বৈদেশিক নীতি অনুসরণ করার উপায় ছিলনা। ১৯৪১ সালের মে মাসে রুডলফ হেস্ সতন্ত্র সন্ধির প্রস্তাব নিয়া আসার সঙ্গে মার্কিন রাজদৃত জন্ ওয়াইনেন্ট আমেরিকা ফিরিয়া যান। এই তুইটি ঘটনার মধ্যে যে একটা যোগ ছিল তাহা সহজেই চোখে পড়িবে। দিতীয়তঃ এই পর্বের বুটেনের ক্ষমতা এত নিমুস্তরে পৌছিয়াছিল যে, এই অবস্থায় জার্দেরনীর সহিত সন্ধি করার অর্থ হইত নাৎসীদের প্রাধান্য মানিয়া লওয়া। সোভিয়েট রাশিয়াকে আক্রমণের পরেই বুটেনকে

তাই সোভিয়েটদের সাহায্য করা ছাড়া গত্যস্তর ছিলনা। ক্রমে জাপান ও আমেরিকা যুদ্ধে নামিল। তথন হইতে বুদ্ধিমান লোক মাত্রই বুঝিতে পারিলেন যুদ্ধের অন্তিম পরিণতি কি হইবে। বর্ত্তমান যুদ্ধ প্রধানতঃ মালমসলার যুদ্ধ (war of matériel); যার যত মালমসলা বেশী ও শিল্প বিজ্ঞানের কৌশল যথাযথ ভাবে জানা আছে সেইসব শক্তির যুদ্ধে জয় অবশ্যস্তাবী। আমেরিকা, ব্রিটিশ সাম্রাজ্য ও গোভিয়েট রাশিয়ার সহিত একসিস্ শক্তিত্রয় এই বিষয়ে কখনই সমত্ব লাভ করিতে পারে নাই। যে কারণে ১৯১৮ সালে জার্মেনী হারিয়াছিল এবারও একই কারণে যুদ্ধে পরাজিত হইল।

এই পরাজয়ের ফলে য়ুরোপে ও স্কুদূর প্রাচ্যে যে শক্তিদাম্য সৃষ্ট হইয়াছিল তাহা সম্পূর্ণভাবে লুপ্ত হইয়াছে। বিশ্বের সর্ব্বাপেক্ষা শক্তিশালী দেশগুলির মধ্যে বাকী রহিয়াছে মাত্র আমেরিকা, রাশিয়া ও বুটেন। নানা ভাবে আমেরিকার মুখাপেক্ষী হওয়ায় ব্রিটিশদের পূর্বের রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক স্বাধীনতা অনেকাংশে সঙ্গীণ হইয়াছে। আর যুরোপের যে সমস্ত ছোট বড় শক্তি এতকাল ইংলগুকে কেন্দ্র করিয়া সেথানকার শক্তি-সামা, বজায় রাখিয়াছিল তাহারা এমনভাবে বিধ্বস্ত হইয়াছে যে, ব্রিটিশ্রা এখন আর ইহাদের উপর নির্ভর করিতে পারিতেছে না। ফলে সোভিয়েট রাশিয়া এখন য়ুরোপ ভূখণ্ডে সক্বাপেক্ষা বুহৎ শক্তি হইয়া দাডাইয়াছে। ইহার বিক্রদ্ধে ইংলণ্ডের একা কিছু করার ক্ষমত। নাই। পূর্বে য়ুরোপ চইতে ইংরেজের ক্ষমতা একেবারে অন্তর্ধান করিয়াছে। একমাত্র গ্রীসকে হাতে রাখিয়া রুটেন এখনও ভাবিতেছে ভূমধাসাগর হইতে রাশিয়ার প্রভাব দুরে রাখিলে। পশ্চিম যুরোপেও একটা দল বা bloc হৈয়ারী করিয়া রাশিয়ার ক্ষমতাকে থকা করিবার প্রয়াদের অন্ত নাই। মধ্য-প্রাচ্যেও সোভিয়েট-ব্রিটিশ দ্বন্দ্র বাডিয়া চলিয়াছে। আরব লীগ গঠনে সাহাযা করিয়া ইংরেজ সাত্রাজ্যের প্রন্তিকে দুঢ় ক্রিবার সক্ষন্ন করিয়াছে। দিরিয়া ও লেবানন হইতে ফরামীদের বিতাডিত করিয়া ত্রিটিশরা মধ্য-প্রাচ্যে কায়েম হইতে চায়। এই বিষয় আলোচনা করিতে গিয়া বিলাতের প্রসিদ্ধ সাপ্তাহিক New Statesman এ এক লেখক লিখিয়াছেন :—

"Col. Lawrence's ideal was that Britain should remain sole mistress of the Middle East, friend and protectress of the Arab world. Although this ideal came to grief in Paris and San Remo, in Syria and Palestine, it continued to exercise powerful fascination over the minds of British officials, who at last got their chance in 1941...To build up British power and please the Arabs, the first object of British Policy was to eliminate the French....The tactic for expelling the French was simply to

support and to encourage by every means local nationalist sentiment. Syrian and Lebanese independence was brought about with little attention juridical obligations."

বৃটেনের আরব নীতি বর্ত্তমান পরিস্থিতিতে কেন সফল হইতে পারে না তাহার কারণ দশ্টিয়া তিনি আরও লিখিয়াছেনঃ—

"In deciding to found their future on a presumably anti-Soviet Arab bloc, British policy appears to us to be founded on sand. The Arab League is of no military account; its economic resources are small; it is beset by rivalries; and there is not the slightest reason to believe that it will remain 'Loyal' to the British Empire."

পারশ্য নিয়াও একই কারণে ইঙ্গ-রুশ সংঘর্ষ চলিতেছে। জাপানের পরাজ্যের পর স্থাদুরপ্রাচ্যেও শক্তির অসাম্য ঘটিয়াছে। চীনের আভ্যন্তর দৌর্বল্যের হেতু রাশিয়ার প্রভাব বিস্তার রোধ করিবার প্রয়াস সাফল্য লাভ এইথানে করে নাই। এই এলাকায় মার্কিনরা একাধিপত্য স্থাপন করিবে দৃঢ় সংকল্প করিয়াছে, কিন্তু চীন ও জাপানের সহযোগিতা কতদূর ও কি ভাবে নিলে ইহাদের মনস্কামনা পূর্ণ হইবে তাহা নিয়া ইয়াঙ্কি নেতাদের মধ্যে এখনও মতদ্বৈধ আছে। স্বর্গীয় অধ্যাপক নিকলাস স্পাইকম্যান বিশ্বাস করিতেন যে, স্বদূর প্রাচ্যে মার্কিন প্রভাব চিরস্থায়ী কয়িতে হইলে জাপানকে হাতে রাখা দরকার এবং একই কারণে তিনি ইঙ্গ-মার্কিন সহযোগিতার পক্ষপাতী ছিলেন। ইহার মতে য়ুরোপ ও পশ্চিম এশিয়ায় ব্রিটিশদেব সাহায্য ছাড়া মার্কিন-প্রাধান্য প্রতিষ্ঠিত হওয়া হন্ধর। চীন ও রাশিয়াকে সাহায্য করার তিনি বিরোধী ছিলেন, কারণ ইহার মতে আমেরিকার সহিত ইহাদের সম্বন্ধ অন্তপুরক নহে, বিরোধী। জাপানের সহিত মার্কিনের যুদ্ধাত্তর ব্যবহার আলোচনা করিলেই বুঝা যায় জাপানীদের প্রতি আমেরিকার অভিসন্ধি কি হইতে পারে।

গত মহাযুদ্ধে বিশ্বের ছোট বড় অধিকাংশ শক্তির বিনাশ সাধন বা পক্স হওরায় একদিকে যেমন জাগতিক শক্তি-সাম্যের সমস্যা সহজ হইয়াছে, অক্সদিকে তেমনি ইহার জটিলতাও বাড়িয়াছে। আজ বৃহৎ শক্তির সংখ্যা মাত্র তিনটিতে পরিণত হওরাতে শান্তির সমস্যা বিশেষভাবে আমেরিকা, রাশিয়া ও বৃটেনের উপর নির্ভর করিতেছে। যুদ্ধের পূর্বের্বরাপে প্রথম, দ্বিতীয় ও তৃতীয় শ্রেণীর বহুসংখ্যক শক্তি বর্ত্তমান থাকায় যে-কোন বৃহৎশক্তিকে কেন্দ্র করিয়া নানা বিক্যাস ও সমবায়ের স্পৃত্তি করা সম্ভব হইত। এই পরিস্থিতিতে কূটনীতি অবাধ সুযোগ পাইয়াছে বটে, কিন্তু বাস্তবিক শান্তির ভিত্তি গড়িয়া উঠিতে পারে নাই। যুদ্ধের গুজব ও তোড়জোড়ে আন্তর্জাতিক অনিশ্চয়তা বর্দ্ধিত হইয়াছে,

কিন্তু যে অর্থ নৈতিক সমস্তা ইহার মূলে রহিয়াছে তাহার কোন গঠনমূলক সমাধানের চেষ্টা হয় নাই। পুঁজিবাদী ও সমাজতান্ত্ৰিক ব্যবস্থার পিছনে যে মৌলিক বিরোধ আছে তাহাও এই অনিশ্চয়তার অক্সতম কারণ। সোভিয়েট রাষ্ট্র সর্ববতোভাবে বাড়িয়া চলিল অথচ ধনিক পাশ্চাতা দেশগুলিতে সমস্থার অন্ত ছিল না। এই তুই সমাজ ব্যবস্থার তুলনা করিলে দেখা যায় যে, যুদ্ধ-পূর্কের দশ বছরের মধ্যে রাশিয়ায় কর্ম্মহীনের সংখ্যা ত্রুত কমিয়া শেষে একেবারে লুপ্ত হইয়াছে। কিন্তু এই একই পর্বেব অন্ত সব দেশে কর্ম্মহীনের সংখ্যা উত্তরোত্তর বাড়িয়াছে। বুটেনে এই সংখ্যা বাৎস্ত্রিক ১০ হইতে ২০ লক্ষের মধ্যে আনাগোন। করিয়াছে। সর্কাপেকা বিত্তশালী মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রেও বাৎসরিক কর্মহীনতার সংখ্যা এক সময়ে প্রায় ১৩০ লক্ষে উঠিয়াছিল। নাৎসী জার্ম্মেনীতে লডাইয়ের জন্ম প্রস্তুত হইতে গিয়া কর্মাহীনতা দুরীভূত হইয়াছিল দন্দেহ নাই, তবে এই ঘটনাকে স্বাভাবিক প্রগতি বলিলে ভুল করা হইত। যুদ্ধের খাতিরে রুটেন, আমেরিকা ও অত্যাত্ত দেশেও কর্ম্মের অভূতপূর্বব প্রদার ঘটিয়াছিল, কিন্তু যৃদ্ধাবসানের দঙ্গে সঙ্গেই আবার ঐদব দেশে কর্মহীনের 'কিউ' ( queue ) দেখা দিয়াছে। গত ক্ষেক বছর ধ্রিয়া স্থার উইলিয়াম বেন্ডারিজ প্রভৃতি সর্থনীতিজ্ঞ সনেকেই "full employment" বা পূরা কর্ম্মের সম্ভাবনা সম্বন্ধে লিখিতেছেন বটে, কিন্তু এ যাবৎ ধনিক সমাজ-ব্যবস্থার কাঠামোতে এই সমস্তার কোন যুক্তিসঙ্গত সমাধান পাওয়া যায় নাই। ক্যাসিবাদী ও সাঞ্জাজাবাদী অন্তের স্বাধীনতা হরণ করিয়া এবং শোষণের পরিসর বাড়াইয়া নিজেদের আভ্যন্তর সমস্তার সমাধান করিতে সচেষ্ট হইয়াছিল। স্কুতরাং ফ্যাসি-সাম্রাজ্যবাদের সংঘর্ষ ও সমাজ্বন্ত্রী রাশিয়ার সহিত ইহাদের যৌথ নিরোধ যে কালে মহাযুদ্ধের আকার ধারণ করিবে তাহা অনেকেই জানিতেন। কেবল ভুল হইয়াছিল এই ঘটনাবলীর পরম্পরা সম্বন্ধে। বলা বাহুল্য প্রথম হইডেই রাশিয়ার সহিত জার্মেনীর লড়াই বাঁধিলে, সামাজ্যবাদীদের মনকামনা পূর্ণ হইত। কিন্তু নানা চেষ্টা সত্ত্বেও এই আশা কার্য্যে পরিণত হয় নাই এবং হয় নাই বলিয়াই আন্তর্জাতিক পরিস্থিতি আজ বর্ত্তমান আকার নিয়াছে।

যুদ্ধকালীন মার্কিন-ব্রিটিশ-রুশ সহযোগিতা যে চিরস্থায়ী হইবে না তাহা আগেই বৃঝা গিয়াছিল। এই যোগাযোগকে mariage de convenance বা স্বার্থের বিবাহ বলিলে অত্যুক্তি হইবেনা; স্বার্থসিদ্ধির সঙ্গে সঙ্গে বৈবাহিক বন্ধন শিথিল হইতে সুক্ত হইয়াছে। মোট কথা এই যে, আমেরিকা তাহার ক্ষমতা সন্ধন্ধে অত্যুধিক সচেতন। মার্কিনরা বিশ্বের উপর সর্দারি করিতে পণ করিয়াছে। ডলার ইম্পিরিয়েলিজম্ এর সহিত ব্রিটিশ সাম্রাজ্যবাদের তফাৎ এই যে, ইহাকে সোজাস্থাজি ভৌমিক বা territorial সাম্রাজ্যবাদ আখ্যা দেওয়া চলিবে না। আয়তনে মার্কিন যুক্তরাষ্ট্র ভারতবর্ষ হইতে দ্বিগুণেরও বেশী বড় এবং ইহার জাতীয়

দীমার মধ্যে কাঁচামালের সম্ভাব এত প্রচুর যে, স্বভাবতঃই মার্কিন কুটনীতি ব্রিটিশ কুটনীতি হুইতে ভিন্নপথ অনুসরণ করিয়াছে। আমেরিকা চায় অর্থ ও শিল্পের কৌশল দিয়া পরোক্ষভাবে পৃথিবীকে শাসন করিতে।

এই পরোক্ষ indirect নীতির প্রথম ফল দেখা যাইতেছে সাম্রাজ্যবাদের প্রতি মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রের মনোভাব হইতে। এই ব্যাপানে ইয়াঙ্কি নেতার। দোটানায় পড়িয়াছেন। পুরাতন মুরোপীয় সাম্রাজ্যগুলিকে একেবারে অপরিবর্ত্তিত রাখার বিপদ আছে তাহা ইহার। বেশ উপলব্ধি করেন অথচ সাম্রাজ্যবাদকে সমূলে উৎপাটন করিতেও ইহারা অনিচ্ছুক। এই পরস্পার বিরোধী মনোবৃত্তির কারণ আর কিছুই নয়, ইহাদের অভিপ্রায় য়ুরোপীয় সাম্রাজ্যবাদকে নিজের প্রভাব বিস্তারের কাজে লাগানো। তাহা না হইলে, ব্রিটিশ ওলন্দাজ ও ফরাসী উপনিবেশগুলিকে পুনক্ষার করিবার কার্য্যে আমেরিকার এত উৎসাহ কেন ?

আমেরিকার প্রসিদ্ধ সাংবাদিক ওয়ালটার লিপম্যান লিখিয়াছেন:-

"...We shall serve our vital interests by maintaining and perfecting the Atlantic Community. For if the worst that men fear is going to happen, it will be upon the solidarity of Western Europe and the Americas that we shall have to rely, This solidarity is our ultimate insurance." (U. S. War Aims.)

আতলান্তিক গোষ্ঠি বলিতে আমেরিকাকে লইয়া প্রধানতঃ বুটেন, ফ্রান্স, বেলজিয়াম ও হল্যাও প্রভৃতি বোঝায় এবং ইহাদের নিকট সম্বন্ধ রক্ষা করার অর্থ আর কিছু নয়, ইহাদের সহযোগিতায় আমেরিকার জাগতিক কর্ত্ত্ব রক্ষা করা। সম্প্রতি মিঃ উইনস্তন চার্চিল আমেরিকার বক্তৃতায় ইঙ্গ-মাকিন সহযোগিতার প্রয়োজনীয়তার বিষয়ে বলিয়াছেন এবং ইহার গরজ যে কেবল ইংরেজের নহে আমেরিকানদেরও তাহা বর্ত্তমান আলোচনাতে স্ক্রম্পাই করা হইয়াছে।

এই প্রদক্ষে আরেকটি স্থপরিচিত মার্কিন সাংশদিকের লেখা হইতে কয়েকটি পঙতি তুলিয়া দেওয়া গেলঃ—

"The modernization of such countries and other parts of the Phillipines and East Indies, as well as of India, Burma, China, Thailand, Indo-China and Malaya, is essential to make the world safe for democratic way of life. It is essential to the regeneration of the world market without which capitalism eventually languishes and either gives way to socialism, or fascism, or war. By planning of growth, and with the help

of Anglo-American capital and technique on a large-scale, the wealth and production of the whole colonial world could be increased five to ten times, in a decade or so and prosperity be assured for a long time to come." (Glory and Bondage.)

মিঃ এডগার স্নো নিজেকে সোসেলিষ্ট বলেন, সেইজন্ম ভাঁচার কথার গুরুত্ব আরও বেশী। ইঙ্গ-মার্কিন সহযোগের গতি কোন দিকে বহিতেছে বুঝা কঠিন নয়।

আমেরিকা এতকাল বৃটেন ও ব্রিটিশ সাম্রাজ্যকে আত্মরক্ষার প্রথম ঘাঁটি (first line of defence) হিসাবে দেখিয়া আসিয়াছে। দ্বিতীয় মহাযুদ্ধের পর হইতে কিন্তু এই সম্বন্ধ সম্পূর্ণ উলটাইয়া গিয়াছে। এই পরিবর্ত্তিত অবস্থাতেও বৃটেন নিজের পূর্বে সাধীনতা ফিরিয়া পাইবার আশা একেবারে ছাড়ে নাই। মুমূর্যু মুরোপীয় সাম্রাজ্যগুলিকে বাঁচাইয়া তোলা ছাড়া ব্রিটিশ সাম্রাজ্যকেও নতুন আকার দিবার চেষ্টা চলিতেছে। ভারতবর্ধের সহিত বেঝাপড়াব চেষ্টাও এই প্রয়াসের অন্যতম নিদর্শন। ওয়ালটার লিপম্যানেব ভাষায় বলিতে গেলে অন্যকার পরিস্থিতিতে ব্রিটিশ সাম্রাজ্য রক্ষার দায়িক বৃটেনের ক্ষমতাকে ছাড়াইয়া গিয়াছে। সাম্রাজ্যবাদের সঙ্কটকে আর উপেক্ষা করা চলিবে না।

এখন বাকী রহিল বিশ্বের তৃতীয় বৃহৎ শক্তি সোভিয়েট রাশিয়া। শ্রেণীহীন ভিত্তিতে এই যে অভিনব সমাজ গড়িয়। উঠিতেছে ইহাকে কেহ কেহ এক নৃতন সভাতা বলিয়া অভিবাদন করিয়।ছেন। লেনিনের সময় হইতে আরু করিয়া আজ পর্যান্ত সোভিয়েটদের প্রধান কাম্য আন্তর্জাতিক শান্তি। নব্য সমাজ গঠনে শান্তি ও নিরাপভার প্রয়োজনীয়তা কতথানি তাহা নতুন করিয়া ব্যাণ্যা করার দরকার নাই। কেবল এই বলিলেই যথেষ্ট হইবে যে, যুন্ধান্তর পরিস্থিতিতেও সোভিয়েট বৈদেশিক নীতির প্রধান লক্ষ্য রুশ রাষ্ট্রের নিরাপতা। যে-অবস্থায় জার্মোনী রাশিয়াকে আক্রমণ ও বিধ্বস্ত করিতে সমর্থ হইয়াছিল তাহার পুনরাবৃত্তি রুশ নেতারা কিছুতেই হইতে দিনেনা বলিয়া দৃঢ়সঙ্কল্প হইয়াছেন। স্কতরাং রাশিয়ার সীমান্তে যে সব দেশ আছে তাহাদের সহিত ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ স্থাপন ছাড়াও এ দেশগুলিতে যাহাতে সোভিয়েটের বিরুদ্ধপত্মী কোনদল ক্ষমতা না পায় সেইদিকে ইহাদের নজর পড়িয়াছে। ইক্ষ-রুশ দন্দের সূচনা হইয়াছে এই আন্তর্জাতিক পটভূমিকায়। পূর্বয়্রেগেপ হইতে স্কুক করিয়া মধ্য-প্রাচা পর্য্যন্ত যেখানে যেখানে ইংরেজ তাহার ক্ষমতার ভিত্তি গাঁড়িয়াছিল সেই সেই স্থানে তাহার শক্তির মূলে কুঠারাঘাত চলিতেছে। এই স্থলে স্তালিনের একটি সাম্প্রতিক উক্তি উক্ত করা যাইতে পারেঃ—

"Mr. Churchill affirms that Warrsaw, Berlin, Prague, Vienna, Budapest, Belgrade, Bucharest, Sofia—all these famous cities and

towns are not only in one way or another under Soviet influence but also subject, to a considerable extent, to increasing control from Moscow.....Germans invaded the USSR through Finland, Poland, Rumania, Bulgaria and Hungary. The Germans were able to invade us through these countries because Governments hostile to the Soviet Union existed in these countries".

তারপর মনে রাখিতে হইবে যে সোভিয়েট হতাহতের সংখ্যা বৃটেন ও আমেরিকার সন্মিলিত হতাহতের সংখ্যার বহুগুল বেশী ("losses of the Soviet Union exceeded . several times the combined losses of Britain and the U. S. A.")। সূত্রাং সোভিয়েট রাশিয়া যদি এইসব দেশে তাহার অমুকৃল সরকার প্রতিষ্ঠিত দেখিতে চায়, তাহা হইলে এই ইচ্ছাকে কোন হিসাবে "boundless expansionist tendencies of the Soviet Union" (Churchill) বলা যাইতে পারে ?

ইংরেজের রুশভীতির কারণ কিয়দংশে ঐতিহাসিক, কিন্তু বর্তুনান অবস্থায় ইহার মূলে দৃষ্টিভঙ্গী বা ideologyর প্রভেদই প্রধান। ইহাও সত্য যে, অনেকে ideologyর তকাংকে তুচ্ছ মনে করেন, কিন্তু একটু তলাইয়া দেখিলে দেখা যাইবে যে, ইহা হাসিয়া উড়াইয়া দিবার বিষয় নয়। ধনিক ও সমাজতান্ত্রিক চিন্তাধারার মধ্যে মৌলিক প্রভেদ আছে। আর সোভিয়েটদের বেলায় সমাজতান্ত্রিক দৃষ্টিভঙ্গী ও ব্যবস্থার শ্রেষ্ঠিয় গত মহাযুদ্দে চাক্ত্র প্রমাণিত হইয়াছে। ঐকত্রিক ক্ষেত্রব্যক্তা ও পরিকল্পিত (planned) শিল্পোলতি দারা সোভিয়েট সমাজের গোড়া এমন স্থান্ত হইয়াছে যে, নাৎসীদের প্রাণান্ত চেফাতেও রাশিয়াকে ধ্বংস করা সম্ভব হয় নাই।

বিশ্বের শান্তি আজ বিশেষভাবে নির্ভর করিতেছে আমেরিকা, বুটেন ও সোভিয়েট রাশিয়ার রাষ্ট্রীয় সার্থের বিরোধ কি ভাবে দূর করা যায় তাহার উপর। কিন্তু আর্গেই দেখা গিরাছে যে, এই বিরোধের স্বরূপ এমন যে, ইহাদের স্বার্থের কোন অন্তিম সামঞ্জন্ত হওয়া অসম্ভব বলিলে অত্যুক্তি হইবে না। UNO বা সম্মিলিত শক্তিসংঘের ভিতর দিয়া এই দুল্ব কিছুকালের জন্য ঠেকাইয়া রাখার ব্যবস্থা হইয়াছে সত্য, কিন্তু সঙ্গে সঙ্গে আবার জগৎকে বিভিন্ন শক্তিচক্রে বিভক্ত করিয়া বৃহৎ শক্তিদের ক্ষমতা অক্ষয়্ম রাখিবার চেষ্টাও চলিতেছে। এই প্রচেষ্টাকে ইহাদের আত্মরক্ষার দ্বিতীয় পদ্যা (second line of defence) বলিলে ভুল হইবে না। কিন্তু এইগুলি ত হইল বাছিক, নঙ্গক ব্যবস্থা। সমস্ত দ্বন্থের মূলে রহিয়াছে পৃথিবীর বর্তমান অসম বিবর্ত্তন (unequal development)। অর্থাৎ যতকাল সাম্রাজ্যবাদ কায়েম আছে, আর পূর্বে ও পশ্চিমের রাজনৈতিক ও

অর্থ নৈতিক তারতম্য ইহাদের সম্বন্ধকে বিজ্ঞিত করিতেছে ততদিন এই বিরোধের শেষ নাই। আণবিক বোমা উদ্ভাবন করিয়া আমেরিকা ও বুটেন ভাবিয়াছিল যে, ইহা দারা একদিকে রাশিয়াকে ঠাণ্ডা রাখা যাইবে, জন্মদিকে অশান্ত এশিয়াকেও দমন করা চলিবে। কিন্তু সে আশা পূর্ণ হয় নাই, হইতেও পারে না। আণবিক বোমা কোন দেশ বিশেষের সম্পত্তি নয় এবং স্বাধীনতার স্পৃহাকে ভয় দেখাইয়া বিনষ্ট করা সম্ভব নয়। যতদূর দেখা যাইতেছে এশিয়ার স্বাধীনতা সংগ্রামের তুই প্রকার পরিণতি হইতে পারে। পুরাতন সাম্রাজ্যবাদীরা যদি সময়মত স্বাধীনতার ভিত্তিতে য়ুরোপীয় উপনিবেশগুলির সহিত নূতন যোগসূত্র স্থাপন করিতে পারে তাহা হইলে আশা করা যায় এখনও এশিয়ায় একটা শান্তিময় পরিবর্ত্তন ঘটিতে পারে। ভবিশ্যুতের আসল চাবি এখনও মার্কিণ যুক্তরাষ্ট্রের হাতে। ব্রিটিশ তথা য়ুরোপীয় সাম্রাজ্যবাদের ক্ষমতা বাড়াইয়া বিশ্বের কর্তৃত্ব করিবার অভিসন্ধি ইয়ান্ধি নেতারা যদি ছাড়িতে পারেন, তাহা হইলে বলা যাইতে পারে, আমরা শান্তিপর্বের্ব পৌছিয়াছি; এক নব যুগের সূচনা হইয়াছে।

# ফলঞ্চতি

#### নারায়ণ গঙ্গোপাধ্যায়

মার্টিন কোম্পানির রেলের যে এত রহস্ত আছে তা কে জানত।

বক্তিমারপুর জংশন ছেড়ে মন্দাক্রাস্তা ছন্দে সবে গোটা তিনেক ফৌশন এগিয়ে এসেছে, এমন সময় ছেঁড়া জিনের কোট পরে টিকেট কালেক্টার দর্শন দিলেন। ছঃসংবাদটা পাওয়া গেল তাঁর মুখেই। যথোচিত বিনয়ের সঙ্গে তিনি জানালেন, এ গাড়ি তো রাজগীর যাবেনা।

- —তার মানে !—আমরা গাছ থেকে পড়লাম। ততোধিক মিপ্তি ভাষার তিনি জানালেন, এই টেনে যাবে বিহার শরীক পর্যন্ত। পাণ্ডুর মুখে জিজ্ঞাদা করলাম, তা হলে !
- —তা হলে ঘন্টা চারেক বিহার শরীক্ষে বসে থাকতে হবে। তারপরে রাজগীরের ট্রেন পাবেন।

আখাস দিয়ে ভদ্রলোক প্রস্থান করলেন। চিন্তায় মান হয়ে আমি আর অমু পরস্পারের মুখের দিকে ভাকালাম। সমস্ত প্ল্যানটাই গোলমাল হয়ে গেছে। এই গাড়িতে গেলে বেলা চারটের মধ্যে দিনের আলো থাকতে আমরা রাজগীর পৌছুতে পারতাম। বেলাবেলি ধর্মশালা খুঁজে নিতে কষ্ট হতনা—বিকেলটা রাজগীরে কাটিয়ে পরদিন সকালের টেনে নালান্দা, তারপর তুপুরের গাড়িতে পাটনায় প্রত্যাবর্ত্তন। অর্থাৎ ব্লিৎক্রীগ করে আমরা রাজগীর আর নালান্দা সেরে নিতে চেয়েছিলাম।

কিন্তু ব্যাপার যা দাঁড়ালো সেটা আশাপ্রদ নয়। রাজগীরে আমরা কথনো যাইনি— সেথানে চেনা কোনো লোক আছে বলেও জানিনা। কুণ্ডস্নানের সময় এটা নয়, স্কুতরাং আকস্মিকভাবে কোনো বাঙালির আতিথ্য যে পাওয়া যাবে এতথানি দৈববাণী হওয়াও শক্ত। এমন একটা বড় সহরও নয় যেথানে হোটেলে অবারিত দ্বার। স্কুতরাং এই রাত আটটার সময়ে সেথানে যে কী ব্যবস্থা করা যাবে সেটা ভাবতেই অস্বস্থি লাগছিল।

অসুকে বললাম, কী করা যায় ?

পরম নিশ্চিন্তভাবে অনু জবাব দিলে, একটা কিছু হবেই।

-কী হবে গ

— আঃ—তা নিয়ে এত মাথা ঘামাচ্ছ কেন। ওখানে গেলে নি\*চয় একটা বন্দোবস্ত হবে। তাখো—কী চমৎকার একটা পাহাড়—কী ছোট্ট! আচ্ছা, পাহাড়ের ওপরে ওটা কী ? মন্দির, না?

সাধে কি পথি-নারী সম্বন্ধে শাস্ত্রকারেরা সাবধান-বাণী উচ্চারণ করেছেন! হতাশ হয়ে একটা সিগারেট ধরালাম। কামরার বিহারী সহযাত্রীরা ততক্ষণে একটা চামড়ার প্রাকাণ্ড খাঁকড়ী বাজিয়ে হোলির গান জুড়ে দিয়েছে আর ট্রেনের ত্নপাশে তরক্ষিত অড়রের ক্ষেত্ত ছিটকে ছিটকে পেছনে সরে যাচ্ছে।

খাঁটি পশ্চিমা প্যাড়া আর পুরীর সঙ্গে বিহার শরীকে চা-পর্বটা মন্দ জমলনা। কিন্তু রাজগীরের ট্রেন যখন ছাড়ল তখন কৃষ্ণপক্ষের সন্ধ্যা আকাশে তার কালো ডানা মেলে দিয়েছে। দেখতে দেখতে ঘন অন্ধকারে বিহারের মাঠ-ঘাট তলিয়ে গেল আর অন্ধকারের মডোই অনিশ্চিত একটা সংশয়ে আমার মনটা পীড়িত হতে লাগল।

আমি খানিকটা ঘরকুনো আর শান্তিপ্রিয় জীব। বাইরের পৃথিবীতে ছুটে বেরোবার সথ আছে, কিন্তু সাহস নেই। অনিশ্চয় অ্যাড্ভেঞ্চার সব সময়ে আমাকে রোমাঞ্চিত করে তোলেনা বরং বেশির ভাগ কেত্রেই উদ্বিগ্ন করে। একা হলে ভাবনা ছিলনা, কিন্তু রাত আটটার সময় সন্ত্রীক কোথায় আশ্রায় হাতড়ে বেড়াব সেইটেই প্রকাণ্ড ফুর্ভাবনা হয়ে উঠেছিল। পাটনাতেই শুনেছি রাজগীরের ধর্মশালা বাঙালির প্রতি খুব অনুকূল নয়, আরো বিশেষ করে এই অসময়ে—

কিন্তু অমুকে কিছু বলা বুথা। কালো অন্ধকারের দিকে বিভোর চোথ মেলে সে বোধ করি কবিতার খাদ্য খুঁজছিল। গভাময় স্বামীর জীবনে কবি স্ত্রীর মতো মর্মান্তিক হুর্ঘটনা আর কী হতে পারে।

আমার হুর্ভাবনাকে উপেক্ষা করেই ট্রেন পরমোৎসাহে ছুটতে লাগল। মার্টিনের গাড়ির চাকায় যেন মেলট্রেনের ছন্দ মিলেছে। একটার পর একটা স্টেশন পেছনে সরে যেতে লাগল, তারপর নক্ষত্র আর ছায়াপথের আলোয় আভাসিত দিগস্তে মাথা তুলে দাঁড়ালো জরাসন্ধের পুরী, বিশ্বিসারের রাজধানী, ভগবান তথাগতের চরণ-ধন্য পঞ্চিরির শিথরমালা—গিরিত্রজপুরী রাজগৃহ। তীত্র হুইসিলের শব্দ করে ট্রেন একটা বাঁক ঘুরল।

অমুকে বললাম, রাজগীর তো এল।

ছেলেমামুষের মতো অনু খুসি হয়ে উঠলঃ ভালোই হয়েছে। ট্রেন থেকে নেমেই আমরা উষ্ণধারায় স্নান করে আসব। চমৎকার হবে—তাই না ?

—চমৎকার তো হবে। কিন্তু তার আগে রাত্রের একটা আস্তানা—

অ্যাটাচির ভালাটা আট্কাতে আট্কাতে পরমোল্লাদে অন্থু বললে, কিছু না হয় ফেঁশনের প্ল্যাটফর্মে পড়ে থাকব।

মুখে যা এসেছিল ভাষায় তা প্রকাশ করা গেলনা। দাপ্পত্য-কলহের কাব্য-মাধুরী যাই থাক, বাস্তব জীবনে ওটা আমি বরদাস্ত করতে পারিনা। স্থতরাং নীরবে হোল্ড অল জভাতে লেগে গেলাম।

আবার একটা ত্রীক্ষ বাঁশির শব্দ। অন্ধকারের মধ্যে দূরে দূরে কতগুলো আলো। আন্তে আন্তে মার্টিনের রেল গতি সংযত করতে লাগল। দেখা দিলে একটুকরো ষ্টেশন। রাজগীর।

অথ অদৃষ্ট-পরীকা।

ভাকাভাকি করেও কুলির সাক্ষাৎ মিললনা— হুচারজন যারা আছে ভারা অক্সদিকে ভিড় জমিয়েছে। অ্যাটাচি আর বিছানাটা প্ল্যাটফর্মে নামিয়ে প্রতীক্ষা করতে লাগলাম। মাথার ভেতরে চুশ্চিন্তার যেন জোরার চলেছে। আগে একটু দম নেওরা যাক। ভারপর ধীরে-স্কুস্থে ষ্টেশন মাস্টারের সৌজ্ঞার কাছে আবেদন জানানো যাবে। তিনি যদি কুপা পরবশ হয়ে একটা রাত্রির ব্যবস্থা করে দিয়ে আমাদের চির-বাধিত করে রাথেন—

কিন্তু অদৃষ্টবাদী হওয়া কপালে নিভান্তই লেখা ছিল দেদিন। হঠাৎ আমাদের

একেবারে পাশেই পরিকার নারীকণ্ঠে বিশুদ্ধ বাংলা ভাষায় শোনা গেলঃ না, মা এ গাড়িতেও তে। আসেনি।

मत्न इन (यन रेप्तरवांगी श्वनलाम !

ষ্টেশনের এদিকটায় আলো নেই। শূতা ইন্টার ক্লাশটার পাশে চিস্তিত মুখে দাঁড়িয়েছিলাম আমরা। কণ্ঠস্বরের সঙ্গে একটা লণ্ঠনের আলো আমাদের চকিত করে তুলল। তাকিয়ে দেখি ছোট একটা হারিকেন হাতে ছটি মেয়ে এসে দাঁড়িয়েছে। একটি তরুণী, অপরটি প্রৌঢ়া।

- আপনারা কোথার যাবেন! প্রশ্নটা আমাদের প্রতি। এবার জবাব দিলে অমু। বললে, ঠিক নেই।
- —ঠিক নেই!—ভরুণী মেয়েটির গলায় বিস্ময় প্রকাশ পেলঃ কোণ্ডেকে আসছেন আপনারা ?
  - --পাটনা।
  - —পাটনাতেই থাকেন ?
  - --না, কলকাতায়।

মেয়েটি হাসলঃ রাজগীরে কখনো আদেননি বুঝি ?

—না। একটা রাভ থাকবার মতো ধর্মশালা কোথায় পাওয়া যাবে বলতে পারেন ?

হাতের লগুনটি তুলে ধরে মেয়েটি বেশ মন দিয়ে আমাদের লক্ষ্য করতে লাগল। তারপরে হঠাৎ হেসে উঠল সকৌ তুকে। বললে, একটা রাত থাকবার জন্মে ধর্মশালা তো? চলুন।

কথাটা বলেই মেয়েটি বাঁ হাতে অ্যাটাচিটা তুলে নিলে। বললে, চলুন। আমি সম্ভস্ত হয়ে উঠলাম: আহা হা, করছেন কী। ওটা আমাকে—

শাসনের ভঙ্গিতে মেয়েটি আল্গা একটু ধমক দিলে। বললে, থাক থাক, আর ভদ্রতা করতে হবেনা। আপনি পুরুষ মানুষ, এই বিছানাটা নিন, তাহলেই হবে।

- —একটা কুলি ডাকলে হত না ?
- কী যে বলেন !— ঘনিষ্ঠ পরিচিতের মতো এক ঝলক স্মিগ্ধ ভর্ৎ সনার দৃষ্টি মেরেটি আমার মুখের ওপরে ছড়িয়ে দিলেঃ তুপা তো যেতে হবে, এর জফ্যে আবার কুলিকে প্রদা দেবেন নাকি। না পারেন বিছানাটাও আমিই নিয়ে নিছি।

সর্বনাশ—এ কী রকম মেয়ে! সন্ত্রস্ত হয়ে আমি বিছানাটাকে ঘাড়ে তুলে নিলাম। আর লঠনের আলোয় দেখলাম অমুর চোখে সন্দেহ আর অগ্রীতির একটা কুটিল ছায়াভাস নেমে এসেছে।

স্থাবার ভাড়া এলঃ কই, চলুন। সারারাত দাঁড়িয়ে প্লাট্ফর্মেরই ছাওয়া খাবেন মনে করেছেন নাকি ?

লঠন হাতে আগে আগে চলতে স্থক্ত করলে মেয়েটি, মন্ত্রমুগ্ধের মতো আমরা তাকে অরুগরন করতে লাগলাম। অপরিচিত দেশের অন্ধকার রহস্তে ঘেরা পাহাড়ের ভেতর থেকেই যেন এই রহস্তময়ী মেয়েটি বেরিয়ে এসেছে। কী একটা অপূর্ব অলোকিক ক্ষমতায় সে মূহুতে আমাদের বশীভূত করে ফেলেছে কে জানে, কিন্তু তার ইচ্ছার শৃঙ্খলে বাঁধা পড়ে যেন আমরা অচেতন অজ্ঞান সন্তার মতো এগিয়ে চলেছি। যেমন একটা আশ্চর্য অমুভূতি নেশার মতো আমার স্নায়ুর ওপরে ক্রিয়া করছিল। আমার পাশে পাশে চলছিল অন্ধু। সে কী ভাবছিল জানি না, কিন্তু কয়েক মূহুত পরেই টের পেলাম তার ছোট হাতথানা আমার হাতের ভেতরে আশ্রেয় খুঁজছে—ভয় পেয়েছে সে। আমাদের পেছনে গেছনে আসছে সেই প্রোট্টি, আগে কোনো কথা বলেনি, এখনো না—যেন স্তব্ধ একটা ছায়ামূর্তির মতো নিপ্রাণ।

কৃষ্ণ এ আমরা চলেছি কোথায় ? প্ল্যাট্ফর্মের পাশ দিয়ে খানিকটা এগিয়ে রেললাইন পেরুলাম। তারপরে দেখা দিলে হাঁটু প্রমাণ বুনো আগাছার ঝোপ, এলোমেলো পাথরের টুকরো। এ তো পথ নয়। মনের মধ্যে একটা আশঙ্কা বিত্যুৎশিখার মতো চমক দিয়ে গেল, স্বপ্ন উড়ে গেল হাওয়ায়। থেমে দাঁড়িয়ে আমি প্রায় আত নাদ করে উঠলাম : কোথায় নিয়ে যাচ্ছেন বলুন তো ?

মেরেটি কিন্তু ফিরেও তাকালো না। সহজ প্রসন্ন স্থারে বললে, ভর পাচেছন বুঝি ? কলকাতার মানুষ তো, এক মুঠো ঝোপ দেখলেই গণ্ডার আর গরিলার কথা ভাবতে বসেন। কিন্তু ভর নেই, এসে পড়েছি—ওই দেখুন।—আঙ্বল বাড়িয়ে দেখিয়ে দিলে তিন চারটে আলো ভৌতিক চোখের মতো মিট মিট করছে।

কথার সূত্র ধরে বলে চলল, সোজা রাস্তায় এলাম কিনা। ঘুর-পথ হলে অনেকটা দূর পড়ত।

কথার ভক্সিটা বিম্ময়কর। অমার্জিত নয়, সহজ একটা শিক্ষা আর বুদ্ধির প্রতিধ্বনি তার ভেতরে শুনতে পাওয়া গেল। শুধু অমুভব করলাম আমার হাতের ভেতরে অমুর মুঠিটা ক্রমশ কঠিন আর ঘর্মাক্ত হয়ে উঠছে আর পেছনে পেছনে তেম্নি আসছে নির্বাক সেই প্রোঢ়া মহিলার ছায়ামূর্তিটা।

বেখানে এসে পথ শেব হল, দেটা কিন্তু ধর্মশালা নয়। একথানা ছোট একভলা বাড়ি। ইটের দেওয়াল, ওপরে টালির ছাউনি। মেয়েটা চাবি দিয়ে ঘর থুলে ফেললে। তারপর অন্তুর দিকে ফিরে স্মিতমূখে বললে, একটা রাভ তো ? ধর্মশালার চাইতে এখানে বেশি কন্ত হবেনা।

- —কিন্তু আপনিই বা কেন এভাবে মিছিমিছি কট্ট করতে গেলেন ? একটা ধর্মশালা দেখিয়ে দিলেই—
- —পাগল হয়েছেন! এই রাত করে অচেনা অজ্ঞানা জায়গায় কোথায় গিয়ে উঠবেন আর চোরে সব লোপাট করে নেবে। আমাদের এ ঘরটা তো একেবারেই খালি, একটা রাত ঘুমুতে কোনো কর্ম্ট হবেনা।

ঘরখানা শুধু থালিই নয়। পরিষ্কার আর ঝকঝকে। মেঝেতে কোনো তক্তপোষ নেই, বোঝা গেল মাটিতে শোয়াই এদের অভ্যাস। দেওয়ালের একদিকে একখানা কালীঘাটের পট, আর একপাশে দড়ির ওপড়ে কতগুলো শাড়ী। সামনে একটা মস্ত খোলা জানলা, তাতে শিক নেই। তার অবারিত ব্যাপ্তির ভেতর দিয়ে পাহাড়ের সিশ্ব বাতাস হু হু করে ঘরের ভেতরে বয়ে আসহে।

আমি আর অনু শুধু পরস্পারের মুখের দিকে দৃষ্টি বিনিময় করলাম।

পাশের ঘর থেকে এতক্ষণে প্রোটার আওরাজ পাওয়া গেল: নিরু, জল চাপিয়েছি।
বোঝা গেল মেয়েটির নাম নিরু। নিরু বললে, তা হলে আপনারা হাত মুখ খুয়ে
চা খেয়ে নিন। তারপারে কুণ্ডে স্থান করে আসবেন।

- —এত রাত্রে কুণ্ডে স্নান!
- —বাঃ, রাত্রেই তো ভালো। এখন গ্রম পড়ে গেছে না ? দিনে কি আর কুণ্ডের জল টোয়া যায় আজকাল।

নিন, নিন, হাত মুখ ধুয়ে নিন। বারান্দাতেই জল আছে। কই বৌদি, কাপড়-চোপড় বদলাবেন না ? চলুন, ও ঘরে চলুন।

বৌদি.! অমুর মুখের ওপর থেকে অস্বস্তির ছারাটা সরে এল একটুথানি, এমন কি এক ঝলক হাসিও দেখা দিলে। বললে, চলুন।

কয়েক মিনিট পরেই টের পেলাম স্টোভের শাঁ শাঁ শব্দ ছাপিয়ে ওঘর থেকে হাসি আর গল্পের কলগুঞ্জন উঠছে। মেয়েরা কত সহজে যে পরস্পারের সঙ্গে আলাপ জমিয়ে নিতে পারে, আশ্চর্য!

আধঘণীর মধ্যে পাঁপড় সহযোগে চা চলে এল। নিয়ে এল নিরুই। বললে, দাদা, এখন আর বেশি কিছু খেতে দেবনা। রামা হয়ে যাবে একটু পরেই। চা টা শেষ করে চলুন, কুগু থেকে স্নান করে আসা যাবে।

চারের পেয়ালাটা টেনে নিয়ে এইবার আমি পূর্ণদৃষ্টিতে মেয়েটির মুশের দিকে

তাকালাম। সঙ্গে সঙ্গে যেন বেহালার একটা তার ছিঁড়ে গেল ঝনাৎ করে—সুর কেটে গেল। আথো আলো আথো অন্ধকারের ভেতর দিয়ে যাকে ভালো করে দেখা যাচ্ছিলনা, একখানা ছাপা শাড়ী আর শ্যামবর্ণ তুখানি বাহুর ছন্দে যাকে আশ্চর্য স্বপ্নকারিণী বলে মনে হচ্ছিল, বন্ধনহীন অলস কল্পনা যাকে নিয়ে ইচ্ছে মতো মূর্তি রচনা করে চলেছিল, সে এই! মেয়েটি স্থানী নয়—বরং কুংসিতের সীমানা বেঁধেই চলেছে। রং ময়লা; মুখখানা অসম্ভব লম্বা, হাসলে খানিকটা বিবর্ণ মাড়ি বেরিয়ে পড়ে অসঙ্গতভাবে। যৌবনের লাবণ্য স্বাভাবিক ভাবে যতটুকু আলে। ছড়িয়েছে, কোনোখানে তার বেশি এতটুকুও চোথে পড়ল না। শুধু প্রসন্ধ উদ্জ্বতায় বুদ্ধি-মার্জিত দৃষ্টিটা তার জ্লজ্ল করছিল।

আমার মুখের ওপর চিন্তার অভিব্যক্তিটা কতখানি ফুটে উঠেছিল জানি না। কিন্তু নিরু হঠাৎ বেরিয়ে গেল ঘর থেকে। বলে গেল, বৌদি স্নানের জন্মে তৈরী, আপনাকে পাঁচ মিনিটের নোটীশ দিয়েছেন।

হাতের ঘড়িটার দিকে তাকিয়ে দেখলাম, রাত সাড়ে নটা। ক্লান্তিতে শরীর অবসন্ন হয়ে আসছে, একটু শুয়ে পড়তে পারলে যেন বাঁচি। এত রাত্রে স্নান-পুণ্য অর্জন করবার মতো মনের অবস্থা আমার নয়। তা ছাড়া কাল অন্ধকার থাকতে নালান্দার ট্রেন ধরতে হবে, একটু তাড়াতাড়ি ঘুমিয়ে নেওয়াও দরকার।

কিন্তু আমার ইচ্ছা আর অনিচ্ছা এখন বড় কথা নয়। কালো হোক, কুৎসিৎ হোক—
তবু এই মেয়েটিই যেন আমার চিন্তা-চেন্টা-চেতনার ওপরে একটা বিচিত্র প্রহেলিকার
জাল বিস্তীর্ণ করে দিয়েছে। নিজের ইচ্ছায় এখানে আসিনি—নিজের ইচ্ছায় এখানে কিছু
করাও যাবেনা। কে এই মেয়েটি জানি না, কী তার পরিচয় তাও জানি না, শুধু এটুকু
বুঝতে পারছি যেন আমি সম্মোহিত হয়ে গেছি। মন আর প্রশ্ন করতে চায়না, একটা
নিরুপায় আজুসমর্পণের ভেতরে সব মেনে নিতে চায়, সব স্বীকার করে নিতে চায়।

বদে বদে যে ভাবৰ, তারও কি জো আছে বেশিক্ষণ! আবার নিরুর প্রবেশ।

- —কই, তৈরী হয়ে নিলেন ন।? আপনারা সাহিত্যিকেরা ২ড্ড কুঁড়ে মামুষ কিন্তু।
- —সাহিত্যিক! কী করে জানলেন?
- বাঃ, বৌদির কাছে শুনলামনা ? নিন, উঠুন এখন। এক রাতের জন্মে এসেছেন বলেই এমন চমৎকার উষ্ণ ধারায় স্নান করবেননা, এ হতেই পারেনা।

নিরুত্তরে উঠে পড়লাম।

তিনজনে চলেছি স্নান করতে। চারদিকে তরল তমসার পরিব্যক্তি—দূরে কাছে পাহাড়ের শ্রেণী ধ্যানস্তিমিত হয়ে আছে বিশ্বৃত ভারতবর্ষের বিলুপ্তপ্রায় স্বাক্ষর বহন করে। মাঝে মাঝে বিচ্ছিন্ন এক একটা বাড়ি থেকে এক এক টুকরো আলোর ঝলক পড়ছে চোখে। রাশি রাশি উদ্ধান বাতাদে স্নিগ্ন শীতের আমেজ। পায়ের তলায় মস্থা পাঁচের পথ অগ্রসর হয়ে গেছে কুণ্ড পর্যস্ত।

অন্ধকারের ভেতরেও আঙুল বাড়িয়ে মেয়েটি বলতে লাগলঃ এদিকের নিচু পাহাড়ের গায়ে যে ভাঙা পাথরের প্রাচীর দেখতে পাচ্ছেন, এটা মহারাজ বিস্থিসারের হুর্গ-প্রাকার। দূরে ঐ যে অন্ধকার পাহাড়, বৃদ্ধদেবের উপদেশ সংগ্রহ করবার জন্মে ওখানে শ্রমণদের মস্তব্ড একটা সভা ব্যেছিল—

আলোয় মেয়েটির যে মুখখানা দেখেছিলাম, অন্ধকারে আর তা দেখতে পাচ্ছিনা। শিক্ষায় রুচিতে এবং স্বাভাবিকতায় এমন পরিপূর্ণ কে এই মেয়েটি ? কে আশা করেছিল অজ্ঞাত অনাত্মীয় বিদেশে এমন একটি স্বজনের সঙ্গে এইরকম আকস্মিকভাবে দেখা হয়ে যাবে ? কে এই নিক্ত-এবং কাঁ এ ?

পাহাড়ের সিঁড়ি বেয়ে উঠলাম কুণ্ডে। বাঁধানো উঠোনে অপ্রান্ত প্রবাহে পঞ্চধারার জল আছড়ে পড়ছে। এত রাত্রে স্নাতক বেশি নেই, শুধু মর্মরশুল্র কতগুলি ভাস্করমূর্তির মতে। ছ তিনটি তিব্বতী মেয়ে সর্বাঙ্গ খুলে ধারায় স্নান করছে। আমরাও ধারার জলে প্রথম পুণ্য সঞ্চয় করে সিঁড়ি দিয়ে নামলাম ব্রহ্মকুণ্ডে।

মাথার ওপরে শুধু বড় একটা আলো জ্লছে, তার নীচে টলমল করছে কুণ্ডের উত্তপ্ত নীলজল। জলে নামতেই তাপে শরীরটা শিউরে উঠল, তারপর যথন কুণ্ডের জলে গলা পর্যস্ত ডুবিয়ে বসলাম, মনে হল এমন চমৎকার ভালে। লাগার অনুভূতি আমার জীবনে আর কখনো আসেনি।

অনু উচ্ছ, সিত হয়ে বললে, বাঃ, কী ভালো লাগছে!

মাথার ওপরকার আলোতে নিরুর চোথতটো কি একমুহূতের জন্মে চকচক করে উঠল ? না, আমার দেখবার ভুল ? নিরু বললে, শুধু ভালো লাগা নয়। এর জলে স্নান করলে সমস্ত ব্যাধি দুর হয়ে যায় জানেন তো ? শরীরের ব্যাধি নয়, মনেরও।

অমু বললে, তাই বুঝি আপনি এখানে নিয়মিত স্নান করেন ?

—করি বইকি। মনের ব্যাধির কি আর অন্ত আছে! আমরা তো আপনাদের মতো ভালো লোক নই।

অমু হেসে বললে, আমরাও ভালো লোক নই।

নিক্ত এক মুখুর্তের জন্মে চুপ করে রইল। তারপর বিষয়ভাবে হাসলে, বললে, উঠ্ন, রাভ হয়ে গেছে।

অন্ধকার নির্জন পথ দিয়ে আবার আমরা ফিরে এলাম। কিন্তু নিরু এবার আর

বেশি কথা বললে না, কেমন চিন্তিত আর অক্যমনস্ক হয়ে গেছে। শুধু চলার তালে তালে তার ভিজে শাড়ীটা ছলাৎ ছলাৎ করে বাজতে লাগল।

বাড়িতে ফিরে দেখা গেল, নিরুর মা এর মধ্যেই আমাদের জন্মে চমৎকার মুগের ভালের খিচুড়ি আর তু তিনটে ভাজার ব্যবস্থা করে রেখেছেন। সমস্ত দিন ক্লান্তির পর কুণ্ডের স্নান যেন পেটে কিদের একেবারে ধূধূ আগুন জালিয়ে দিয়েছিল। কী অসম্ভব তৃত্তির সঙ্গে যে খেলাম তা বলবার নয়।

ঘুমের শরীর একেবারে অচেতন হয়ে এসেছে। টলতে টলতে বিছানায় এসে পড়লাম। বাইরে থেকে পাহাড়ের হাওয়া যেন গায়ে হাত বুলিয়ে দিতে লাগল। কোথায় গেল অপরিচিত জায়গার একটা আশ্চর্য রহস্তা, কোথায় রইল নিরু, তন্দ্রার অতলে আমি তলিয়ে গেলাম। অনু যে কখন পাশে এসে শুয়েছে টেরও পাইনি।

পরদিন ঘুম ভাঙল নিরুর ডাকে।

বাইরে তথনো রাত্রি পুঞ্জিত হয়ে আছে। জানালার ভেতর দিয়ে ঠাণ্ডা বাতাস। নিরু বলসে, আপনাদের ট্রেনের কিন্তু আর দেরী নেই। আমার চায়ের জল ফুটে গেছে।

তটস্থ হয়ে আমরা উঠে পড়লাম।

নিরু বললে, রাতারাতি এলেন, অন্ধকার থাকতেই চলে যাচ্ছেন। রাজগীর একবার দেখে নিতেও পারলেন না। একটা দিন থেকে গেলেই তে। পারেন।

- অসম্ভব। ছুটি ফুরিয়ে গেছে। আজ রাত্রেই দিল্লী এক্সপ্রেসে আমাদের কলকাতা ফিরতে হবে।
  - —আবার আসবেন তো?
  - —আসব বই কি। আশা করি, আপনার আতিথ্যই পাওয়া যাবে।
- —বড়লোককে আতিথ্য দেওয়াই কি আমার পেশা ?—নিরুর গলার স্বর আকস্মিক-ভাবে অত্যস্ত রুঢ় ঠেকল: কামনা করবেন আমার সঙ্গে যেন আপনাদের আর কখনো দেখা না হয়। প্রক্ষণেই সে ক্রুতবেগে বেড়িয়ে গেল। আমি সবিস্ময়ে বল্লাম, ব্যাপার কী ?

মেঘের মতো মুথ করে অমু জবাব দিলে, জানিনা।

- --কাল তো খুব গল্প করলে ছুজনে।
- —ছাই—বেন একটা ধমক দিয়েই অনু মাঝপথে কথাটাকে থামিয়ে দিলে।

কয়েক মিনিটের মধ্যেই চা নিয়ে এল নিরু। তার সঙ্গে লুচি, হালুয়া। কত রাতে উঠে সে আমাদের জন্মে বসে খাবার তৈরী করেছে কে জানে।

আশ্চর্য, নিরু বদলে গিয়েছে এর মধ্যেই। তেমনি প্রদন্ধ স্নেহভরে হাসল। বললে,

চা ঠাণ্ডা করবেন না বৌদি। পেট ভরে যা পারেন এই খেয়ে নিন, সারাদিন যে আর বিশেষ কিছু জুটবে তাতো মনে হয়না। আর এদিকে আজকাল কলেরা স্থরু হচ্ছে, বাজারের পুরীটুরী কিছু খাবেন না কিন্তু।

চা খাওয়া নীরবেই শেষ হল। কারো মুখে কোনো কথা জোগাচ্ছেনা। নিরু বললে, ষ্টেশনের পথ তো চেনেন না, চলুন, এগিয়ে দিয়ে আসি।

- —আপনার মার সঙ্গে একবার দেখা করে—
- --- কিচ্ছু দরকার নেই। ঘুমুচ্ছেন।

ট্রেন যখন ছাড়ল তখন রাজগীরের পাহাড়ের ওপর প্রথম ভোরের আভাস দেখা দিয়েছে। সূর্য ওঠেনি, শুধু নিঃসঙ্গ রাত্রির তমসা ফিকে হয়ে যাচেছ। প্ল্যাট্ফর্মে দাঁড়িয়ে থাকা নিরুর মৃতিটা ক্রমেই অস্পষ্ট হয়ে আসতে লাগল—রাত্রির অন্ধকারে হঠাৎ-দেখা রহস্তময়ী রাত্রি ভোর হওয়ার আগেই মিলিয়ে গেল দৃষ্টির বাইরে।

আমি আর অমু তুজনেই চুপ করে বসে ছিলাম। পেছনে পঞ্চিরি ক্রমশ দিগস্তে মিলিয়ে যাচ্ছিল—অড়োর ক্ষেতের ওপর এদে পড়ছিল সকালের সোনার আলো। নিরুর কথাই ভাবছিলাম। কে এই মেয়েটি—কী এ? নিজের সম্বন্ধে একটি কথাও বলেনি, শুধু আমাদের সব কথাগুলোই শুনে গেছে। অ্যাচিত ভাবে আশ্রায় দিয়েছে, যত্ন করেছে, অথচ নিজের সম্বন্ধে এতটুকুও দাবী নেই, তাকে যে কেউ মনে রাখবে তাও সে চায়না। আসবার সময় তাই একটি কৃতজ্ঞতার কথা পর্যন্ত মনে আসেনি, একটা ধল্যবাদ জানাতে পারিনি পর্যন্ত।

বাস্তবিক—অভূত রহস্থ একটা। যেন একটা রাত স্বপ্ন দেখলাম। তিমিরাবগুটিত রাজগীরের সঙ্গে সঙ্গেই নিরুত্ত তিমিরেই নিহিত হয়ে রইল, তার আভাস পেলাম, কিন্তু চিনতে পারলামনা।

অসু কী ভাবছিল, কে জানে। ওর চোথছটো জ্বছে, যেন হিংস্র একটা বিছেয়ে জ্লছে। হঠাৎ আমার দিকে মুখ ফেরালো। বললে, কী ভাবছ ?

- —ভাবছিলাম—
- —বুঝতে পেরেছি।—অমু থামিয়ে দিলে আমাকে: তা ছাড়া আর ভাববে কী!
  আর একটা দিন রাথতে পারলেই বেশ ফাঁদে ফেলতে পারত।
  - —তার মানে ?—আহত পশুর মতো আমি আর্তনাদ করে উঠলাম।
- মানে ?— বিকৃত মুখে অমু বললে, মানে কী বোঝোনা ? বিয়ে হয়েছে বললে, অথচ কপালে সিঁতুর নেই, হাতে শাঁখা নেই কেন ? ওর মা— সেই বিচ্ছিরি বুড়িটা রাত্তিরে কপকপ করে কতগুলো খিচুড়ি গিললে, কোনো বিধবা রাত্তিরে অমন করে খায় কখনো ?

তা ছাড়া অজানা অচেনা লোককে ষ্টেশন থেকে ডেকে আনে, বাড়িতে আশ্রয় দেয়, অথচ কোনো পুরুষ অভিভাবক নেই—বুঝতে পারছনা ?

বুঝতে পারছি বই কি। সত্যিই তো—এসব কথা কেন এতক্ষণ আমার মনে হয়নি! চকিতে সব বহস্তের সমাধান হয়ে গেছে। মনের ভেতর যে কৃতজ্ঞতার ঋণ স্তৃপাকার হয়ে জমে উঠেছিল, তাকে ঝেড়ে ফেলে দিতেও এক মুহূর্ত সময় লাগলনা।

আমি সাগ্রহে বললাম, নিশ্চয়ই তাই। কোনো ভদ্রলোকের মেয়ে হলে অমন পারে কখনো ? নিশ্চয়ই একটা—এমন কুঞী মন্তব্য দিয়ে কথাটা শেষ করলাম যা আমার মতো ভদ্রলোকের পক্ষেই স্বাভাবিক।

আমার ভদ্রতার বিচারে ভদ্রলোকের মেয়ে নিশ্চয়ই নয় নিরু। আর সেইখানেই সমস্ত রহস্তোর সমাপ্তি, কৃতজ্ঞতার অবসান। বরং বহু ভাগ্য যে আমাকে ফাঁদে ফেলতে পারেনি।

একটা পরম নিশ্চিন্ততা ও স্থগভীর আরামে মনটা ভরে গেল। সামনের বেঞ্চিতে পা তুলে দিয়ে আরাম করে দিগারেট ধরালাম।

ততক্ষণে উজ্জ্বল সূর্যালোকে পৃথিবী প্লাবিত হয়ে গেছে—দিগন্তে মিলিয়ে গেছে পঞ্চগিরির পাণ্ডুর আভাস আর নিশীথের স্বপ্ন বিলাস॥

### দাম

## সঞ্জয় ভট্টাচার্য্য

দলিলপত্র থেকে মুখ তুলে তাকালেন অখিনীবাবু। সমালোচকের সেই কূট, শাণিত দৃষ্টি আর নেই—ক্ষমায়, দয়ায়, দাকিণ্যে প্রশান্ত হয়ে গেছে চোখ।

"আমি কি করতে পারি, বলো—" নবাগতটির কাছে অশ্বিনীবাবু যেন আত্মদমর্পণ করলেন।

"আপনি ত আমাদের প্রোগ্রাম জানেনই—" স্থাণ্ডেলের উপর থেকে পা'জামার ধারগুলো একটু উপরে টেনে নিয়ে শক্ত হয়ে বসবার ভঙ্গী করলে নবাগতঃ "কংগ্রোস এখন জেলে, কংগ্রেসের কাজ—মানে দেশরক্ষা এখন আমাদের হাতেই তুলে নিতে হবে—"

নবাগতর পরেকার কথাগুলো মনে মনে আঁচ করে অশ্বিনীবাবু উৎফুল্ল হলেন কিন্তু

মনকে মুখের উপর চিহ্নিত হতে না দেবার কোশল তাঁর মতো যশস্বী উকীলের জানা আছে— অন্তমনস্কতায় তাঁকে গস্তীর দেখাল একটু।

নবাগত কয়েক সেকেণ্ড থেমে নিলে—জনসভায়, কলেজে, স্কুলে, চায়ের দোকানে বক্তৃতা দেবার অভিজ্ঞত। তার আছে—তাই তারও জান। আছে বক্তব্যের তাৎপর্য্য উপলব্ধি করবার জন্মে শ্রোতাকে ক'সেকেণ্ড সময় দিতে হয়।

তারপর আবার বলতে স্থক করলে নগাগতঃ "ফ্যাসিফদের হাতে ত সার সামর। দেশকে তুলে দিতে পারিনে—জনগণকে সে-কথা বৃঝিয়ে এখন শাস্ত করতে হ'বে—আর তৈরী করে তুলতে হবে তাদের ফ্যাসিষ্টদের রূপবার জত্যে!"

"আমাকে কি করতে হবে—কি করতে বলো আমায়!"

"আপনাকে সামদের মধ্যে চাই—-"

"বাদী-বিবাদী রুখতেই ত আমার প্রাণ ওষ্ঠাগত—ফ্যাসিষ্ট রুখব কখন ?" পরিহাসের মিহি হাসিতে অশ্বিনীবাবু একটু তরল হয়ে উঠলেন।

"আপনার সহান্তভূতি চাই আমরা—সেটুকুই যথেষ্ট। আপনি যে ফ্যামি-বিরোধী সেটুকু জানলেই আমাদের চলে।"

আবারও অধিনীবাবু গন্তীর হয়ে গেলেন—কোনো কথা সাক্ষ-কবুল করবার অভ্যাস তাঁর নেই, কাজেই চুপ করে যেতে হল। নবাগতও এবার আশ্চর্য্যভাবে আবেদনের কোমলতায় ঘোলাটে করে আনলে তার চোথ আর গলা—কথাগুলো জিভে হোঁচট খেতে স্বরু করল: "আমাদের সজ্যে—মানে আমরা সহরে-পল্লীতে একটা সজ্য গড়ে তুলতে চাই— সেই সজ্যে—ফ্যাসিবিরোধী সজ্যে আপনাকে সভাপতি হ'তে হবে!"

"আমি!" বিশ্বয়ে অশ্বিনীবাবুর যেন ধ্যান ভেঙে গেল। এই অতি-প্রত্যাশিত কথাটিতে বিশ্বিত হবার কথা নয় বলেই তিনি বিশ্বিত দেখালেনঃ "আমি তোমাদের কতোটুকু উপকারে আসব ? বয়েস হয়ে গেছে—মকেলরা সে-কথা শোনে না বলে কি ভোমরাও শুনবেনা ?"

নবাগত আব্দেরে হয়ে উঠলঃ ''পাব্লিক অ্যাক্টিভিটি থেকে মুক্তি চাইলেই কি আপনি মুক্তি পাবেন ?''

"সেই ত মুস্কিল! বয়েসের কথা ওরা কানে তুলতে চায়না। একুশসনের সেই শরীরত এখন নেই—কিন্তু একুশসনের মনটা যে মরেনি কি করে যেন পাব্লিক তা টের পেয়ে গেছে—সেই হয়েছে মুস্কিল—" হাসিতে একটু অসংযত হয়ে পড়লেন অখিনীবাবু।

''একটা মীটিং আপনাকে এড্রেস্ করতে হবে—পরশু।"

"পরশু?" অশ্বিনীবাবু চারদিকের দেয়ালে একটা নিস্পৃহতার দৃষ্টি বৃলিয়ে আনলেন।

তারপর আ'র্টিক্ল্ ক্লার্ককে ডেকে বললেন: 'পরশু কোর্ট থেকে ক'টায় ছুটি পাচিছ বল্তে পারো, রত্বেশ্বর ?"

অনাবশ্যক ক্ষতভায় রত্নেশ্বর ভায়েরীর পাতা উল্টে চলল

"ছটি পেলে যাব ভোমাদের মীটিং-এ। কিছু বলতে পারব কিনা জানিনে—বারো বছরের অনভ্যাস—আইন-অমান্ত আন্দোলনে ছিলে ত ভোমরা কেউ-কেউ?" একটু থেমে নিয়ে বললেন অধিনীবাবঃ "ভোমাদের কাগজপত্র দিয়ে যেয়ো রক্তেশ্বরের কাছে।" তারপর মক্লেলের কাগজপত্রে মন দিলেন।

নবাগত সানন্দে উঠে দাঁডাল। রত্নেশ্বর ঠোঁটের উপর কথা নিয়ে অপেকা করছিল— অশ্বিনীবাবুকে চুপ করে যেতে দেখে তার ঠোঁট নড়ে উঠল: "তিনটের পর আর কাজ নেই পরশু— ফিয্টিন্ ইলেভ্ন্ ফোটি টু।"

অশ্বিনীবাবুর একটি মৃত্ তংকার শোনা গেল। আধা-মিলিটারী কায়দায় অভিবাদন জানিয়ে বেরিয়ে এল নবাগত।

আইন অমান্য আন্দোলনের দিনগুলো!—এখনও মনে পড়লে পেছনদিকে তাকিয়ে সেইময় দৃষ্টিতে অধিনীবাবু যেন অতীতটা লেহন করতে থাকেন। যেন অজতা সঞ্চিত বিত্তের কতগুলো দিন্দুক দান্ধানো রয়েছে—তার ঝলমলানিতে ঝল্মল করে উঠছে অধিনীবাবুর জীবন। এ পুঁজির তুলনা নেই—কৃতজ্ঞচিত্তে অধিনীবাবু দেশের কৃতজ্ঞতার কথা স্বরণ করেন। তিনমাস মাত্র জেলে ছিলেন তিনি, মুক্তির পর অবাক হয়ে আবিন্ধার করলেন নিজের ওকালতি প্রতিভা—কোন যাত্বলে যে নিজেকে নৃতন করে চিনতে হল নিজেই তিনি তা বলতে পারবেন না। মন্ধেলের ভীড়ে তিলার্জি জায়গা নেই তাঁর বৈঠকথানায়। সরকারের আইনকে অমান্য করতে জানেন যিনি আইনকে বাতিল করবার আশায় বিবাদীর দল তাঁরইত শরণ নেবে! মন্ধেলের ভীড়ে লগ কেবিন ভেঙে হোয়াইট হাউস তৈরী হল—একতলা থেকে দোতলা, বাংলাদেশের মফঃস্বল সহরের স্কাইক্রেপার। মন্ধেলের ভীড়ে একছেলে বিলেত গেল—অষ্টিন হ'ল একটা! কৃতজ্ঞ দেশকে কৃতজ্ঞচিত্তে স্বরণ করবেন না অম্বিনীবাবু? শুধু কি তাই, তু'হাত ভরে দেশ কি তাঁকে অর্থ ই দিয়েছে শুধু ? অর্থের উপরেও কিছু দিয়েছে, দিয়েছে মান। দেশের অকুণ্ঠ সম্মতি কুড়িয়ে শাসন-পরিষদে আসনও করে নিয়েছেন অম্বিনীবাবু।

কিন্তু এ পাওয়ার হিসেব কষে কি অম্বিনীবাবু ত্রিশসনে একশ চুয়াল্লিশ ধারা ভাঙতে এগিয়ে গিয়েছিলেন? এখন ঠিক মনে পড়ছে না তাঁর। যতদূর মনে পড়ে, মনে হয়েছিল তাঁর, গান্ধীজির ডাণ্ডি-যাত্রায় আত্মত্যাগের অপূর্ব্ব প্রেরণা এনেছে লক্ষ লক্ষ প্রাণে—

জনসমুদ্রের সেই আ \*চর্য জোয়ারের দিকে তাকিয়ে মথিত হয়ে উঠছিলনা কি তাঁরও হৃদয় ? 'আমাদের পথ দেখিয়ে নিয়ে চলো'—সহত্য প্রাণের এই নীরব নিবেদন এসে স্পর্শ করেছিল অশিনীবাবুর মন। শোভাষাত্রার সামনে গিয়ে তাই দাঁড়াতে হয়েছিল তাঁকে।

"यि भारतथात इय ?" खी वरलिहिलन।

"উপায় নেই—মার থেতে হ'বে—" পাথরের মুখে এক্টু হাসি ফুটে উঠেছিল অশ্বিনীবাবুর ।

"শরীর তোমার ভালো যাচ্ছেনা কদিন **থে**কে—"

"আলাদা আলোহাওয়ায় ভালো হয়ে যাবে।"

"জেল যদি বেশিদিনের হয়—অনিমেষের পড়াশুনে। কি করে হবে ?"

"একবছর না-হয় না-ই হ'ল।"

"এবার ও কলেজে যাচ্ছে—"

"কলেজ ত একবছরে ফুরিয়ে যাজ্যে না!"

সহিষ্ণু মুখ নিয়ে স্ত্রী চুপ করে গেছেন। সমস্ত রাত্রি ঘুমুতে পারেন নি অশ্বিনাবাবু—গান্ধীজির ডাণ্ডি-যাত্রার তুঃসাহসিক মূর্ত্তি কল্পনা করেও মহৎ ভাব দিয়ে মনের ছোটখাট স্থেতঃখণ্ডলোকে তিনি মুছে দিতে পারছিলেন না। অনেক দ্বন্দ, অনেক ষন্ত্রণা—তারপর ভোরের আলোর সঙ্গে সঙ্গেই পরিচছন্ন হয়ে এলো মন—আর সময় নেই, সকাল আটটায় শোভাযাত্রা।

শোভাষাত্রার দামনে অধিনীবাবুর নিভিক, হাস্থোজ্জল মুখ—হয়ত অনেকদিন স্মরণ রেথেছে দহরের লোক তাঁর সেই দীপশিখার মতো মূর্ত্তি। নিজের এই শুল্র রূপান্তর নিজের মনেই যেন ছবির মতো দেখতে পাচ্ছিলেন অধিনীবাবু—পায়ে লেগেছে যেন তাঁর অশাস্ত হাওয়ার ছোঁওয়া—ললাটে যেন লক্ষ লক্ষ অদৃশ্য হাতের জয়টিকা। গর্বের মৃত্ন উত্তাপে একটু প্রদারিত কি হয়ে ওঠেনি তাঁর বুক? হাজার হাজার দর্শনপিপান্তর উৎস্ক চোখ থেকে কি তাঁর ভবিষ্যুতের পথে আলো ঠিক্রে পড়েনি ? মুহূর্ত্তের জন্মে হলেও হয়ত মনে হয়েছে তাঁর, ভবিষ্যুৎ আর অনিশিচত নয়!

কিন্তু একসময় কতো অনিশ্চিতই ছিল তাঁর ভবিয়ৎ—কতো অন্ধকার,সেই একুশ সনে।
মফঃস্থল সহরে জুনিয়র উকীল—যুদ্ধোত্তর অর্থসঙ্কট—ভবিয়ৎ বলে কি কিছু দেখা যেত তথন?
সেই অন্ধকারকে আরো অন্ধকার করে তুলেছিলেন অশ্বিনীবাবু—চিত্তরঞ্জনের আহ্বানে
আদালত বয়কট করে অনাহারে অনিদ্রায় গাঁরে-গাঁয়ে ঘ্রে বেড়িয়েছেন—চরকার স্তোর

পাকে-পাকে দেশমাতৃকার বন্ধন-মোচন হবে, অগাধ বিশাসে বলেছেন স্বাইকে এ-কথা— তারপর আবার একদিন ফিরে এসেছেন বার-লাইব্রেরীতে। ফিরে এসেছেন মক্কেলের পথের দিকে চেয়ে থাকতে—পরিবারের অনাহারে তৃশ্চিস্তায় উদ্ভাস্ত হয়ে ছুটোছুটি করতে।

সরকারী উকীল মেঘলা মুথ থেকে হয়ত সময়ে-অসময়ে ঠাট্টার বিচ্যুৎ ছুঁড়ে দিয়েছেন: "কি অখিনী, ত্রিশঙ্কুর মতো তোমাদের স্বাধীনতা-দেবী কোথায় ঝুলে রইলেন হদিশ পেলে কিছু—?"

"যুদ্ধে হারজিত ত আছেই স্থার, আমরা হেরে গেছি।" সঙ্কোচের য়ান হাসিতে করুণ হয়ে উঠেছিল অধিনীবাবুর মুখ।

"তোমরা ওকে যুদ্ধ বলো, কি জানি !"

"অহিংস যুদ্ধ—"

"ছুর্বল যারা তারা অহিংস হতে পারে, যুদ্ধ করতে পারে না—" রায়সাহেবী কেতায় থেমে থেমে উচু হাসি হেসে সরকারী উকীল অশ্বিনীবাবুর সঙ্গ ত্যাগ করেছেন।

অশিনীবাবু ভেবেছেন—নিঃসঙ্গ বৈঠকখানায় বসে অনেকদিন ভেবেছেন তিনি, সভিা কি স্বাধীনতা কথাটার কোনো মানে নেই—ভারতবর্ষ কি স্বাধীন হবেন। কোনোদিন? কিন্তু এ-প্রাণ্গ থেকে মুক্তি পাননি তিনি—স্বাধীনতা হবেনা এই স্কুদ্ প্রভায়ে মনকে ধুয়ে মুছে বাবসাতে মনোযোগী হতে পারেন নি কোনো রকমেই। ওকালতি তাঁকে করতে হয়েছে, মুসাবিদা লিখত হয়েছে, সওয়ালজবাবে দাঁড়াতে হয়েছে, ছুটতে হয়েছে কমিশনে কিন্তু সবসময়েই একটা বিরাট অভ্যমনস্কতা যেন তাঁর পেছনে এসে দাঁড়িয়েছে ছায়ার মতো। যা তিনি করেছেন তাঁ যেন ঠিক নয় কিন্তু কি যে তাঁর করা উচিত তা-ও তাঁর জানা নেই। বুঝতে পারছিলেন শুধু কি রকম একটা অন্থিরতা যেন শিরায় শিরায় থিঁতিয়ে আছে, মাঝেনাঝে তা উপরে উঠে ঘোলাটে করে স্কেয় রক্ত।

আটবছর কেটে গেছে এই তুঃসহ যন্ত্রণায়, দ্বিধায় আর ঘন্দে, অভাবে আর নিরাশায়।
মনে-মনে জেনে নিয়েছিলেন তিনি ভবিশ্বং বলে কিছু আর তাঁর নেই—বর্ত্তমানেই শুধু বেঁচে
যাওয়া, প্রাণপণে বেঁচে যাওয়া। বাঁচার প্রেরণাই তাঁকে আইন-বইএ ডুবিয়ে দিলে—
সমগ্র মেধাকে তিনি একাগ্র করে তুল্তে চাইলেন মক্লেলের মঙ্গল কামনায়। কিন্তু
এ নিষ্ঠার দাম হাতে হাতে তুলে দিতে চায়না ব্যবসায়িক জগং। দেয় অতি সামাশ্র—
সেই সামাশ্রকে অসামান্যের পর্য্যায়ে তুলে আনা যাবে কি কোনোদিন? ভাবতেন
অধিনীবারু।

্সেই ভাবনায় ছেদ পড়ল তাঁর ১৯৩৭-এর ১২ই এপ্রিল।

সচ্ছলতাকে অসামান্তের পর্য্যায়ে তুল্তে পেরেছেন অশ্বিনীবাবু কিন্তু তা ভাগ্যের হাতের দান পেরে নর—স্বাধীনতার সেবা করে—১৯০০-এর পর হঠাৎ একদিন তাঁর মগজ্বের ওজন বেড়ে যায়নি, সমাজের কাছে বেড়ে গিয়েছিল তাঁর দাম—পরিচ্ছন্ন চোখ নিয়ে তাকালে অশ্বিনীবাবু তা-ই দেখতে পান। অনেকদিন অন্ধকার-বাসের পর একটা আলোর জগত, হহাতে আঁকড়ে ধরলেন তিনি এ-জগতকে। হয়ত এরই নাম স্বাধীনতা, এই সম্মান আর সচ্ছলতার নিশ্বাস হয়ত স্বাধীনতারই স্পর্শময়—এমন একটা অন্তভ্তিও তাঁর মনে জন্মানিয়েছিল। 'আনন্দেরই সাগর থেকে এসেছে আজ বান'—সেই বন্তায় নিজেকে তিনি ভাসিরে দিলেন।

যাদের দিকে তিনি মন দিতে পারেন নি এতোদিন—তাঁর পরিবার—স্ত্রীছেলেমেয়ে, তাদেরই এবার ব্যাকুল আগ্রহে কুড়িয়ে নিল তাঁর মন। স্ত্রীর স্বাস্থ্যোয়তি দরকার, কাচা বাড়িতে আর চলে না, পাকাপাড়ি চাই—আর চাই চাকরঠাকুর। দরকার ছেলেমেয়েদের লেখাপড়ার ভালো ব্যবস্থা করা—কলেজে ভালো করতে পারলে অনিমেষ বিলেত যাবে, মেয়েদের গ্রাজুয়েট করে তুল্তে পারলে স্থপাত্রের ভাবনা চুকে যায়--অনিমেষ খিলেতের পড়া শেষ করলেও প্রবেশের বিলেত ঘবোর সময় হবে না।

একটি একটি করে রূপ নিয়ে দাঁড়িয়েছে অশ্বিনীবাবুর পরিকল্পনা। খুসীর ঔজ্জ্বল্যে একটু একটু করে উদ্ভাদিত হয়ে উঠেছে তাঁর মুখ। চমৎকার—নিজের স্থিতে অশ্বিনীবাবু নিজেই মুগ্ধ হয়ে গেছেন। স্থানির পথে কোনো বাধা নেই, এক মুহূর্ত্তের উদ্বেগ নেই—যা তিনি চেয়েছেন সবই ঠিক তেম্বি হয়ে উঠ্ছে। নিরানন্দের ছোট একটু মেঘ উড়তে স্কুরু করেছিল শুদু ছোট মেয়ের বিয়ের বেলায়।

"ছোট খুকীর বেলায় ভূমি যেন আবার প্রফেদর ধরে নিয়ে এসোনা—" স্ত্রী বলেছিলেন।

"বড় খুকীর কি অভাব যাচেছ খুব ;" অধিনীবাবুর মুখের পিতৃও আওক্ষগ্রস্ত হয়ে উঠ্ল।

"মাইনে আর কতই বা পায় ও—ওদিয়ে থুকীর চল্বে কি করে—"

"ওকে মাদে-মাদে কিছু হাতখরচার টাকা প।ঠিয়ে দিচ্ছ ত ?" .

"ও কি নিতে চায়—বে অভিমানী মেয়ে!"

জিমিনীবাবু গন্তীর হয়ে গেলেন। অবাক হলেন ভেবে, একটি শিক্ষিত ছেলে তার স্ত্রীকে ভরণপোষণ করতে পারেনা কেন! অন্টনের স্মৃতি আর তাঁর মনে বেঁচে নেই, এমন কি অন্টনকেই যেন তিনি ভুলে গেছেন। "মুকুল বলে যে ছেলেটির থবর এসেছে ওর সঙ্গেই আলাপ কর ছোটখুকীর!" স্ত্রী তাঁর অভিমত জ্ঞাপন করেন।

"মুকুল ?—বি-সি-এস্ পাশ করেছে যে ছেলেটি—"

"চিঠিপত্রগুলো দেখ ছিলাম—ও ছেলেটিই ভালো—"

চোথ বুঁজে কপালে আঙুল বুলোতে স্থুক করলেন অখিনীবাবু—তারপর চোথ বোঁজা রেথেই বল্লেনঃ ''আছা—"

নিজের অনেকখানি তিনি দেশকে দিয়েছেন, তার পুরস্কার মিলেছে বলে ত আর সেই দেওরাটা মিথো হয়ে যায়নি— আরো কি দাবী আছে দেশের তার উপর—দাবী আছে কি ছেলেমেয়েরও উপর ? ভেবেছিলেন অধিনীবাবু। ভেবে এই সিদ্ধান্থেই পৌচেছেন যে দাবী নেই। মুকুলের সঙ্গেই বিয়ে হয়ে গেছে ছোটথুকীর। বিলেত থেকে ফিরে এসেছে অনিমেষ একটা বিলিতি এঞ্জিনীয়ারিং ফার্ম্মে চাকরি নিয়ে।

পরিকল্পনা শেষ হ'তে চলেছে কিন্তু তিনি ডুবে যাচ্ছেন ওকালতিতে। এ-ব্যবসাতে যে আজকালও এতো থিল আছে অশ্বিনীবাবুকে না দেখ্লে কেউ কল্পনা করতে পারবে না। মফস্বল থেকে ডাক আসে তাঁর—লোফালুফি লেগে যায় মকেলদের মধ্যে, বাধ্য হয়ে তিনি নিলেমে ওঠেন—কার কতটুকু টাকার জোর আছে দেখে নাও। পরিকল্পনার শেষে কার জন্মে এ-পরিশ্রম করছেন তিনি ?—কার জন্মে তা-ও ভেবে দেখেন না আর।

মাঝে-মাঝে ক্লান্তি আসে—বিশ্রাম চায় হাত-পা আর মাথা। বিশ্রাম নিলে ক্ষতি কি— গ্রুবেশের পড়ার জন্মে নৃতন করে রোজগার না করলেও তাঁর চলেও টাকার দরকার নেই আর, একথাও মনে হয় অধিনীবাবুর। কিন্তু অ্যাচিত টাকা এসে পৌছয় তাঁর হাতে—তাঁর সামান্য একটু পরিশ্রামের জন্মে অসামান্য টাকা। তাকে উপেকা করা যায়না—অধিনীবাবু উপেকা করেন না।

জীবন এতাে সহজ—এমি অনাবিল, বয়েসও তার শরীরে গভীর রেখাপাত করতে পারেনি। মনে-মনে হেসেও উঠেছেন একেক সময় অধিনীবাবু, দেশকে এতাে কম দিয়ে এতাে বেশি তিনি কি করে পোলেন! কতাে অভুত ত্যাগ করেছে কতাে অখ্যাত মামুষ—কতাে ছঃখ, কতাে ব্যথা সহু করছে আজও কতাে লােক, কি তারা পেয়েছে—অর্থ, মান, তৃপ্তি হয়ত কিছুই নয়। সেদিক থেকে নিশ্চয়ই তিনি ভাগ্যবান—ভাগ্য তাঁকে আলাাা করে ডেকে নিয়ে সম্পদে-সুখে ছ্ব'হাত ভবিষে দিয়েছে।

দেশের চেহারা ক্রমেই য়ান হয়ে গেছে অম্বিনীবাবুর চোথে, সেখানে প্রভিষ্ঠিত হয়েছে ভাগ্যদেবীর মূর্ত্তি। দেবীভক্ত অম্বিনীবাবুর হাদয় থেকে দেশের প্রতি কৃতজ্ঞতার শেষ আঁচড়টিও মুছে গেছে ধীরে ধীরে। মনে মনে তিনি তর্ক করেছেন, দেশই যদি দিতে

পারত কিছু তাহলে অসহযোগ আর আইনঅমাস্ত আন্দোলনের প্রত্যেকটি স্বেচ্ছাসেবকের জীবন কেন স্থাস্বাচ্ছন্দ্যে ভরে উঠ্লন। ? ভাগ্যদেবীকে পরিহাস করে স্থাক্ত হয়েছিল তাঁর জীবনের যে-অধ্যায় সে-অধ্যায়ের শেষে, বারো বছর পর, তাঁর জীবনে ভাগ্যদেবী স্বমহিমায় আবিভূতি হলেন।

এক যুগ পরে গান্ধীজির ডাক এলো আবার। অশ্বিনীবাবু অটল থেকে গেলেন। ভূতপূর্ব্ব সরকারী উকিলের কথাগুলোরই প্রতিধ্বনি তুল্তে লাগ্ল তাঁর মন। ত্রিশঙ্কুর মতোই শৃষ্টে ঝুলে থাক্বে স্বাধীনতা—মাটিতে নেমে আস্বে না।

সত্যি, মাটিতে নেমে এলনা স্বাধীনতা। মনের ভবিশ্বদ্বাণী সফল হওয়াতে একটু উৎফুল্লই হলেন অধিনীবাবু---অভিজ্ঞ মনকে তারিষণ্ড করলেন একটু। অনর্থক এই লক্ষ লক্ষ লোকের কারাবাদ!

• সেদিন মীটিং-এ একথাই বলে এসেছেন অশ্বিনীবাবু—জেলে গিয়ে লাভ নেই—
তার বদলে ভাগদেবীর আরাধনা করতে অবশ্য পরামর্শ দেননি, বলেছেন শক্তিশালী
হয়ে ফাসিষ্ট আক্রমণ প্রতিরোধ করতে। ছেলেরা তাঁর মুথে একথাই শুন্তে চেয়েছিল,
তিনি বলেছেন। এ-ছেলেরাই হয়ত দেশের তবিগ্রুৎ, ভবিগ্রুৎকেই তিনি সম্মান দেখালেন।
এ-যুদ্ধে পৃথিবীতে কি উলোটপালোট হবে কে জানে—কংগ্রেসের নেতারা বাঁচবেন কি না
তা-ও বা কে বল্বে—বেঁচে থাক্লেও তাঁদের হাত থেকে নেতৃত্ব চলে আস্বে হয়ত এদেরই
হাতে। এরা তাঁকে চায়, নিজের ক্ষতি না করে যদি এদের চাওয়া মেটানো যায়,
মন্দ কি?

মীটিং থেকে ফিরে এসে প্রবেশ ছেলেমান্যি করেছিল বাবার সঙ্গেঃ ''ফ্যাসিষ্টদের সঙ্গে তুমি স্বাইকে লড়াই করতে বল্লে কেন, বাবা—ফ্যাসিষ্টরা কোথায় ?"

অশিনীবাবু স্নেহাতুর দৃষ্টিতে তাকিয়েছেন ছেলের দিকে—কিছু বলেন নি।

"তুমি ত দেশের জন্মে লড়াই করেছিলে, না ?" ধ্রুবেশ আবারও জিজ্ফেদ করেছে। "ওটাও দেশের জন্মেই লড়াই।"

"দেশের জন্মে লড়াই করে ত গান্ধীজি-ওঁরা জেলে গেছেন—"

''ছ'''— অশ্বিনীবাবু চুপ করে গেলেন। তারপর চোথ বুঁজে গস্তীর করে তুল্লেন মুখ। প্রবেশ চলে গেল। সে-ও গন্তীর হয়ে থাক্তে জানে—মাত্র সেকেণ্ড ক্লাশে পড়ে তবু আব্দারে অনেকদুর হাত বাড়ায় না।

চোথ বুঁজেই ভেবেছিলেন সেদিন অধিনীবাবু, ধ্রুবেশ দেশের কথা ভাব্তে শিখুছে!

একটু গর্বব কি অনুভব করেন নি অখিনীবাবু—গ্রুবেশ যে দেশের কথা ভাবতে শিখেছে? গ্রুবেশের মতো আরো হাজার হাজার ছেলে এখন দেশকে বুঝ্তে চায়, জান্তে চায়। তাদের এই ইচ্ছার উৎস কোথায়—অখিনীবাবুদের মতো প্রথম অভিযাত্রীর দেশাত্মবোধে নয় কি? অন্ধকারে প্রথম তাঁরাইত তুলে ধরেছিলেন আলোক-বর্ত্তিকা— এখন দলে দলে লোক মশাল হাতে এগিয়ে আস্ছে! গ্রুবেশের মন পর্য্যবেক্ষণ করতে গিয়ে আশিনীবাবু নিজের কাছে নিজেকেই মহার্ঘ করে তোলেন।

ধ্রুবেশের চিঠিতেই জেনেছেন অশ্বিনীবাবু কলকাতায় আবার স্বাধীনতার আকাজ্ঞা জন্ম নিচ্ছে। ফার্স্ট ইয়ারের ছেলে, তার চিঠিগুলো কি অন্ত — বারবার পড়তে ইচ্ছা করে। কিন্তু বারবার পড়েন না অশ্বিনীবাবু — একটা ভয়, ভরের একটা হাল্পা মেঘ বিষণ্ণ করে তোলে তাঁর মুখ। ১৯২১-এর যে নদী ১৯৪২-এর মরুপথে ধারা হারিয়ে ফেলেছে বলে তিনি ভেবেছিলেন, ভেবেছিলেন এবার দেখা দেবে নৃতন নিঝ্র — তা যেন সবই কেমন অন্তর্রকম হয়ে গেল। কংগ্রেসের নেতারা কারাপ্রাচীরের বাইরে এসে দাঁড়িয়েছেন আবার, আবার স্বাধীনতার সেই পুরোনো ধ্বনি, সেই পুরোনো উদ্দীপনা! এ-আবহাওয়ার নিজের জন্মে কোনো ঠাই যেন খুঁজে পাচ্ছেন না অশ্বিনীবাবু — এ-হাওয়া তাঁর হৃদ্পিগুকে ভরে তুল্তে পারছেনা, শাসরোধ হয়ে আসছে। অশ্বিনীবাবু নিজেকে আবার আইনের বই-এ ডুবিয়ে কেল্লেন—মকেলের প্রতি যৌবনোচিত উৎসাহ ফিরে এল তাঁর — দলিল মুসাবিদা, সওয়াল-জবাবের আলাদা জগতে আবার আশ্রেম নিলেন তিনি।

কিন্তু ধ্রুবেশের চিঠি এলেই সেই আলাদা জগতের আলাদা আবহাওয়ায় একটু পুরোনো গন্ধ এসে যেন মিশে যায়—তাঁর স্নায়গুলো কেমন যেন ঝিমিয়ে পড়ে অবসরতায়।

"এখানকার কলেজে নিয়ে এলে হয়না গ্রুবকে, কল্কাতার হুজুকে কি পড়শুনা হবে ওর ?" অখিনীবাবু স্ত্রীর কাছে অমুরেন্ধ জানান।

"কল্কাতার কলেজে না পড়লে ছেলেরা বোকা-বোকা হয়ে যায়—" য়ণার একটি স্ক্র রেখা ফুটে ওঠে স্ত্রীর মুখে!

"তা সত্যি—" সত্য নয় এ-কথা বলবার উপায় ছিলনা অশ্বিনীবাবুর, স্ত্রীর তৃপ্তির কাছে আঅসমর্পণ করলেন তিনি।

কিন্তু এই আত্মসমর্পণে নিজের তৃপ্তির কণ্ঠরোধ করা হল। গ্রুবেশের চিঠি পাথরের স্থানের মতে। বিষয়তার স্তর জমিয়ে তুল্ল অশিনীবাবৃর মনে। বাইরের জগতে আসুক স্বাধীনতার জোয়ার, জাতীয়তার প্লাবন—তাতে তাঁর কোনো ক্ষতি ছিলনা, তিনি ড' সে-জগত থেকে বিদায় নিয়েই এসেছেন। কিন্তু তাঁর পরিবারের সঙ্গে যে সে-জগতের সম্বন্ধ বিচ্ছিন্ন করা

যাবেনা— সে-সম্বন্ধ যে এমন নিবিড় ভাবে গড়ে উঠ্বে সে-কথা কি অশ্নিনীবাবু ভাবতে পেরেছিলেন কোনদিন ? প্রবেশ অনেকদূর উঠে যাচ্ছে—ভিনি যভোটা চাননি তভোদূর ! কল্কাতা থেকে প্রবেক চোথের পাহারায় নিয়ে আসা দরকার। কিন্তু এ-আশক্ষা স্ত্রীর কাছে খোলাখুলি বল্ভে পারেন না তিনি, তাতে হয়ত স্ত্রীর চোখে তিনি অনেকখানি ছোট হয়ে যাবেন। স্ত্রীর তৃপ্তির জন্মে আত্মসমর্পন করা যায়, কিন্তু আত্মসমর্পন করে স্ত্রীর অতৃপ্তি স্প্তিকরা যায়ন।

৪৫-এর নভেম্বর কাঁপিয়ে তুল্ল অমিনীবাবুর বুক—অন্ধকার দেশকে আলো দেখাবার শাস্ত দীপশিখা উজ্জ্বলন্ত মশালে রূপান্তরিত হয়ে গেছে—আগ্নের আকাশের দিকে ভীতসন্ত্রন্ত চোখে তাকালেন তিনি। আর নয়—গ্রুবকে আর কলকাতায় রাখা যায়না, অশ্বিনীবাবু অস্থির হয়ে উঠ্লেন। কিন্তু এবার আর জ্বী নয়—গ্রুবেশই অসম্মতি জানালে আস্তে।

ঞ্ব আস্তে চায় নি! আশঙ্কাহীন উত্তরাধিকার বলে মনে করেছিলেন অশিনীবাবু একে একদিন—গর্বও অমুভব করেছিলেন!

চোখের সামনে পঁচিশটি বছর আলো-অন্ধনারের রঙ মেখে ছবি হয়ে জেগে উঠ্ল। তারপর সে-ছবি মিলিয়ে গেল ৪৬-এর ফেব্রুয়ারীর একটি রাত্রির বাস্তব অন্ধকারে। সেই অন্ধকারের দিকেই অশ্বনীবাবু অসহায় চোখে তাকিয়ে রইলেন খানিকক্ষণ-— কি বল্বেন তিনি রজেশরকে, কি আর জানবার আছে ? রজেশ্বরের হাতের ওই হল্দে কাগজটুকুতেই ত'লেখা আছে সব। তবু আরেকবার জিজ্ঞেদ করলেন তিনিঃ "হাসপাতালে নিয়ে গেছে ওকে, গুলিলেগেছে কি ?"

টেলিগ্রাম হাতে নিয়ে কতক্ষণ যে মাথা নীচু করে দাঁড়িয়ে আছে রজেখন বল্তে পারবেনা—অশিনীবাবুর কথায় চমুকে উঠে বল্লে সেঃ "আছই যেতে বল্ছে আপনাকে—"

আবার অন্ধকারে ডুবে গেলেন অখিনীবাব্। আলোছারায় আবার একটা ছবি ফুটে উঠ্তে লাগ্ল। ক্লেপে উঠেছে মহানগরের ক্লন্ধ আআ—হালার কঠের ক্লিপ্ত শাণিত চীংকার—লক্ষ লক্ষ পায়ে ঝড়ের গতি, আইন-অমান্ত আন্দোলনে তাঁর পায়ে বুঝি তেমন গতি ছিলনা, ছিলনা তাঁর মুখ উদ্দীপনায় এমন উল্লিখি ! সেই বিরাট জনসমুদ্রে দেখতে পাচ্ছেন তিনি গ্রুবকে—১৯২১-এর বিশীর্ল, ক্ষীণ ধারা ত' মক্রপথে হারিয়ে যায়নি, চলেছে সে সাগর সঙ্গমে, উচ্ছুসিত নিনাদে, বিপুল বেগের আকুল আবেগে! যে-গ্রুবেশকে তিনি নিরাপদ নীড়ে বেধ রাখ্তে চেয়েছিলেন এ যেন সে-গ্রুবেশ নয়—অখিনীবাবু চিন্তে পারছেন না একে—

প্রতিজ্ঞায় দৃঢ়বদ্ধ ঠোঁট, অগ্নাৎসারী চোপ, এ-গ্রুবেশের সঙ্গে তাঁর পরিচয় নেই। মৃত্যু এর পদ-গোলক, ভয়ের ভৃত্য নয় জীবন। অতারপর একটু আওয়াজ, বারুদের গন্ধ খানিকটা—রাস্তার পীচের উপর রক্তের দাগ—গ্রুবের দেহ পড়ে আছে রাস্তায়! তারপর কারা এসে তাকে কুড়িয়ে নিয়ে গেল হাসপাতালে। হস্তেলের স্থপারিন্টেণ্ডেন্ট টেলিগ্রাম লিখছেন, লিগ্ছেন ষ্টার্ট ইমিডিয়েটেলি! তাড়াতাড়ি চোখ ফিরিয়ে নিলেন অখিনীবারু।

রত্নেশ্বের মুখের দিকে তাকালেন—রত্নেশ্বর মুথ তুল্তে পারছেনা। এই মুহূর্ত্তে কি করতে পারেন তিনি— একটু পরেই হয়ত এই হল্দে কাগজটা হাতে নিয়ে স্ত্রীর সামনে গিয়ে দাঁড়াতে হবে— কিন্তু এই মুহূর্ত্তে চেয়ারে বসে রত্নেশ্বরেক সামনে রেথে কি করা যায় গ্রামনীবাবু চোখ বুঁজলেন। গুলি লেগেছে—কোথায় ? মাথায়, বুকে গ সভ্যি কি বাঁচবে না প্রুব—তার মৃত্দেহ নিয়ে শোভাযাত্রা হ'বে গ আজই হচ্ছে কি শোভাযাত্রা ? কভোবড় সে-শোভাযাত্রা— অনেক লোক, অনেক রকম চীৎকার ! তার মৃত্যুর দাম মিটিয়ে দিছে দেশ । যতটুকু দেওয়া যায় দিছে । দেশ ত অশ্বিনীবাবুকেও দিয়েছিল অনেকথানি— কিন্তু পেয়েছিল কভোটুকু? কভোটুকু দিয়েছিলেন তিনি দেশকে ? খুবই কম—খুবই সামাশ্য।

খুবই সাম:শ্য ?-- ঞ্রের জীবন কি খুবই সামাগ্য ? — গ্রামানীবাবু হু- হ করে কেঁদে উঠ্লেন।

# भाषाध्य भारिएड

সন্দীপন পাঠশালা: তারাশকর বন্দ্যোপাধ্যার; (রঞ্জন পাবলিশিং হাউস, ২৫।২, মোহনবাগান রো, কলিকাতা; মূল্য সাড়ে তিন টাকা)। মধ্যবুণের বাংলা ও বাঙালী: শ্রীস্ক্রমার সেন; বাংলার সাধনা: শ্রীক্ষতিমোহন সেন; প্রাচীন ভারতের নাট্যকলা: শ্রীমনোমোহন ঘোষ (বিশ্ববিভাসংগ্রহের অন্তর্ভুক্তি আট আনা সিরিজের প্রিকা—প্রকাশক—বিশ্বভারতী গ্রন্থালয়, ২ ব্রিক্ষ চাট্রেল্য শ্রীট, কলিকাতা)।

সন্দীপন পাঠশালা একটি অভিনব বই। অভিনব এই জন্তে নয় যে তারাশঙ্কর এই উপস্থাসে অপ্রত্যাশিত অথবা অভাবিতপূর্ব কোনো বিষয়বস্তর অবতারণা করেছেন। অভিনব এই জন্তে যে বাংলা দেশের পল্লীগ্রামের একটি সাধারণ পাঠশালার ততোধিক সাধারণ একজন পণ্ডিতমশায়ের জীবনকাহিনী এর আগে আর কেউ এমন দরদ দিয়ে এমন নিষ্ঠায় উপস্থাসের আকারে লিখে যান নি। শর্ৎচন্দ্রের 'পণ্ডিত মশায়' বইটিতে এমিতরো একজন গ্রাম্য পণ্ডিতের কাহিনী আছে বটে, কিন্তু সেখানে পড়্রাদের নিয়ে বৃন্দাবন পণ্ডিতের পাঠশালা জমানোর ইতিহাসটা মুখ্য নয়; বৃন্দাবনের সঙ্গে ক্রমের সম্পর্কের মধ্যে দিয়ে উপস্থাসের চিরাচরিত বিষয়বস্তুটিই সেখানে বড়ো হয়ে উঠেছে। তারাশঙ্করের 'সন্দীপন পাঠশালা' একটি গ্রাম্য পাঠশালার সন্ত্যিকারের ইতিহাস এবং যে মাষ্টারটির অপরিমের চেষ্টায় ও যত্নে, ধৈর্যেও ছঃখসহনে একটি পাঠশালা নানা বাধাবিপন্তির মধ্যে দিয়ে এমনভাবে গ'ড়ে উঠলো তাঁরই জীবনের ইতিহতঃ।

আজকাল প্রাইমারী স্থলের শিক্ষকদের স্থত্থে নিয়ে কিছু কিছু আলোচনা সংবাদপতে হচ্ছে দেখতে পাই। প্রাইমারী স্থলের শিক্ষকদের সংগঠন থেকে বিধিবদ্ধভাবে তাঁদের দাবীদাওয়া, অভাব অভিযোগ উচ্চতন কর্তৃপক্ষের নজরে আন্বারও ব্যবস্থা হয়েছে। এই সেদিন বোষাই-এর বিয়ারিশ হাজার প্রাইমারী শিক্ষক তাঁদের প্রতি অব্যবস্থা, উদাসীক্ত ও অবিচারের প্রতিবাদে ধর্মঘট করেছেন এইরূপ সংবাদও কাগজে বেরিয়েছে। সমন্ত ভারতব্যাপী প্রাইমারী বিভালয়ের শিক্ষকদের একই অবস্থা। বাংলা দেশের সমস্থার সঙ্গেই আমরা সমধিক পরিচিত এবং সেই সমস্থা কর্তৃপক্ষের অপব্যবস্থায় ও জনসাধারণের উদাসীক্তে এক বিশেষ জটিল আকার ধারণ করেছে। বাংলা সরকার থেকে অবস্থা পল্লীঅঞ্চলে অবৈতনিক প্রাথমিক বিভালয় স্থাপনের দ্বারা এই সমস্যা সমাধানের আংশিক চেষ্টা হয়েছে ও ইছে, কিন্তু সমস্যার মূল সেখানে নয়। সমন্ত বাংলাদেশের ছেলেমেয়েদের প্রাথমিক বিভালানের ভার বাঁদের উপর ক্তন্ত, শিক্ষাসৌধের ভিত্তিগাত্র বাঁদের একান্ত প্রচেষ্টার গড়ে উঠতে পায়, বারা বলতে গেলে একটা ভবিষ্যৎ জাতির প্রষ্টা ও নিয়ন্তা, তাঁদের প্রতি সাধারণ ভাবে সমন্ত মাহুবের

অবহেলা-অনাদরটাই সব চাইতে মর্মান্তিক। সমাজে প্রাইমারী শিক্ষকের কোনো মর্যাদা নেই, তাঁর ভালো-মন্দের সঙ্গে কারও পরিচিত হবার প্রচেষ্টা নেই, তাঁর শিক্ষাও যোগাতা কি হ'লে বাড়তে পারে সে সম্বন্ধে কারও মাধাব্যথা নেই—তারাশক্ষরবাব্র নিজের কথায় বলতে গেলে "এঁদের স্থধ-ছঃখ অবহেলিত, সমাজ-জীবনে সামান্ততম সন্মান থেকেও এঁরা বঞ্চিত।" মন্ম্যাত্ত্বে এমন অবমাননা, সমাজের একটি ম্লাবান অংশকে উপেক্ষায়-উপেক্ষায় এমন ভাবে ক্ষয়ে যেতে দেওৱার দৃষ্টান্ত একমাত্র বাংলাদেশেই সম্ভব। উপন্যাসিক তারাশক্ষরবাব্ এই অপচিত মন্য্যাত্ত্বে তার স্থয়ানে প্রতিষ্ঠা করবার মহৎ উদ্দেশ্য নিয়ে যে বইখানা লিথেছেন তাতে শুধু তাঁর শিল্পামনের স্থগভীর পরিচরই আমরা পাই না, তার উদ্দেশ্যের মহত্ব ও আন্তরিকতা লক্ষ্য করে ক্তজ্ঞতায় অভিত্ত হয়ে যাই।

ক্লভজ্ঞতার কথায় অনেকে কৌতুকবোধ করবেন, কিন্তু বলা প্রয়োজন, মামুষকে বাদ দিয়ে, মারুষের মঙ্গলামঙ্গলের ধারণাকে বাদ দিয়ে, যে বিশুদ্ধ শিল্পসাধনা, তাতে ক্রমেই যেন পাঠক আহা হারিয়ে ফেলছে। এই প্রদঙ্গে রোমা। রোলার কথা মনে পড়ে: মানবতার জভেই শিল্প, (Art for humanity's sake); মান্নবের সেবাই শিরের স্বধর্ম। কাজেই বার রচনায় এই মানবভার স্থরটুকু পাইনে, তিনি যতে। প্রগতিবাদীই হোন আর যতে৷ ক্রধারই হোন্, ঠিক যেন তাঁর লেখায় মন ভ'রে উঠতে চায় না। এই জন্যেই সাহিত্যে আদর্শবাদের এতে। প্রয়োজন। দর্শন-শাস্তে 'ভাববাদ' অর্থে যেভাবে আদর্শবাদ কথাটাকে ব্যবহার করা হয় আমি সেই অর্থে আদর্শবাদ কথাট ব্যবহার করছি না; এখানে আদর্শবাদের অর্থ হিতৈষণা, মানুষের কল্যাণচিন্তায় ও কল্যাণপ্রচেষ্টায় নিজের সাহিত্যকে নিয়োগ করা। তারাশঙ্করবাবু দেইদিক থেকে একজন প্রথমশ্রেণীর আদর্শবাদী সাহিত্যিক। ৰাংলাদেশের বহু আধুনিক লেথককেই জানি (তাঁদের রচনার কথাই বলছি, ব্যক্তিগত পরিচয়ের কথা নয়) বাঁদের লেখা শাণিত আর কুরধার বৃদ্ধির পালিশে চক্চকে, বাঁরা অগ্রসর চিন্তার প্রকাশে ও আজিকের স্থনিপুণ প্রয়োজনায় মাঝে মাঝে তাক্ লাগিয়ে দেন; রচনাশৈলীর উৎকর্ষের সমস্ত গোপন তথ্যই যাঁদের হাতের মুঠে।য় ; কিন্ত প্রায় সকলেই তাঁরা কেমন যেন নিম্করণ আবে হাদয়বৃত্তিবর্জিত। লেখায় সেই স্থরটুকু নেই যাতে মনে হ'তে পারে তাঁরা মানুষের কল্যাণের কথা ভাবছেন। যেটুকু মানব-কল্যাণের কথা তাঁদের সাহিত্যে আছে তার উৎস অধিকাংশ ক্ষেত্রেই মানবপ্রেম নয়; নিছক বর্তমান কালোচিত রচনার অদর্শের সঙ্গে নিজেদের সাহিত্যকে সমগোত্রীয় করার প্রচেষ্টা থেকেই সেই ভথাক্থিত মানবপ্রেমের জন্ম হয়েছে। ভ্রসার কথা, তারাশক্তরের মানবপ্রেম এই তথাক্থিত মানবপ্রেম নয়। তিনি সভিয় সভিয় মাহুষকে ভালোবাদেন আবে তার পরিচয় 'সন্দীপন পাঠশালা'-র ছত্তে ছত্তে ছডিয়ে রম্বেছে।

গরটির মধ্যে অসাধারণত কিছু নেই—কিন্ত লেখকের সহজ বর্ণনাভিন্দির গুলে যা সাধারণ আর বিশেষত্বর্জিত তাই বিশেষত হ'য়ে উঠেছে এক অপরূপ শিরৈশ্বর্ষময় কাহিনীতে। সীতারামের জীবনে অতি তৃচ্ছ খুঁটিনাটি পর্যন্ত লেখকের দৃষ্টি এড়ার নি—সীতারামের সাংসারিক জীবন, আট-আনা রক্ষমের জমিদার বাড়িতে গৃহশিক্ষকতা। আর পাঠশালার শিক্ষাদান—এই ত্রিবিধ বিষয়কে কেন্দ্র করে সীতারামের দৈনন্দিন জীবনের তৃচ্ছাতিতৃচ্ছ খুঁটিনাটি পর্যন্ত লেখকের লেখার স্থান পেয়েছে। প্রস্কক্রমে পল্লীর একটি বান্তব চিত্রও সেই সঙ্গে আমর। পাই। স্বয়ং-সম্পূর্ণ চাবীর অনাভ্যুর জীবন-

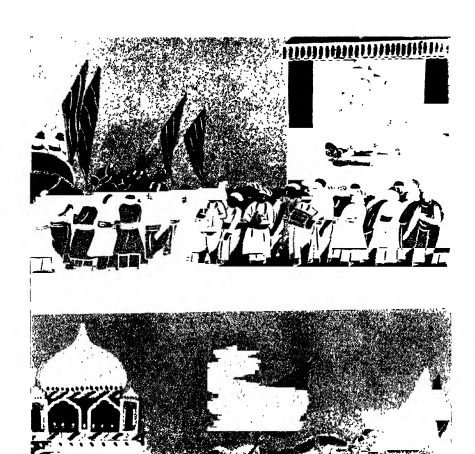
যাত্রা, বাহুল্যবিরহিত সন্তোষ আর পারিবারিক শান্তির সঙ্গে আমরা যথন একই পল্লীর ভদ্রপাড়ার বার্দের অহেতুক ক্ষমতাপ্রিরতা, মিথাা মর্যাদাবোধ, কূটচক্রিতা, পরনির্ভরতা আর সন্তানদের চরিত্রগঠনের ব্যাপারে ওদাসীন্য ও অক্ষমতার তুলনা করি তথন এই ভেবে আশ্চর্য হ'য়ে যাই যে এই ভদ্রবার্রাই এডাদিন পল্লীজীবনের সর্বেসর্বা নিয়ন্তা ছিলেন, চাষীরা শুধু তাঁদের প্রয়োজনের উপকরণ সংগ্রহ করে এসেছে বই নয়। কিন্তু চাকা ঘুরেছে। ১৯২১ সনের অসহযোগ আন্দোলন আর ১৯৩০-৩১ সাঠের আইন অমান্ত আন্দোলনের আঘাতে কি ভাবে বাংলাদেশের পল্লীর বাবু-শক্তির শক্ত বনিয়াদের মধ্যে চিড় ধরেছে এবং কি ভাবে অন্তর্গ্র অন্যান্ত বৈপ্লবিক প্রক্রিয়ার তা আজ একেবারেই ধ্বসে থেতে বসেছে লেথক অপুর্ব ক্লুভায় তাকে উপন্যাস্টির মধ্যে দিয়ে ফুটিয়ে তুলেছেন।

একটি জিনিষ দেখে বড়ো ভালো লাগ্লো। বেশির ভাগ পল্লীর গলতেই দেখি পল্লীবাসীরা শুধুই কুচক্রী, পরনিন্দুক, ঈর্ধাপরায়ণ, সর্বদাই পরের অমঙ্গককরণে তৎপর, কামুক, লম্পট এবং এইরূপ আরো কিছু। প্লীবাসীর চরিত্রের ভালোর দিকটা আমাদের সাহিত্যে নেই এমন নয়, তবে যতোটা দেখতে পাবো ব'লে আমরা আশা করি তার কিছুই গল্পে অথবা উপস্থাসে থাকে না। ক্রমাগত মন্দ দিকটা দেখতে দেখতে পল্লীচরিত্র সম্বন্ধে আমাদের ধারণাই থারাপ হ'য়ে গেছে এবং অভ্যাদের দোয়ে কিছু পড়তে আরম্ভ করলেই আমরা যে কোন পল্লীবাদীকে অভিসন্ধিপন্নায়ণ আর মন্দ ভেবে নিই, ভাবি এই বুঝি এর আসল স্বরূপ প্রকাশ হয়ে পড়লো। কিন্তু সুখের কথা, তারাশস্করবাব আমাদের সেই অভ্যন্ত আশকাকে মিথ্যা প্রমাণিত করেছেন। পল্লীর মামুষ সমস্ত মারুষের মতোই ভালোয়-মন্দে মিশোনো—একই মাত্র্য নিরবচ্ছিন্ন ভালো আর একই মাত্র্য নিরবচ্চিন্ন খারাপ বত্দিনের প্রচলিত এই সাহিত্যিক সংস্কারকে তিনি নির্মম হল্তে খণ্ডন করেছেন। সেইজ্লেস্ট 'সন্দীপন পাঠশালা' বই-এর কাহিনীতে এমন একটা অনাবিলতার আবহাওয়া তিনি সঞ্চার করতে পেরেছেন যা দেখে মনটা সত্যি খুদী হ'য়ে ওঠে। বাবুদের বাড়ির ছেলেদের ভেঁপোমি আর গুণুমির কথা বইটির এখানে-ওখানে আছে বটে, কিছ সব জড়িয়ে পল্লীর চাষীজীবনের যে ধারণা বইটির মধ্যে দিয়ে গ'ড়ে উঠে এবং জমিদারপুত্র ধীরাবাবুর কার্যকলাপে যে বলিষ্ঠ আদর্শবাদ ও ম্বদেশপ্রেমের পরিচয় মেলে তাতে সব ছাড়িয়ে একটি স্কুঠাম কল্যাণের আদর্শে যেন আমাদের অস্তর বিশোধিত হ'য়ে ওঠে। এই মঙ্গলকর আবহাওয়ার সফল দৃষ্টান্ত তাঁর আর একটি বইতে আমরা পাই, সেটির নাম 'রাইকমল'। রাইকমল মুখ্যত কাব্যধর্মী আবেগময় উপন্যাস; বিষয়বস্তুর দিক থেকে 'সন্দীপন পাঠশালা'র সঙ্গে তার কোনোই মিল নেই। কৈন্ত একটি বিষয়ে এদের মধ্যে সাদুভা আছে-উভয়েরই আবহাওয়াটি বড়ো নিম্ল, বড়ো বিভক্ষ, বড়ো ফুলর। তারাশ্রুরবাবু যথন পতনোলুথ জমিদারশ্রেণীর ক্রমক্ষরিষ্ণুতার কথা বর্ণনা করেন তথন সত্যি একটা শ্বাসরোধকারী ব্যর্থতার চেতনায় মন ভ'রে যায়; রচনার আবহাওয়ায় জ'মে ওঠে একটা ভঙ্গুরতার আবেগ। কিন্তু সেই দিক থেকে এই হ'ধানি বইএর প্রকৃতি একেবারে স্বতম্ব। 'সন্দীপন পাঠশালা' যদিও সীতারামের জীবনের ট্র্যাঞ্জিডিরই কাহিনী, তা হলেও সেই ট্রাঞ্জিডিতে নেই দাহ, নেই কুরতা, নেই মর্মাস্তিক বার্থতার পীড়ন – বরং ওই ট্র্যাঞ্চিডির মধ্যে দিয়ে স্থা আভাসে যেন একটি প্রচণ্ড সম্ভাবনাময় কল্যাণবাহী व्यानत्मतहे क्या (चायना व्यामता अन्दर्भ भारे।

বিশ্বভারতী কর্তৃক প্রকাশিত 'বিশ্ববিত্যাসংগ্রহ' সিরিজের আরও তিনটি বই আমাদের হাতে এসেছে। এর মধ্যে প্রীস্কুমার সেন লিখিত 'মধ্যযুগের বাংলা ও বাঙালী' এয়োদশ শতালী থেকে আরম্ভ করে অষ্টাদশ শতক পর্যস্ত এই পাঁচশো বৎসর কালের বাঙালীর সামাজিক ও সাংস্কৃতিক জীবনের ইতিহাস। অর্থাৎ তুর্কি অভিযানের স্কুরু থেকে ভারতে রটিশের অভ্যুত্থানের পূর্ব পর্যস্ত এই স্থবিস্কৃত অধ্যায়ে হিন্দু-মুদলমান সংস্কৃতি সংঘর্ষে ও সমন্বযে বাঙালী জীবনের কোন্ কোন্ প্রভাব বিস্কৃত হয়েছিল ডাঃ সেন একটি পুন্তিকার পরিসরে যতোটুকু প্রমাণপঞ্জী সন্তব তার সাহায়ে সেকথা প্রতিষ্ঠিত করেছেন। বৈশ্বর ধর্মের বিস্কৃতির ফলে বাঙালীর প্রহিক স্থভোগের বাসনা আন্তে আন্তে সন্ধুতিত হয়ে তার পারমার্থিকতাটাই বড় হয়ে উঠেছিল বটে, কিন্তু অষ্টাদশ শতকের প্রথম দিকে বাঙালীর যে আর্থিক তুর্গতির চিত্র আমারা তথনকার সাহিত্যে পাই তার কারণ ডাঃ সেনের মতান্ত্রসারে বৈশ্বর প্রসার নয়, তার আসল হেতু, মোগল শাসনে দেশের অত্যধিক শোষণ ও তার ফলে ক্রম-বর্ধসান অবনতি।

'বাংলার সাধনা' পৃত্তিকায় আচার্য ক্ষিতিমোহন সেনশান্ত্রী বাংলার বিশেষ সাধনার ধারাটি পাঠকদের সম্প্রে তুলে ধরেছেন। বাংলার যে বিশেষ ঐতিহ্ তার ধর্ম-সাধনার, তার শিল্পে, সংগীতে স্থাপত্যে ও ভান্ধরে, তার কীর্ত্তন বাউল ভাটিয়ালিতে তার শান্ত্রপরাস্থতায় ও পুরাতন বিরোধিতায় ভারতের অক্সান্ত প্রদেশ থেকে বাংলাকে আলাদা করে রেখেছে, স্কচিন্তিত আলোচনার মধ্যে দিয়ে পিণ্ডতপ্রবর ক্ষিতিমোহনবার বাংলার সেই ঐতিহ্যের কথা আমাদের কাছে ব্যক্ত করেছেন। রবীক্রনাথ জীবিত কালে তাঁকে এই বিষয়ে আলোচনা করতে বিশেষ নির্দেশ দিয়ে যান, ক্ষিতিমোহনবার তদমুসারে আলোচা পৃত্তিকাথানি সঙ্কলন করেছেন। বাংলার সাধনার মূল বৈশিষ্ট্যটিকে এক কথায় প্রকাশ করতে গেলে বল্তে হয় বাঙালী মুখ্যত মানবপন্থী। আচার ও আচরণে, ধর্ম ও দর্শনে, সাহিত্যে ও লোকগাথায় এই মানবপন্থারই জয়জয়কার। তাই শুদ্ধ নৈয়ায়িককেও এখানে প্রেমোচছুল বৈষ্ণব মতের দীক্ষার মধ্যে দিয়ে সাধনার সিদ্ধি খুঁজতে হয়, পরমতত্বজ্ঞ দার্শনিককেও হ'তে হয় সহজিয়া বাউল। রবীক্রনাথের একটি কথা এই প্রসাক্ত নয়, জার এই কথাটিই পণ্ডিত ক্ষিতিমোহনবার তাঁর স্বাভাবিক রসালো কথকতার ভলিতে সমস্ত আলোচনাটির মধ্যে দিয়ে প্রমাণ করতে চেয়েছেন। আলোচনা শুধু সরসই নয়, তথ্যের দিক থেকেও বিশেষ মূল্যবান।

প্রাচীন ভারতের নাট্যকলা' পুন্তিকায় ডাঃ মনোমোহন ঘোষ প্রাচীনভারতের নাট্যকলারীতি, দৃশুকাব্যের প্রকৃতি, ভারতীয় নাটকের উদ্দেশ্য, আঙ্গিক ও বাচিক অভিনয় প্রভৃতি নাট্যকলাসংক্রাম্ভ বিভিন্ন বিষয়সম্পর্কে বিশেষজ্ঞোচিত আলোচনা পুস্তকটিতে গ্রথিত করেছেন। আলোচনায় বিবৃত্তি ও বক্তব্য চুইই আছে। প্রাচীন কালের ভারতীয়দের চিস্তা শুধু পারমার্থিক বিষয়েই নিবদ্ধ ছিল এমন একটা অভিযোগ প্রায়শই শুন্তে পাওয়া যায়—গ্রন্থকার প্রসক্ষক্রমে এই মতের ভাস্ততা প্রতিপন্ন করেছেন এবং প্রমাণস্করূপ বলেছেন যে প্রাচীন ভারত কেবলই তপশ্চর্যামুখী হলে নাটকের এমন উৎকর্ষ সে সময়ে কথনই সম্ভব হ'তো না।



### উনিশ-শতকের বাংলা

্মুশিদাবাদে প্রাপ্ত পটের প্রতিলিপি 🕽

পূৰ্ববাশা

टकार्छ, ५०००

চিত্রাধিকারী ঃ

জাতীয় প্রদর্শনী

পরিচয়ঃ কালীপুজে। এবং কারবালা শোভাষাত্রায় হিন্দুমূদলমান একসঙ্গে যোগদান করতে। চিত্রটি পেকে উপলক্ষি হয় তাদের অনেকা ধর্মগত নয়।



নবম বর্ষ • দিতীয় সংখ্যা জ্যৈষ্ঠ • ১৩৫৩

# 'কংগ্রেস-লীগ ঐক্য' সঞ্জয় ভট্টাচার্য্য

১৯৪০-সনে গান্ধীজি বলেছিলেনঃ 'এমন এক সময় ছিল যখন আমাকে বিশ্বাদ করেন না এমন একজন মুদলমানেরও হাস্তিক ছিলনা। আমার চুর্ভাগ্য আজ আর দে-দিন নেই।' (২০।৩৪০)

গান্ধীজির এই খেদোক্তিটিকে অন্ত কোনো পথে ব্যাখ্যা না করে বাস্তব অবস্থার বর্ণনা হিসেবেই আমরা ধরে নিতে পারি। ভারতীয় মুসলমানদের মধ্যে অনেকেই যে আজ ভারতবর্ষের নেতা গান্ধীজির প্রতি আস্থা হারিয়ে ফেলেছেন, এখানে গান্ধীজির সেই স্বীকারোক্তিই উচ্চারিত। ভারতব্যের অবিসংবাদী নেতার মনে নিজের নেতৃহ সম্বন্ধে এই বিধা জনসাধারণকে শঙ্কিত করে তুলবে সন্দেহ নেই। আমাদের মনে প্রশ্ন ভাগবে এমন বিরাট নেতৃত্বের অবিসংবাদিতা মান হয়ে গেল কার অপরাধে? এ কি নেতার অপরাধ, না কি ভারতীয় হিন্দুর অপরাধ, না ভারতীয় মুসলমানের অপরাধ? রাষ্ট্রনীতির কূট দৃষ্টিতে তাকালে হয়ত এঁদের স্বার্ব কর্যাঞ্চলাপ থেকেই কিছু কিছু অপরাধ আবিন্ধার করে নেওয়া যায় এবং কার কত্টুকু অপরাধ তা নিয়ে তর্ক অনস্তকাল পর্যন্ত অমীমাংদিত রাখা যায় কিন্তু তা করে ভারতবর্ষের দিন বা ভারতীয় মন কিছুতেই পরিচ্ছর হবে না। কাজেই আমাদের দেখা উচিত রাষ্ট্রনৈতিক দৃষ্টি ছাড়া আর কোনো পথ আছে কিনা যেদিকে তাকিয়ে এ প্রশ্নের খানিকটা উত্তর পাওয়া যায়। কিন্তু কোনে। নৃতন পথে তাকাতে গেলে প্রথমেই আমাদের মনে নিতে হবে যে ওই অপরাধের জন্মে কারে। সচেতন ইচ্ছা দায়ী নয় কাজেই তাকে অপরাধ বলে আখ্যা দেওয়াও অন্যায়। গান্ধীজির নেতৃত্ব যে অপূর্ণতার কন্দেণ দেখা দিয়েছে তার জন্মে দায়ী স্থিতাবস্থা। ভারতবর্ণর স্থিতাবস্থা যখন অসহযোগ

আন্দোলনের ভূকন্পে আন্দোলিত হয়ে উঠেছিল—নেতার নেতৃত্বের ভাগু তথন অপূর্ণ মনে হয়নি, কিন্তু সেই আন্দোলন-তাড়িত জল যথন আবার স্থিতাবস্থায় ফিরে গেল, যথন রুদ্ধ হয়ে গেল সামাজিক উৎসাহ-উদ্দীপনার স্রোত তথন থেকেই নেতৃত্বের দেহে ভাটার টান স্থক হয়েছে। কিন্তু রাষ্ট্রিক আন্দোলনের অবসানে ভারতবর্ষের সমাজ-জীবন মোটামুটি স্থিতাবস্থায় ফিরে গেলেও আন্দোলনপূর্বে স্থিতাবস্থার মঙ্গে আন্দোলনোত্তর স্থিতাবস্থার যে হুবক্ত মিল থেকে গেছে তা নয়—আন্দোলনোত্তর স্থিতাবস্থা আপন দেহে আন্দোলনের গতি-ধর্মকে সঞ্চিত করে নেবেই। স্থিতি ও গতির যে অন্তর্মন্দে সমাজ-রূপের আশ্চর্যা বিকাশ হয়, তারই আলোতে হিন্দুমুসলমানের মিলন ও বিচ্ছেদের সমস্থার দিকে আমাদের তাকাতে হবে। এ মিলন বা বিচ্ছেদের অধ্যায় ব্যক্তিবিশেষের কর্ম্মন্দলে তৈরী নয়, মানব-মনের ভাঙাগড়ার কাহিনী তৈরী করে চলে যে-ইতিহাস তার হাতেই গড়ে ওঠে সমাজজীবনের স্থপতুঃখময় এই অধ্যায়গুলো।

্এ-ইতিহাসের মর্ম্ম মুদলিম লীগের অভাদয়-পতন, পুনর।বির্ভাব ও বিবর্তনের মধ্যেই নিহিত। ভারতীয় মুদলমানের রাষ্ট্রিক ও দামাজিক আন্দোলনের স্বরূপ উপলব্ধি করবার আগে আমাদের ভারতবর্ষের জাতীয় মুক্তির আন্দোলন বা কংগ্রেসের দৃষ্টিভঙ্গী উপলব্ধি করবার চেষ্টা করা উচিত।

কংগ্রেদের স্থান্ন জীবনে ইংডেজী শিক্ষার ধাত্রীত্ব আছে বলেই তার শৈশন 'আর্মা চেয়ারে' অভিবাহিত হয়েছে। সারবিন্দ এবং তিলকের আনির্ভাবের আগে কংগ্রেদের মণ্ডপে জাতীয় মুক্তির জন্ম সংগ্রামশীল আকাজ্ঞা। সোচ্চার হয়ে ওঠেনি। এই সংগ্রামশীলতা বাংলার সন্থাসবাদে এবং গান্ধীজির নেতৃত্বে অহিংসার পথে অনেকবার বাস্তব রূপ পরিগ্রহণ করেছে বলেই কংগ্রেদ আজ শক্তিশালী জাতীয় প্রতিষ্ঠান। মুসলিম লীগের জীবনেও কংগ্রেদের অনুরূপ বিবর্তন লক্ষ্যণীয়। শৈশব পঙ্গুতা থেকে উদ্ধার করে লীগকে শক্তিপরীক্ষার পথে টেনে এনেছেন মহম্মদ আলি জিন্ন। সাহেব। শক্তি পরীক্ষায় অবতীর্ণ হয়ে কংগ্রেদ শক্তির উৎস হিসেবে যে ব্যাপক ক্ষেত্র আবিষ্কার করে নিয়েছিল তা হচ্ছে জাতিসক্ষান্য নির্বিবশেষে সমগ্র দেশ, দেশের চল্লিশ কোটি অধিবাসী— আর শক্তির উৎস হিসেবে লীগকে নির্ভর করতে হচ্ছে আটকোটি ভারতীয় মুসলমানের উপর। এই আটকোটি মুসলমানকে একটি সঞ্জবদ্ধ প্রগতিশীল শক্তিতে পরিণত করতে হলে তাদের রাষ্ট্র-চেতনায় উদ্ধুদ্ধ করাই আসল কাজ নয়, সামাজিক চেতনায় অনুপ্রাণিত করাই আসল কাজ। শিক্ষার স্থযোগ না পেয়ে এবং অর্থনীতির পেষণে ভারতবর্ধের মুসলমান সমাজ যে অনগ্রেসরতার ব্যাধিতে আক্রান্ত, সমাজকে সেই ব্যাধি থেকে মুক্ত না করতে পারলে ভারতীয় মুসলমান রাষ্ট্রিক ক্ষেত্রে যোগ্য সম্মান লাভ করতে পাহবে না—আবার অনগ্রসরে সমাজকে প্লানিমুক্ত,

স্তুস্থ করে তুলতে হলে আজকের দিনে রাষ্ট্রশক্তির উপর নির্ভর না করলেও চলেনা। এই সমস্থার সম্মুখীন হয়ে লীগ আজ বলতে বাধ্য হচ্ছেন যে ভারতীয় মুসলমান-সমাজের শক্তি বা প্রগতি অপর কোনো সম্প্রদায় বা দলের সঙ্গে হাত মিলিয়ে হতে পারেনাঃ কংগ্রেস নিঃসন্দেহে গণতান্ত্রিক প্রতিষ্ঠান (যদিও পাশ্চাত্য দেশের সংজ্ঞা ও প্রকৃতি হিসেবেই তা গণতান্ত্রিক )—কিন্তু তাতে হিন্দুর সংখ্যাধিক্যও সন্দেহাতীত এবং এই সংখ্যাধিক্যের দরুণ কংগ্রেদে হিন্দুব আধিপত্যও স্বাভাবিক। হিন্দু-শাসিত কংগ্রেস যতো গণতান্ত্রিকই হতে চান না কেন, মুদলমান সমাজের প্রগতির জন্মে মনে মনে যতো সদিচ্ছাই পোষণ করুন— কার্য্যত মুসলমান সমাজের আভ্যন্তরিক উন্নতি সাধন করতে পারবেন না। পাশ্চাত্য শিক্ষায় আমাদের কাছে গণতন্ত্রের মানে সংখ্যাধিক্যের শাসন—সে গণতন্ত্র গণতান্ত্রিক প্রতিষ্ঠানভুক্ত বিভিন্ন দলের স্বাধীনত। স্ফূর্ত্তির সহায়ক নয়। কাজেই কংগ্রেস গণতান্ত্রিক প্রতিষ্ঠান হলেই যে দেশের বিভিন্ন দল ও সমাজের উপর স্থাবিচার দেখাতে পারবেন, এমন কোনো যুক্তি নেই। যুক্তির স্থবিধের জন্মে যদি মেনে নেওয়া হয় যে কংগ্রেস গণতন্ত্রকে বিশুদ্দ করে আক্ষরিক ভাবে গণতন্ত্র অনুসরণ করে চলেছেন তথনও মুদলমান-সমাজকে মুসলমানের আন্তরিক দৃষ্টিতে দেখে তাকে একটি প্রগতিশীল সঞ্জবদ্ধ শক্তিতে উন্নীত করা কংগ্রেসের হিন্দুদের পক্ষে অসম্ভব; মুসলমান সমাজের প্রতি মুসলমানের দৃষ্টিতে তাকান কোনো হিন্দুর পক্ষে সম্ভব নয়, তেমন দৃষ্টি বা মানসিকভা অর্জন করা তুঃসাধ্য। 'কংগ্রেস মুদলমান সমাজের উন্নতির সহায়ক কিনা'—এ প্রশ্নটি নিয়ে যুক্তির পথে এগোতে গেলে উপরোক্ত কয়েকটি নেতিসূচক বাক্যের মতো বাক্যের শরণ নিতে হয়। জিল্লা সাহেব এই নেতি-র পথে এগিয়ে যাচ্ছেন। পণ্ডিত জওহরলালের ভাষায় তাই তিনি "negative person" —কিন্তু পণ্ডিতজীর অনুমান অনুমারে আমরা কি সত্যি ভাবতে পারি যে জিন্নাসাহেবের কোনো 'positive aspect' নেই? কংগ্রেদ সম্পর্কে জিল্লাসাহেবের মানসিকতা সন্দেহবাদী হতে পারে—কিন্তু লীগ সম্পর্কে সে মানসিকতা ত স্ষ্টিসন্ধানী! মুসলমান সমাজ নিজের চেষ্টায়, অর্থেসামর্থ্যে, শিক্ষায়, সংস্কৃতিতে, সমাজ ও রাষ্ট্রচেতনায় শক্তিশালী হয়ে উঠুক জিলা 

<sup>&#</sup>x27;I.....appeal to you...to organise yourselves in such a way that you may depend upon none except your own inherent strength. That is your only safeguard and the best safeguard. Depend upon yourselves. That does not mean that you should have ill-will or malice towards others".

<sup>&</sup>quot;We wish our people to develop to the fullest our spiritual, cultural, economic, social and political life in a way that we think best and in consonance with our own ideals and according to the genius of our people."

<sup>&</sup>quot;Come forward as servants of Islam, organise the people economically, socially, educationlay and politically and I am sure that you will be a power that will be accepted by everybody."

(All India Muslim League-Lahore Session-Presidential Address).

একের সামাঞ্চিক ব্যবস্থা অন্তের সামাজিক ব্যবস্থা প্রভাবিত করুক—এমন অবস্থা থাতে উপস্থিত না হতে পারে তার জন্যে জিলাসাহেব হিন্দুমুসলমানের স্বতন্ত্র জাতীয় রাষ্ট্রের পরিকল্পনা করেছেন । হিন্দু আর মুসলমান আলাদা জাতি কি না এবং তাঁদের স্বতন্ত্র জাতীয় রাষ্ট্রের প্রয়োজন আছে কিনা এ তর্কের মীমাংসা কোনো দিন হবে কিনা সন্দেহ— একপক্ষ জাতির আভিধানিক অর্থ উপস্থিত করবেন, অপর পক্ষ বাস্তব অবস্থার দিকে ঝোঁক দিয়ে কথা বলবেন এবং তর্ক এ পথে চলতে স্কুরুক করলে সে পথ কোনোদিন ফুরোবে না। 'ছুই জাতি' সমস্থাটি কংগ্রেম রাষ্ট্রনীতি, ধর্মা, ভাষা এবং সংস্কৃতির আলোতে ব্রুতে চেয়েছেন শ্লিলাসাহেব এ সমস্থাটিকে ব্রুতে চান সামাজিক দৃষ্টিভঙ্গী নিয়েও। জিলাসাহেব বলেন, ছু'টি পৃথক দার্শনিক মতবাদ, পৃথক সাহিত্য ও পৃথক সমাজব্যবস্থা থেকে যে ছুটি পৃথক সভ্যতার উন্তব হয়েছে, হিন্দু আর মুসলমান সে ছুটি পৃথক সভ্যতার মানুষ—পৃথক ইতিহাস তাদের প্রেরণা দেয়, জাবন সম্বন্ধে তাদের ধারণা পৃথক, কাজেই একটি অবিভক্ত জাতি হিসেবে তারা কিছুতেই দাঁ ঢ়াতে পারেনা। জিলাসাহেবের যুক্তিকে খণ্ডন করবার অবকাশ আমাদের সামাজিক ইতিহাস আজও তৈরী করেনি।

জিল্লাসাহেবের নেতৃত্বে লীগ ভারতীয় মুসলমানের সামাজিক সমস্যাটাকেই উজ্জ্বল করে তুলে ধরেছেন—সমাজকে কেন্দ্র করেই তাঁদের রাষ্ট্রিক অধিকারের প্রশ্ন তৈরী হয়েছে। সামাজিক বিষয়ের দিকে তাকাবার অবসর কংগ্রেসের ছিলনা—যে প্রেরণার ভিত্তিতে তার জন্ম তার স্বরূপ সামাজিক নয়, রাষ্ট্রৈতিক। জাতীয় মুক্তির স্থির পুরু হয়েছিল, সেই বিরাট ও ব্যাপক অভিযানের সন্ধল্লের ମସ-5লୀ কংগ্রোসের দমস্থাই ঠাই পায়নি, ঠাই পাবার স্থান্ত কোনো সামনে সামাজিক ছিলনা। **সামাজিক** সমস্থার সূক্ষা ও বিশদ বিচার করে নিয়ে বিভিন্ন ধর্ম্মের সংস্কৃতির ও ভৌগোলিক আবেষ্টনীর চুল্লিশ কোটি নরনারীকে কোনো রাষ্ট্রিক আন্দে:লনের পথে সমবেতভাবে নিয়ে যাওয়া সহজ নয়, সবাইকে আন্দোলনোমুথ করে তুলবার জন্মে তথন

<sup>3 &</sup>quot;.... the only course open to us all is to allow the major nations separate homelands by dividing India into autonomous national states. There is no reason why these states should be antagonistic to each other. On the other hand the rivally and the natural desire and efforts on the part of one to dominate the social order and establish political supremacy over the other in the government of the country will disppear." ( *Ibid* )

Repersonal nationalities of Hindus and Muslims may differ but they do not constitute them into separate states." "If we take the criteria of race, language and religion and the resultant of their action and reaction which is described by the word culture, we find that Hindus and Muslims belong to the same race....." (The League Demand—Dr. Rajendra Prasad)

<sup>&</sup>quot;It is extremely difficult to appreciate why our Hindu friends fail to understand the real nature of Islam and Hinduism. They are not religious in the strict sense of the word but are, in force, different and distinct social orders...... (Lahore Address)

একটি সাধারণ সূত্র বা সার্বেজনীন অভিযোগ খুঁজে নিতে হয়—পরাধীনতাকেই কংগ্রেস তথন সাধারণ সূত্র হিসেবে দেশের সামনে তুলে ধরেছিলেন। পরাধীনতার অবসানে ইচ্ছা বা স্বাধীনতার কামনা রাষ্ট্রনীতির সামা ছাড়িয়ে থে সমাজ-মানদেও এসে ছড়িয়ে পড়তে পারে এ ধরণের ভবিষ্যৎ-চিন্তা করবার অবকাশ সেদিনের কংগ্রেসের ছিলনা। কংগ্রেস রাষ্ট্রনৈতিক প্রতিষ্ঠান-কংগ্রেদের মনে রাষ্ট্রিক চিন্তাই সবার উপর স্থান পেয়েছে, কংগ্রেদের কাছে ষ্টেটের বা রাষ্ট্রযন্তের মানে একটি জন-সংখ্যার সাধারণ প্রয়োজন মেটাবার উপায় মাত্র, কংগ্রেস মনে করেন হিন্দুমুসলমান-সন্মিলিত প্রজাপুঞ্জ নিয়েই মুসলমান যুগে এক একজন শাসনকর্ত্তার অধীনে এক একটি রাষ্ট্র গড়ে উঠেছে এবং রাষ্ট্রযন্তের অবিচ্ছিন্নত। বৃটিশ আমলে∙ আরো স্পষ্ট ও পরিচ্ছন্ন হয়ে গেছে । রাষ্ট্র সম্বন্ধে এ-ধরণের চিস্তাধারার পেছনে কংগ্রেসের যে ঐতিহাসিক দৃষ্টিভঙ্গী কাজ করে যাচ্ছে তা স্বাভাবিক হলেও ইংরেজি শিকারই প্রেরণা-জাত। কংগ্রেস ও জাতীয়তার উদ্মেষে অবশ্য ইংরেজি-শিক্ষার ও বাংলাদেশের উনিশ শতকের দান অনস্বীকার্য্য । ইংরেজি শিক্ষা ও সংস্কৃতি ভারতীয় চেতনায় যে বিবর্তন এনেছে তাতে প্রাচ্যের চেয়ে পাশ্চাত্যের রঙই বেশি উজ্জ্বল এবং সেই উষ্জ্বলত। বিশশতকের দিতীয়পাদে আজ পরিপূর্ণ গৌরবে প্রতিভাত। আজ ভারতীয় রাষ্ট্রনৈতিক চেতনা থেকে ভারতীয়ত্ব আবিন্ধার করা হঃসাধ্য, হয়ত বা অসম্ভবই। পাশ্চাতোর একটি রাষ্ট্রশক্তির হাত থেকে রাষ্ট্র-ক্ষমতা নিজের হাতে আনবার কোনো উপায় হয়ত ভারতবর্ষের নিজস্ব রাষ্ট্রনীতি বাৎলে দিতে পারতনা, কাজেই প্রয়োজনের দিক থেকে বিচার করতে গেলে কংগ্রেসের রাষ্ট্রনৈতিক চিন্তাধারা বা কার্য্যকলাপ নিঃসন্দেহে অনিন্দ্য। কিন্তু রাষ্ট্রনীতির শক্তিদ্বন্দ্র বা কুটচক্র থেকে বাইরে এসে যদি প্রশ্ন করা যায়—এ-ধরণের রাষ্ট্রনীতি কি ভারতীয় ?--এ-ধরণের রাষ্ট্রনীতি কি ভারতবাসীর নিজেদের পক্ষে উপযোগী ?--তাগলে নি<del>\*চয়ই তার কোনো সহুত্তর খুব সহজে পাওয়া যাবে না।</del>

<sup>2 &</sup>quot;During the second half of the eighteenth century and the first half of the mineteenth. Bengal ...played a dominant role in British-Indian life. Not only was Bengal the centre and heart of the British administration, but it also produced the first groups of English-educated Indians who spread out to other patts of India under the shadow of the British power. A number of very remarkable men rose in Bengal in the nineteenth century, who gave the lead to the rest of India in cultural and political matters, and out of whose efforts the new nationalist movement ultimately took shape."

(The Discovery of India—Jawharlal Nehru)

<sup>\* &</sup>quot;The state is the organ by means of which the common affairs of a number of people who are administered..... They also had during the period of Muslim rule a common state which in those days meant a common ruler, whether it was one of the provincial Governors who had established an independent kingdom of his own or the Emperor of Delhi who exercised suzerain rights over a great part of the country. During the period of British Tule the existence of a common state has become even more explicit and obvious than before." (The League Demand—Dr. Rajendrapiasad)

ভারতীয় রাষ্ট্রনীতির সরূপ ভারতবর্ষের রাষ্ট্রনৈতিক জীবনের প্রথম অধ্যায়ে আত্মপ্রকাশ করেনি—রাষ্ট্র সম্বন্ধে তু'শো বছরের অচেতনতাই তার জন্তে দায়ী। সেই আত্মবিশ্মৃত জড় উপাদানের উপর ইংরেজি শিক্ষার আলো তাকে বৈদেশিক রাষ্ট্রয়ন্ত্রের স্কম্ভ রূপে তৈরী করতে চেয়েছে—স্কম্ভ যে তৈরী হয়নি তা নয়, কিন্তু সেই সঙ্গে স্তম্ভের বিপরীত শক্তিরও উন্তব হয়েছে এই নূতন শিক্ষায়। বৈদেশিক রাষ্ট্রনীতির নূতন হাতিয়ার হাতে নিয়েই এই বিপরীত শক্তির আবির্ভাব হল। কাজেই ভারতীয় রাষ্ট্রিক আন্দোলন গোড়ায় ভারতীয় পদ্ধতি অমুসরণ করে চল্তে পারেনি ক্রমবিকাশের পথেই তা সমাজকে সচেতনতর করে তুলেছে এবং সচেতনতর বিভিন্ন নেতার সংস্পর্শে ভারতীয় রাষ্ট্রিক আন্দোলন আজ নিজের স্বরূপ উপলব্ধি করবার চেষ্টা করছে।

একটি দেশের রাষ্ট্রিক আন্দোলন সমাজ-মানসে কেবল রাষ্ট্রচেতনাই পরিবেশন করেনা, সমাজকে নিজের দেহের দিকে তাকাবার দৃষ্টিও দান করে থাকে। কংগ্রেস যে সময়ে প্রত্যক্ষভাবে রাষ্ট্রক্ষমতা অধিকারের ঘন্দে ব্যাপত থেকেছে, স্বসময়েই তখন দৃষ্টির অগোচরে ভারতীয় সমাজ-শরীর বন্ধন-মুক্তির আকাঞ্জায় উন্মুখ হয়ে উঠেছিল। বহুদিনের রাষ্ট্রিক ও সামাজিক শাসনের ফলে নিজ্ঞিয় ও জড় সমাজ যে তখন প্রাণস্পান্দনেই চঞ্চল হয়ে উঠেছে, জ্বেগে উঠেছে যে কেবল আবেগ ও অনুভূতিরই রাজ্যে তা নয়—চিন্তার ও জ্ঞানের ত্নয়ারও তার মনের সামনে ধীরে ধীরে উলোচিত হয়ে গেছে। সমাজ ভাবতে শিখেছে রাষ্ট্রের সঙ্গে তার কি সম্বন্ধ-রাষ্ট্রের জন্মেই কি তার বেঁচে থাকতে হবে --না কি তার জন্মে বেঁচে থাকতে হবে রাষ্ট্রের ? এই প্রশ্নের উত্তর খুঁজতে যদি বর্ত্তমানের দিকে তাকান যায় তাহলে সেখানে পাওয়া যাবে পাশ্চাত্য পদ্ধতির আধিপত্য—সমাজ রাষ্ট্রের ভৃত্য। কিন্তু অতীত সভ্যতায়— ভারতবর্ষের অতীতে যদি উত্তর খুঁজতে যাওয়া যায় আমরা দেখতে পাব সমাজের উপর রাষ্ট্রের প্রভুত্ব নেই—সমাজ দেখানে স্বৃতিন্ত্র শৃত্থলায় আসীন, সমাজের রক্ষী হিসাবেই রাষ্ট্রের অস্তিষ। মুক্তির প্রেরণায় জাগ্রত সমাজ রাষ্ট্রের বন্ধনকে স্বীকার করে নিতে পারেনা— যতো নৃতনই এ-পদ্ধতি হোক না কেন, ভারতীয় সমাজ-মানস রাষ্ট্রকে রক্ষক হিসাবেই পেতে চাইবে, ভক্ষক হিসেবে নয়। মোস্লেম সমাজের এই ধরণের চাওয়ার সঙ্গে কংগ্রেসের রাষ্ট্রীয়তার বিরোধই কংগ্রেস ও লীগের মধ্যে বিচ্ছেদের নদী তৈরী করে চলেছে। মোস্লেম সমাজের দিকে তাকিয়েই লীগের রাষ্ট্রনৈতিক মতামতগুলো উচ্চারিত; মোসলেম রাজনীতি মোসলেম সমাজের সহায়ক হোক, রাজনীতিদারা সমাজ নিয়ন্ত্রিত না হোক—এই ইচ্ছাই লীগের কর্ম্মপদ্ধতিতে অভিব্যক্ত। লীগের মনোভাব সর্বাংশেই পাশ্চাত্যচিস্তামুক্ত কিন্তু আজ হঠাৎ এক মুহূর্ত্তেই কংগ্রেদ এ-মনোভাবের প্রতি সহামুভূতিসম্পন্ন হয়ে উঠ্তে পারে না। রাজনীতির পথে বছদিন যাবং এগিয়ে চলেছেন কংগ্রেস—বহুদূর এসে গেছেন, জাতীয়

মৃক্তির দ্বারপ্রান্তেই এসে পৌছেছেন হয়ত—এই চলার পথে মোস্লেম সমাজের পক্ষ থেকে যথেষ্ঠ সাহাযাও পেয়েছেন, কাজেই সবচুকু পথ না ফুরোতে কংগ্রেস আরু রাজনীতির পথ ছেড়ে দিয়ে সমাজনীতির পথে পা বাড়াতে পারেন না। কংগ্রেস চান এই যাত্রার অবসানে সামাজিক সমস্যাগুলোর প্রতি মনোযোগ দিতে—মুসলমান সমাজের যে-অংশ এতদিন রাজনীতির পথে কংগ্রেসের সহযাত্রী হয়েছেন, অভিযানের শেষে তাঁরাও হয়ত মোসলেম সমাজের প্রতি মনোযোগী হবার অবকাশ পাবেন—এবং তথন কংগ্রেস, জাতীয় মৃক্তির সার্থক প্রতিষ্ঠান কংগ্রেস, সমগ্র মোদলেম সমাজের দাবী অসক্ষোচে সীকার করে সামাজিক মুক্তির সার্থক প্রতিষ্ঠান হয়ে উঠ্বে। কংগ্রেসের দেহে এই বিবর্ত্তনের সম্ভাবনা একাধিক কংগ্রেসনেতার সাম্প্রতিক উক্তি থেকেই অমুমান করে নেওয়া যায়। স্বাধীন ভারতবর্ষের রাষ্ট্রনীতি ভারতীয় সমাজের পায়ে শৃঙ্খল পরাতে পারবে না, সেথানে রাষ্ট্রকে বেঁচে থাকতে হবে সমাজেরই শুভামুধ্যায়ী হয়ে—পাশ্চাত্রের রাষ্ট্রপূজাকে কল্যাণকর বলে ভারতীয় মন কখনও গ্রহণ করবেনা—ভারতবর্ষের সমাজ-মনের ইতিহাস সন্ধান করেই এথানকার রাষ্ট্রের দায়ির নিণিত হবে।

অবশ্য ভারতবর্ষের সভ্যিকারের সামাজিক ইতিহাস আজ পর্যান্ত তৈরী হয়েছে কিনা সন্দেহ—যা তৈরী হয়েছে তা রাষ্ট্রিক ও সাংস্কৃতিক ইতিহাস। সমাজ ও সংস্কৃতি অভিন্নদেহী নয় তবু সাংস্কৃতিক ইতিহাসকে সামাজিক ইতিহাস বলে ভুল করবার দৃষ্টান্ত অনেক বিখ্যাত ঐতিহাসিকের রচনাতেই দেখা যায়। পাঠান-মুঘল যুগে হিন্দুমুসলমান সংস্কৃতির যে সমন্বয় ঘটেছিল—নৃত্যে, সঙ্গীতে, চিত্রে, ভাঙ্গর্যে, ভাষায় ও ভাবে যে সমন্বয়ের সন্ধান আমরা খুঁজে পাই তাকে দামাজিক সমন্বয় বলা ভুল। বিভিন্ন চুটি জাতির চুটি বিভিন্ন সংস্কৃতির মিশ্রণে তৃতীয় একটি সংস্কৃতি গড়ে উঠতে পারে—তার জন্মে এ-কথা বলা ঘায়না দে-চুটি জাতির সামাজিক সমন্বয় হয়ে গেছে। গ্রীকভাস্কর্য্যের প্রভাবে ভারতীয় ভাস্কর্য্যে নুতন একটি ধারা প্রবর্ত্তিত হয়েছিল বলেই আমরা ভাবতে পারিনে যে গ্রীক ও ভারতীয় সমাজপদ্ধতি ঐক্যের বন্ধনে বাঁধা পড়েছে। সেদিন একমাত্র বৈবাহিক বন্ধন অসক্ষোচে স্বীকার করেই হয়ত হিন্দুমুসলমানের সামাজিক সমন্বয় সম্ভবপর ছিল—তবে থিল্জি-তুঘলক বংশের কন্নেকজন স্থলতানের বা তু'একজন মুঘলসম্রাটের বিবাহ দিয়ে সামাজিক সমন্বয়ের মতো একটি বিরাট ব্যাপার সংঘটিত হতে পারেনা—চক্ত্রগুপ্ত মৌর্য্যের সঙ্গে গ্রীকরাজ সেলুক্স বৈবাহিক সম্পর্কে আবদ্ধ হয়েছিলেন বলে সে-ঘটনা হিন্দু-গ্রীক সমাজের সংমিশ্রন সূচিত করেনা। হিন্দুগুরু রামানন্দের কাছে মুদলমান কবীর দীক্ষা নিরেছেন-তেম্নি গ্রীক সামস্তরাজ হেলিওডোরাস ভাগবত ধর্ম গ্রাহণ করেছেন। হিন্দুভারতের দামা।জক ইতিহাদ বর্ণনায় যেমন আমরা গ্রীক্ সমাজের সঙ্গে হিন্দু সমাজের সমন্বরের কথা উল্লেখ করিনে, তেমি মুসলমান আনলের দামাজিক ইতিহাস-বিচাবে হিন্দুমুদলমানের দামাজিক সমন্বয় কল্পনা করার অধিকারও আনাদের নেই। ভারতবর্ধের ইতিহাসের কোনো অধ্যায়ে হিন্দুর ও মুদলমানের সমাজ ঐক্যের পথে অগ্রসর হয়নি—তা যদি হ'ত তাহলে দেশী বা বিদেশী কোনো প্রাকার রাষ্ট্রের শাসনই সে-পথ কল্প করে দাঁড়াতে পারতনা, কেননা, ভারতীয় সমাজ-শক্তি রাষ্ট্রপক্তির উদ্ধে অবস্থিত। অনেক বিচার-বৃদ্ধি ও বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গীর পরিচয় দিয়েও আজ পর্যান্ত হিন্দুর দামাজিক পদ্ধতি মোদলেম সামাজিক পদ্ধতির পাশাপাশি এসে দাঁড়ায়নি—'They neither intermarry nor intercline together' জিল্লাসাহেবের এই বাস্তব উক্তি গান্ধীজির খেদোক্তির মতোই আমাদের অনুধাবনীয়।

ভাই আজকের দিনে আমাদের মনে সবচেয়ে বড় প্রশ্ন এই যে হিন্দুমুসলমানের সামাজিক স্থিতাবস্থার বিবর্ত্তন সম্ভব কিনা—এমন কোনো শক্তি আছে কি না যাতে এছটি পৃথক সমাজ-রূপ একই গাঁচে গড়ে ভোলা যায় ? এ-প্রশাের উত্তর আধুনিক সমাজতাত্তিক ছাড়া আর কেট দিতে পারবেন বলে মনে হয়না। তিনি বল্বেন, এছু'টি সমাজরূপের ও সমাজপ্রকৃতির মিলন অসম্ভব নয় কিন্তু সমাজের নিজস্ব শক্তিতে সে-মিলন সংঘটিত হবেনা— কেননা, সমাজের নিজস শক্তি বলে যা আখ্যাত হয় তা অমূলতক্র—বিশেষ ধরণের কোনো উদার নীতির আকস্মিক প্রেরণা। একত্রে পানাহার বা অন্তবিবাহ যদি আকস্মিক প্রেরণাজাত হয় তাহলে তা দিয়ে সমাজশরীরে বিবর্তনের আলোডন আনা প্রােজনের তাগিদে এ-প্রেরণাকে দৃঢ়মূল হ'তে হবে, তবেই আন্দোলনের দোলায় তুলে উঠ্বে সমাজ-শরীর। এই প্রয়োজনের জন্ম দিতে পারে কে १—উত্তরে সমাজবিজ্ঞানী বলতে থাকবেন, সমাজ-রূপে ও সমাজ-প্রকৃতিতে যে-যে শক্তি সক্রিয় তাদের প্রকৃতিবিচার করলেই প্রয়োজনের জননীকে সাবিদ্ধার করা যায়। সমাজদেহে ক্রিয়াশীল শক্তিগুলো কি १ সামাজিক ইতিহাস প্রমাণ দেয় যে বহুদিন যাবৎ শাসক ও পালক হিসেবে ধর্ম্ম সমাজের উপর আধিপত্য বিচার করে এসেছে—কিন্তু ইতিহাসের কোনো একটি অধ্যায়ে এসে দেখা যায় ধর্মের শাসন-প্রতিভা এবং পালন-মহিমা মান হয়ে পড়ছে, সে-অধ্যায়ের মানুষগুলোকে দেখা যায় বিজ্ঞানে বিশ্বাসী এবং যন্ত্রোৎপাদনে প্রয়াসী। ভোগ্যোৎপাদনে যন্ত্রনির্ভরতার সূচনা থেকে আজ পর্যান্ত মানুষের ইতিহাসের যে-অধ্যায়, তার সামাজিক ব্যবস্থায় ধর্মের প্রভাব অন্তমিত—অর্থনীতিই সেখানে শাসক ও পালক। কাজেই সমাজের ভাঙাগড়া বা বিভিন্ন সামাজিক পদ্ধতির মিলন-বিচ্ছেদ আজ অর্থনীতির অঙ্গুলিনিদ্দেশের উপরই নির্ভরশীল। এধরণের বিশ্লেষণাস্তে সমাজবিজ্ঞানী বলবেন: ভারতীয় নব অর্থনীতি যদি যন্ত্রোৎপাদনের সাহাযো হিন্দুর ও মুসলমানের সমাজে একই ধরণের বিভিন্ন শ্রেণী তৈরী করে চলে অথবা শ্রেণীহীনতার জন্ম দেয়—সমাজের আভান্তরীন আমূল পরিবর্ত্তন যদি সূচিত হতে থাকে, একমাত্র তথনই প্রয়োজনের তাগিদে হিন্দুমুসলমানের সামাজিক মিলন সস্তব।

# यार्गमारा ५योत

## হেগেল ও মার্ক্ শ্রীনগেন্দ্রনাথ সেনগুপ্ত

যদিও মার্ক্স, হেগেলের স্থায় সর্ব্বত্রই দ্বান্দিক পদ্ধতির আশ্রয় নিয়াছেন এবং দার্শনিক পদ্ধতির জন্ম তিনি হেগেলের নিকট ঋণী, তথাপি তিনি হেগেলের দ্বান্দিক পদ্ধতির সারস্তা গ্রাহণ করিয়া উহার ভাববাদের বাহ্যিক খোলস পরিত্যাগ করিয়াছেন। সেইজন্ম মার্ক্ সীয় বস্তুবাদী দুর্শন হেগেলীয় ভাববাদী দুর্শনের সম্পূর্ণ বিপরীত। হেগেল তাঁহার মূলভাবকে জগতের চরমসত্য বলিষা ধরিয়া নিয়াছেন। মানবের নৈয়ায়িক চিন্তাধারা কি প্রকারে দ্বন্দ্রের ভিতর দিয়া এই চরম মূলদত্যে উপনীত হয়, তিনি তাঁহার আয়বিজ্ঞানে তাহাই দেখাইয়াছেন। আমরা এ-বিষয়ের পূর্কেই আলোচনা করিয়াছি। মূলভাবই মানুষের মনে গভিবেগ সঞ্চার করে এবং তাহার ফলে মামুষের নৈয়ায়িক চিন্তাধারা নিমূহর স্থর হইতে উদ্ধিতর স্তরে উপনীত হয়। যথন সামুষের মন নৈয়ায়িক চিন্তার ফলে মূলভাবের সন্ধান পায় তথনই সে স্বাধীনতা লাভ করে। হেগেল তাঁহার স্থায়বিজ্ঞানে নৈয়ায়িক তত্ত্বসমূহকে প্রপর বিস্তস্ত করিয়াছেন। তাঁহার মতে দৃশ্যমান জগৎ ভাবজগতের বাহ্যিকরূপ। স্থুতরাং দৃশ্যমান বাহ্যজগতের স্বতন্ত্র কোন অস্তিত্ব নাই। বাহ্যজগৎও দ্বান্দ্বিকের নিয়ুসালুসারে নিম্নতর স্তর হুইতে উদ্ধৃত্তর স্তুরে প্রকাশিত হয়। তাই প্রাণহীন বস্তু হুইতে প্রাণের ও মনের আনির্ভাব ঘটিয়া থাকে। হেগেল বলিয়াছেন যে যাহা চিন্তারাজ্যে সত্য তাহা বাস্তব জগতেও সত্য। কিন্তু তাঁহার নিকট ভাবজগতেরই স্বতন্ত্র অস্তিহ আছে। দৃশ্যমান বাস্তব জগতের সেরপ স্বতন্ত্র অস্তিত্ব নাই। স্থতরাং বাস্তব জগৎ ভাবজগতের কেবলমাত্র ছায়া**র** স্থরপ।

কিন্তু মার্ক্সের মতে ভাব সর্বদাই মানবশরীরের উপর নির্ভরশীল। মানুষের মস্তিক্ষের ক্রিয়া হইতেই চিন্তাধারায় উন্তব। স্ক্তরাং মানব-শরীর-নিরপেক্ষ ভাবের কোন অস্তিত্ব নাই। তাই মার্ক্স্বলেন যে হেগেলের ভাববাদ রহস্তজালে আরুত। হেগেল বস্তুকে ভাবের উপর নির্ভরশীল করায় তাঁহার দর্শন প্রত্যক্ষসত্যকে অস্বীকার করিয়াছে। মার্ক্স্বস্তুবাদী দার্শনিক এবং তিনি প্রত্যক্ষকেই জ্ঞানের ভিত্তি বলিয়া ননে করেন। তাঁহার মতে অনুমানের সাহায্যে সামরা তথনই সত্য নির্ণয় করিতে পারি যখন সন্মান প্রত্যক্ষকে আপ্রেয় করিয়া অপ্রসর হয়। হেগেলের মতে সত্যের অতি-প্রাকৃত বাস্তবতা আছে। কিন্তু মার্ক্সের মতে যাহা বাস্তব তাহা আমরা কেবলমাত্র নিরীক্ষণ ও পরীক্ষণের সাহায্যেই নির্ণয় করিতে পারি এবং সন্মান প্রত্যক্ষলের বাস্তব সত্যের উপর নির্ভর করিয়াই অপ্রসর হইতে পারে। তাই মার্ক্স্ বিলিয়াছেন যে হেগেল তাঁহার মন্তিক্ষ-প্রস্তু ভাবকে জগতের ক্রম্থা করিয়া গাড়ীকে ঘোড়ার সন্মুখে স্থাপন করিয়াছেন। সেইজন্সই মার্ক্সের প্রধান উদ্দেশ্য ছিল হেগেলীয় দর্শনকে বিপরীতমুখী করিয়া তাহাকে তাহার যথাযথ স্থানে স্থাপন করা। এই বাহ্য দৃশ্যমান বস্তুজ্গৎই দর্শনের প্রথম স্বীকার্য্য সত্য, কারণ এই জগতের অভ্জিতা হইতেই মানবজ্ঞানের উন্তব, এবং মানব সর্ব্বদাই তাহার ব্যবহারিক জীবনে এই জগতের অভ্জিত্ব স্থীকার করিয়া থাকে। এই বাহ্য জগতকে স্থীকার না করিলে মানবের জীবন্যাত্রা নির্ব্বাহ করা অসম্ভব হয়। স্ত্তরাং মার্ক্স্ বলেন যে হেগেলের দর্শন যুক্তিসঙ্গত নহে। বস্তু জগতের অন্তিত্বকেই দার্শনিক জ্ঞানের মূল্সত্য বলিরা ধরিয়া নিতে হইবে, ইহাই মার্ক্সের নত। এইজন্মই মার্ক্সীয় দর্শন বস্তুবাদী।

দিতীয়তঃ হেগেলের সত্য-জগৎ ভাবময় হওয়ায় উহা কালের পরিবর্তনের উদ্ধে। হেগেলের মতে সময় অবাস্তব। স্কুতরাং তিনি যে অভিব্যক্তির ধারার বর্ণনা করিয়াছেন উহা কোন কালাতীত অদৃশ্য জগতে ঘটিয়া থাকে। কিন্তু মার্ক্সের মতে সময় বাস্তব। এই বাহ্যপ্রকৃতি দেশে ও কালে পরিবাক্ত। স্কুতরাং দেশ ও কাল এই চলমান প্রকৃতিরই প্রকাশভঙ্গীর বিশেষরূপ। কাল বাস্তব। চরমসত্য কালাতীত নহে। কালের বাহিরে অভিব্যক্তির কোন অন্তিত্বই থাকিতে পারে না। সমস্ত পরিবর্তনই কালের ইতিহাসে লিপিবদ্ধ থাকে। হেগেলের দর্শন কার্ম্যকে কারণ করিয়াছে এবং কারণকে করিয়াছে কার্য্য। ভাবজগৎ দৃশ্যমান জগতের কারণ নহে। দৃশ্যমান জগতের ক্রমবিকাশের ফলেই চেতনার অথবা ভাবের উদ্ভব হইয়া থাকে।

হেগেলের মূলভাব ঈশ্বরূপী হওয়ায় তাঁহার দর্শনকে ঈশ্বরের আত্মজীবনী বলা যাইতে পারে। স্থতরাং হেগেলীয় দর্শনের মতে জগতের পরিবর্ত্তনের যে ইভিহাস তাহা ঈশ্বরের জীবনের ইভিহাস। এই জগৎ প্রকাশ করিয়া ঈশ্বর তাঁহার নিজকে প্রকাশিত করেন এবং মানব জীবনের নৈতিক, রাষ্ট্রিক, অর্থ নৈতিক প্রভৃতি কর্ম্মধারার ভিতর দিয়া ভাবরূপী বিশ্বস্থা আপনাকে প্রকাশিত করেন। সাহিত্যে, শিল্পে এবং ধর্মেও আমরা এই মূলভাবের আত্মপ্রকাশ দেখিতে পাই। এই বাহাজগতের ও মানবের অভিব্যক্তির ভিতরে হেগেল দেখিতে পাইয়াছিলেন বিশ্বস্থার আত্মপ্রকাশের ভঙ্গী। সুভরাং হেগেলের মতে ইতিহাসের

ভিতরে আমরা দেখিতে পাই বিশ্বস্রফার জীবনর্তান্ত। যে উদ্দেশ্য জগতকে পরিচালিত করে তাহা বিশ্বস্থার স্বাধীন আত্মনিয়ন্ত্রণের কশ্মধারা হইতে উদ্ভূত। স্থুতরাং জগতের ইতিহাসের গতি মূলভাবদ্বারা নিয়ন্ত্রিত।

মার্ক্সের মতে ইতিহাসের পরিবর্ত্তন নির্ভর করে কর্ম্মজীবনের উপর। মান্ত্র্যকে জীবনধারণের জন্ম অর্থোৎপাদন করিতে হয় এবং এই অর্থোৎপাদনের প্রয়োজনে মানব-সমাজের ভিতরে বিরুদ্ধশোণীর উদ্ভব হয়। মানব সমাজের এই শ্রেণীর উদ্ভবের ফলে শ্রেণীর সঙ্গে শ্রেণীর সংঘাত অবশ্যস্তাবী হইয়া উঠে। অর্থোৎপাদন ব্যাপারে যাহারা শক্তিমান অর্থাৎ অর্থোৎপাদনের মূলধন যাহাদের হাতে তাহারাই সমাজকে ও রাষ্ট্রকে পরিচালনা করে। কিন্তু অর্থোৎপাদনের উপায় বিভিন্ন যুগে বিভিন্ন প্রকারের। দেই জন্মই আমরা বিভিন্ন যুগের বিভিন্ন প্রকারের রাষ্ট্রব্যবস্থা ও সমাজব্যবস্থা দেখিতে পাই। আধুনিক ধনিক সমাজের অর্থোৎপাদন ব্যবস্থা অমুশীলন করিয়া মার্ক্স্ দেখাইয়াছেন যে কি প্রকারে আধুনিক সমাজ ধনিক ও শ্রমিক এই চুই প্রেণীতে বিভক্ত হইয়াছে। তিনি আরও দেখাইয়াছেন যে ধনিকদের হাতে মূলধন থাকায় কি প্রকারে ধনিকপ্রেণী রাষ্ট্রের পরিচালক হইয়া পড়িরাছে। তাই তাহার মতে ধনিক শ্রেণীর হাতে রাষ্ট্র ঢালনার ভার থাকায় তাহারা তাহাদের আধিপত্য রক্ষার জন্ম আইন, শিল্প, সাহিত্য, দর্শন প্রভূতিকে আপনাদের স্বার্থরক্ষার উপযোগী করিয়া লইয়াছে। তিনি আরও বলিয়াছেন যে আবুনিক যান্ত্রিক্যুগে ধনিক সমাজে অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থার সঙ্গে অর্থোৎপাদনের শক্তির সংঘাত ঘটিয়াছে এবং এই দ্বন্দ্রের ফলে শ্রমিকশ্রোণী সচেতন হইয়া উঠিয়াছে! ফলে সবদেশেই ধনিক-সম্প্রদায়ের সঙ্গে শ্রমিক সম্প্রদায়ের সংঘাত বাধিয়াছে। মার্ক্স মনে করেন যে ধনিক-সমাজ-শরীরে যে দ্বন্দ্ব বর্তুমান সে দ্বন্দ্বের অবসান হইবে তথনই যথন শ্রামিক সম্প্রদায়ের হাতে মুলধনের অধিকার আদিবে এবং তাহার। রাষ্ট্র পরিচালনার অধিকার পাইবে। এইরূপ সমাজতান্ত্রিক ব্যবস্থা হইলে ধনোৎপাদনের সামাজিক ব্যবস্থার দঙ্গে ধনোৎপাদনের শক্তি-সংঘাত দুরীভূত হইবে। যথন সমাজতান্ত্রিক রাষ্ট্রব্যবস্থা স্থাপিত হইবে তখন সাইন, শিল্প, সাহিত্য, দর্শন প্রভৃতি নূতন রূপ ধারণ করিবে। স্থতরাং মার্ক্ষের মতে মানব-সমাজের শ্রেণীসংঘাতের ফলে ইতিহাসের ক্রমবিকাশ ঘটিয়া থাকে এবং এই শ্রেণীবিভাগর **মূলে আছে অ**র্থোৎপাদনের ব্যবস্থা। সেইজন্তই মাক্ষীয় দর্শনের মতে ইভিহাসের গতি নির্দ্ধারণ করে মান্তুষ। মান্তুষ তাহার ব্যবহারিক জীবন যাপন করিবার জন্ম নবনব রূপে ইতিহাসের গতি নিয়ন্ত্রিত করে। স্থতরাং ইতিহাস মানুষের ইতিহাস। ইহা বিশ্বস্থার জীবন চরিত নহে।

ইহা হইতে স্পষ্ট প্রতীয়মান হয় যে হেগেলীয় দর্শনের দৃষ্টি পশ্চাৎদিকে, কিন্ত

মার্ক সীয় দর্শনের দৃষ্টি সম্মুখদিকে। হেগেল দেখাইয়াছেন যে কি প্রকারে বিশ্বস্তার ইচ্ছা অথবা আত্মনিয়ন্ত্রিত কর্মাভঙ্গী জগতের স্তরে স্তরে প্রকাশিত হয়। ইহার ফলে হেগেলের রাষ্ট্রমত একটি বিশেষরূপ গ্রহণ করিয়াছে। তাঁহার মতে বি**ভিন্ন রাষ্ট্র**ব্যবস্থার মধ্য দিয়া বিশ্বস্তুগ তাঁহার আত্মপ্রকাশ করিয়া থাকেন। ইহা হইতে এই সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়া যায় যে রাষ্ট্রচালকদের ইচ্ছাই ভগবানের ইচ্ছা। অবশ্য হেগেল ইহা স্বীকার করেন যে প্রত্যেক রাষ্ট্রে বিধাতার ইচ্ছা সমানভাবে প্রকাশিত হয় না। তিনি তাঁহার সময়ের প্রাশিয়ার রাষ্ট্রব্যবস্থাকেই আদর্শ ব্যবস্থা বলিয়া মনে করিতেন। কিন্তু সে রাষ্ট্রব্যবস্থায় জনগণের কোন স্বাধীনতা ছিল না। তথাপি তিনি তথাকার রাষ্ট্রচালকদের ইচ্ছাকেই বিশ্বস্রুষ্টার ইচ্ছা বলিয়। মনে করিতেন। তাই হেগেলের মতে রাষ্ট্রের অধীনতা স্বীকার করিয়া চলিলেই প্রত্যেক ব্যক্তি তাহার পূর্ণ জীবন লাভ করিতে পারে। স্থৃতরাং রাষ্ট্রের আইন সমূহকে প্রত্যেক ব্যক্তিরই মানিয়া চলা আবশ্যক। কারণ ইহা শুদ্ধবৃদ্ধির প্রকাশরূপ। এই রাষ্ট্রদর্শনের মতে কোন সংঘের অথবা ব্যক্তির রাষ্ট্রের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করার অধিকার নাই। মার্কদের রাষ্ট্রীয় মত ইহার পরিপন্থী। তিনি বলেন যে শ্রেণীর দ্বন্দ্র হইতেই রাষ্ট্রের উল্লব হয়। প্রত্যেক রাষ্ট্রেই শাসক ও শাসিত এই হুইশ্রেণীর অস্তিত্ব বর্ত্তমান। অবশ্য তিনি যথন এইমত প্রকাশ করিয়াছিলেন তথন কোন সাম্যবাদী রাষ্ট্রের আবির্ভাব হয় নাই। তাহার মতে শাসকশ্রেণী আপনাদের শ্রেণীস্বার্থ রক্ষা করার জন্ম রাষ্ট্রের কর্তৃত্ব গ্রাহণ করে। তাহাদের স্বার্থরক্ষার জন্ম তাহারা আইন রচনা করে। স্থতরাং রাষ্ট্রের আইন কোন অমোঘ সত্যের প্রকাশরূপ নহে। শাসকশোণীর হাতে মূলধন থাকায় তাহারা অর্থোৎপাদন ব্যাপারে শক্তিমান। তাই তাহারা সহজেই নিম্নশ্রেণীর ব্যক্তিদিগকে আপনাদের করায়ত্ত করিতে পারে। নিমুশ্রেণীর উপর প্রভুত্ব বজায় রাখিবার এতা উচ্চপ্রেণীর ব্যক্তিগণ রাষ্ট্রপরিচালনের ভার আপনাদের হাতে গ্রহণ করে, স্কুতরাং ইহা ধনিকশ্রেণীর স্বার্থরক্ষার অমুকুল। মার্ক্সের মতে রাষ্ট্রক্ষমর্তা পরিচালিত হয় নিমুশ্রেণীর ব্যক্তিদিগকে নিপীড়িত করিয়া ও পরাধীন রাখিয়া উচ্চত্রেণীর ব্যক্তিদের স্বার্থ রক্ষা করার উদ্দেশ্যে। ফলে সমাজের তুইশ্রেণীর মধ্যে দ্বন্দ্ব অনিবার্য্য হইয়া উঠে। এইরূপ ব্যবস্থার ফলে রাষ্ট্রব্যবস্থার দঙ্গে জনস্বার্থের সংঘাত অনিবার্য হয়। যে অর্থোৎপাদন ব্যবস্থার উপর রাষ্ট্রব্যবস্থার ভিত্তি সেই অর্থোৎপাদন ব্যবস্থার ভিতরে দ্বন্দ্ব উপস্থিত হয়। অর্থোৎপাদনের শক্তির সঙ্গে সামাজিক ব্যবস্থার অসামঞ্জস্ম অথবা দ্বন্দ্ব ক্রমেই বিষম হইয়া উঠে। এই দ্বন্দ্বের অবসান হইতে পারে তখনই যখন শ্রমিকশ্রেণী অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থা আপনাদের করায়ত করিতে পারে। কিন্তু শ্রমিকশ্রেণী অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থা তথনই করামত করিতে পারে যথন তাহারা বিপ্লবের সাহায্যে ধনিকদের হাত হইতে আপনাদের হাতে মূলধনের অধিকার কাড়িয়া আনিতে পারে। এইরূপ বিদ্রোহের ফলে সমাজতান্ত্রিক সমাজ গঠিত ইইতে পারে। এইরূপ সমাজে অর্থোৎপাদন শক্তির সহিত সমাজ-ব্যবস্থার দ্বন্দ্ব দূরীভূত হয় এবং শ্রমিকগণ আপনাদের হাতে রাষ্ট্র পরিচালনার ভার গ্রহণ করিয়া সমগ্র জনগণের হিতার্থে রাষ্ট্রপরিচালনা করিতে পারে। স্কুতরাং আমরা দেখিতে পাই যে মার্ক্সীয় দর্শনের মতে রাষ্ট্রব্যবস্থার স্বরূপ নির্ভর করে সমাজের আর্থিক ব্যবস্থার উপর। হেগেলের দর্শন বিশ্লববাদের পরিপন্থী, কিন্তু মার্ক্সীয় দর্শন বৈশ্লবিক। তাই বার্ণার্ড-শ বলিয়াছেন যে সমাজবিজ্ঞান মার্ক্সের করতলগত, তিনি সমাজের গতি ঐতিহাদিক দৃষ্টির দাহায্যে অমুধাবন করিয়াছেন, তিনি সমাজের পরিবর্ত্তনের কারণসমূহ বৈজ্ঞানিক দৃষ্টির দ্বারা স্থিরীকৃত করিয়াছেন, তাঁহার দৃষ্টি ভবিষ্যৎ এর দিকে স্থাপিত। তিনি তাঁহার পথ হইতে কিছুমাত্র বিচলিত হন না এবং তিনি বিশ্লবের দাহায্যে কি প্রকারে সাম্যবাদা সমাজ গঠন করা যাইতে পারে দেই সম্বন্ধে সম্পূর্ণ অবহিত।

হেগেলের নৈয়ায়িক তত্ত্বসমূহ (ক্যাটিগরি । অভিজ্ঞতা হইতে সংগৃহাত হয় নাই।

মৃতরাং ঐ সব তর মানব অভিজ্ঞতার বাস্তবজীবন হইতে বিশ্লিষ্ট। মার্ক্সের মতে ক্যায়ের

তত্ত্বসমূহ সংগৃহাত করিতে হইলে আমাদের বাস্তব অভিজ্ঞতার উপর নির্ভর করিতে হইবে।

একর, বহুর, সাদৃশ্য, অসাদৃশ্য, সমগ্রহ, অংশ র প্রভৃতি তত্ত্বসমূহের ধারণা আমরা অভিজ্ঞতার

সাহাধ্য ব্যতীত করিতে পারিনা। হেগেলের স্থায়শাস্ত্র মানবের অভিজ্ঞতার বহিভূতি

হওয়ায় উহা মানবের বাস্তব চিন্তাধারাকে স্থবিক্সন্ত করিতে পারে নাই। তিনি অভিপ্রাকৃত

ধারণার সাহাধ্যে বাস্তবের স্বরূপ নির্ণয় করিতে গিয়া পথভান্ত হইয়াছেন।

হেগেলের নীতিবাদও বাস্তবসত্যের উপর নির্ভরশীল নহে। তিনি সেই কর্ম্মসূহকে নীতিসঙ্গত বলিয়াছেন, যাহারা বিশ্বস্রুটার কর্মধারার সঙ্গে স্থাসঙ্গত। কিন্তু বিশ্বস্রুটার কর্মধারা নির্ণয় করিতে হইলে আমাদের চলিয়া যাইতে হয় বাস্তব অভিজ্ঞতার বাহিরে। মার্ক্সের মতে মামুষের নৈতিক ধারণা তাহার সামাজিক জীবনের উপর নির্ভরশীল। ইতিহাস অমুধাবন করিলে ইহাই দেখিতে পাওয়া যায় যে সমাজ-ব্যবস্থার পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে নৈতিক ধারণার পরিবর্তন ঘটিয়া থাকে। স্থুতরাং মার্ক্সের মতে কোন নৈতিক ধারণাই চিরকালের জন্ম সত্য নহে। মার্ক্সীয় দশনের মতে যে সব নৈতিক ধারণা প্রগতিশীল, যাহা অর্থোৎপাদন ব্যবস্থার সঙ্গে স্থুসঙ্গত, তাহাই গ্রহণীয় নৈতিক ধারণা নহায্যে আমরা সমাজতান্ত্রিক সমাজ ব্যবস্থার দিকে অগ্রসর হইতে পারি মেইসব নৈতিক ধারণাই গ্রহণীয়।

হেগেলের সত্য সম্বন্ধীয় ধারণ। ও মার্ক্ সের সত্য সম্বন্ধীয় ধারণা একরূপ নহে। হেগেলের মতে যে সব ধারণার ভিতরে সামঞ্জন্ম আছে অর্থাৎ যে সব ধারণা মূলভাবের সঙ্গে স্থাকৃত তাহারাই সত্য। অবশ্য হেগেল কোন কোন সত্যকে উচ্চস্তরে এবং কোন কোন সত্যকে নিম্নস্তরে স্থাপন করিয়াছেন। তাই তাঁহার মতে সত্যের উচ্চনীচ পর্যায় আছে। মার্ক্ স কিন্তু সামঞ্জন্মকে সত্যের নির্ণায়ক মনে করেন না। তিনি বলেন যে প্রত্যক্ষের অথবা ধারণার সত্য নির্ণয় করিতে হইলে আমাদিগকে সামাজিক ব্যবহারের উপর নির্ভর করিতে হইবে। স্থতরাং ব্যবহারিক জীবনের পরিবর্ত্তনের সঙ্গে সঙ্গে সত্যের ধারণাও পরিবর্ত্তিত হইয়া থাকে। সত্যকে চিরন্তন মনে করা ভুল। প্রত্যেক সত্যকেই যুগোপ্রোগী ব্যবহারিক জীবনের সাহায্যে প্রমাণিত করিতে হইবে।

হেগেল অসীমের ধারণার সাহায্যে সসীমের স্বরূপ নির্ণয় করিয়াছেন। সেইরূপ তিনি চিরস্তন কালের ধারণার সাহায্যে বাস্তব কালের ধারণার স্বরূপ নির্ণয় করিতে চেন্টা করিয়াছেন। মার্ক্সীয় দর্শনের মতে অসীমের ধারণা করিতে হইলে আমাদিগকে সসীমের অভিজ্ঞতার উপর নির্ভর করিতে হয়। আমরা চলমান কালের সাহায্য ব্যতীত চিরস্তন কালের ধারণায় উপনীত হইতে পারি না।

এই সব বিষয়ে মার্ক্সীয় দর্শনের সঙ্গে হেগেলীয় দর্শনের মূলতঃ প্রভেদ। ইহা হইলেও মার্ক্স দ্বান্দিক পদ্ধতির জন্ম হেগেলের কাছে ঋণী। হেগেল ও মার্ক্স উভয়েই জগৎকে গতিশীল মনে করেন। হেগেল ও মার্ক্স উভয়েই ক্যান্টের ব্যক্তিস্বভন্তরবাদের পরিপন্থী। হেগেল ও মার্ক্স উভয়েই স্বীকার করেন যে সমাজের অন্তিস্বের উপরই ব্যক্তির অন্তিস্ব করে। উভয়েই স্বাকার করেন যে সমাজের অন্তিস্বের উপরই ব্যক্তির অন্তিস্ব করে। উভয়েই সমাজকে ব্যক্তির উদ্ধি স্থান দিয়াছেন। মার্ক্সীয় দর্শন পূর্ববৈত্তী বস্তুবাদী দর্শনের সঙ্গে ভাববাদী দর্শনের সামঞ্জম্ম স্থাপন করিয়াছে। হেগেল ও মার্ক্স উভয়েই বার্ক্ লির আত্মসর্বস্থ ভাববাদের ও হিউমের অভিজ্ঞতাবাদের পরিপন্থী। স্কুতরাং মার্ক্স, তাঁহার স্বকীয় দার্শনিক মতবাদে উপস্থিত হইবার জন্ম হেগেলের দার্শনিক মতবাদ ইহতে যথেষ্ট সাহায্য পাইয়াছেন।

ইহার পরে আমরা যখন মার্ক্সীয় দ্বান্দিক পদ্ধতির আলোচনা করিব, তথন আমরা হেগেলীয় দ্বান্দিক পদ্ধতির সঙ্গে মার্ক্সীয় দ্বান্দিক পদ্ধতির সঙ্গে মার্ক্সীয় দ্বান্দিক পদ্ধতির পার্থক্য কি তাহা দেখাইতে চেষ্টা করিব।



### দ্বীপ শিকারীকে সোমনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়

শরতের দিনগুলো আজকাল কেবল আলোর অনেক নরম রোদ ছড়াতে জানে। অনেক সবুজ রোদ সাগরের জলের ওপব চুর্ণ আকাশগুলো কুড়িয়ে আনে।

শরতের রাতগুলো আজকাল কেমন প্রেমের ফুলের কুঁড়িকে ছুঁয়ে ফোটাতে পারে। রবার পাতার ফাঁকে উকিঝুঁকি একটি চাঁদের অনেক চোখের ঘুম স্বপ্নে কাড়ে।

এমন শ্বত তবু এমন এমন কেন সব; তোমরা শিকারী কারা এদেশে এলে! আমার সবুজ দ্বীপে আয়ুধ নামার কলরব, লোহার জাহাজ ঘাটে নোঙ্গর কেলে।

এমন শরতথানি আকাশের আলোর প্রেমের আঘাতে আঘাতে ছিঁড়ে ছিটাবে কেন ? দাঁড়াও দাঁড়াও ওগো, আধ-চেনা বন্ধু দূরের এ দীপে শিকারে এসে লঙ্জা মেন'।

### সাদা পাথীরা

### श्रामाश्रम हट्डोशीशाश

সাদ। পাখীদের পাখার ঝাপট দেখেছ কি তুমি ভাই, শব্দ শুনেছ কানে ?

আলো সমুদ্রে বাস ভাহাদের, আলোকের রোশনাই তাই ভাহাদের প্রাণে।

যে পথে তাহারা উড়ে যায় দেথা আলোয় আলোকময়,
—তমদা অপস্ত :

মৃত্যুর দেশে এসে গেয়ে যায় নব-জীবনের জয় দিঞ্জিয়া অমৃত।

শিকারীরা সব ওৎ পেতে থাকে লক্ষ্য করিয়া তীর বক্ষ ভেদিতে চায়,

কিরে আসে ভীর আনে সাথে তার আলোকের পক্ষীর রক্তের বস্থায় !

সাদা পাথীদের রক্ত দেখেছ ? তাদেরও রক্ত লাল ভোমার-আমারি মত ;

রক্ত আলোকে দেখাইয়া পথ, উড়ে যায় পালে পাল শির করি উন্নত!

সাদা পাগীদের বচন শুনেছ, করণ দেখেছ চোথে ধরণ দেখেছ ভাই ?

মর জগতের তিমির বিদারি উড়িছে অমরালোকে
মৃত্যু তাদের নাই।

### একটি কবিতা

### আশ্রাফ সিদ্দিকী

আজকে ঝড়ের রাতে এমনি ঝড়ের রাতে বাতায়নে বদে বদে হে রাজকুমারী! একটি করুণ-স্থুরে একটি গানের কলি যদি আমি ছেড়ে দিই হুরন্ত-বাতাদে তুরন্ত হাওয়ার খামে নিশাস্-লেখনি দিয়ে একটি কবিতা যদি লিখে দিই আমি— দে স্থর কি আচমকা সে লেখা কি আ**চমকা** আনবে ঝড়ের দোলা প্রামাদে ভোমার? অনেক সাগর দোলা অনেক নাগর দোলা স্মৃতির জোয়ার---ভোমারে কি টেনে নেবে খোলা বাভায়নে? তোমারো কি ঘুমহারা কমল-নয়নেঃ মেঘের অরণা হতে অকস্মাৎ ঝিলিমিলি একটি বিজ্ঞালি মনে করে দেবে সেই পুরানো জগত ? যে জগতে রাজবালা—রাজার কুমার ময়নামতীর কুলে মালা গাঁথে আর আহা যেথা চাঁদিনীর মধু-উপবনে রজনী পোহায়ে যায় কৃজনে কৃজনে । আর যদি সে সময় একটি রাতের পাথী ডেকে উঠে অকস্মাৎ: 'বউ কথা কও'— আর সে স্থরের সনে মিলে গিয়ে মোর স্থর যদিবা শোনায় আরো অতি সকরুণ— হয়ত বা বাভায়নে উত্তলা ঝড়ের বায়ে উড়বে তখন তব এলো কেশ-রাশ হয়ত তথন তুমি মেঘ পানে চেয়ে চেয়ে ছেড়ে দেবে কত কত লোনা-নিখাস… যদি ছেড়ে দাও আর যদি মনে পড়ে যায় তা'হলে তোমারে কহি রাজকুমারী গোঃ ভোমার কবরী হ'তে তুলে নিয়ে তু'টি ফুল রে'ঙে দিয়ে সধরের চুমায় চুমায়— ছেডে দিও দলগুলি উতল-হাওয়ায়…৷ যুম নয় জাগা নয় আধো ঘুম আধো জাগা এমনি কেমন এক অলস ক্ষণে হয়ত শিয়রে মম ফ্রেমেবাঁধা ফটো তব ছড়ায়ে হাসির বান চপল নয়নে— কথা কয়ে যাবে অবিকল চুম দিয়ে যাবে অবিরল...! আর যদি অকস্মাৎ স্থপন ভাংগিয়া যায়—ভেংগে যায়—ভেংগে যাবে—হরত তথন-তারার সমুক্ত হ'তে মেঘের বন্দর হ'তে রূপার মতন সেই ঝলমল্ চাঁদ :

9

যুম-ভাংগা বাতায়নে দাঁড়াবে আমার— দে চাঁদ ত চাঁদ নয়—সে মুথ তোমার।

# गश्मात्र अश्चारि

# প্রচলিত গানের কতক মণিলাল সেনশ্ম

বকা ও অসভা মানুষের মধ্যে যে গানবাজনা ও নাচ পাওয়া যায় সে-গুলি আলোচনা করলে অতি আদিম কালের সঙ্গীত কিরূপ ছিল তার একট আভাস যেমন আমরা পাই আবার মামুষের মানসিক উন্নতির সঙ্গে সঙ্গে কি কি ভাবে দঙ্গীত পরিবর্ত্তিত হয়ে এসেছে তারও কতক নিদর্শন আমরা পাই। যে কোন অসভা সমাজের সঙ্গীত আলোচনায় দেখা যাবে যে স্তারের আবেদন তাদের মধ্যে পরে এসেছে: প্রথমে এসেছে তাল, তারপর নাচ। সাওতালদের সঙ্গীতে দেখা যায় যে স্থর বড়ই একঘেয়ে। সাদল (প্রাচীন নাম--সর্দল) বাজনাই প্রধান: তার উপরই সকলের দৃষ্টি ও পরে নাচের লোভ। আফ্রিকার বহুদের গানবাজনা নাচের আসরে দেখা যায় যে সার বেঁধে স্ত্রীপুরুষ অনেকে দাঁড়ায়। একজন একটা বিরাট আকারের নাগরায় বেশ বড় ও মোটা কাঠি দিয়ে একটানা ঘা দিতে থাকে। সঙ্গে সকলে হাতে তালি দেয়: আর চীৎকার করে একই স্থারের পুনরারতি করে। তাছাড়া এক তালির সঙ্গে সকলে সামনের দিকে ঝুঁকে পড়ে আবার আর এক তালির সঙ্গে শরীর সোজা করে। এই তাদের সঙ্গীত। সান্দামানের অসভ্যদের দেখা গেছে একটা বড তক্তা গাছে ঝোলানো, তাতেই কাঠি দিয়ে আওয়াজ করছে। আর তাকে কেন্দ্র করেই একটানা স্থুর ও নাচ চলছে। এমন প্রমাণ আরও দেওয়া যায় যে অসভ্যদের মধ্যে তালকেই প্রাধান্ত দেওয়া হয়েছে তারপর নাচ, তারও অনেক পরে স্থর এসেছে। শুধু অসম্ভাদের মধ্যে কেন আমাদের থুব নীচু স্তারের মধ্যেও যে বাজনা নাচ গান রয়েছে তাতেও তাল আর তালযন্ত্রের প্রতি ভক্তিই প্রমাণ করে যে স্থরটুকু তাদের কাছে কিছুই নয়। হোলির আগে যে রামাহো রামাহো চলতে থাকে তাতে দেখা যায় একটি বা ছুটি ঢোলক মাঝখানে রেখে তার চারদিকে বলে এই বাছ্যম্বটি কপালে ঠেকিয়ে কেবল রামাহে। রামাহে। স্কুর করে বল। হয়। গান না হয়ে তা কোলাহল হয়ে উঠ্ল কিন্তু তাতে কি হয় তাল ঠিক আছে তো। এই যে তালের বাধাবাধি ও স্থারের স্বল্লতা সেটিই অসভ্য সঙ্গীতের লক্ষণ। সভ্যতার সঙ্গে

সঙ্গে মন স্থকুমারত্ব যত অনুভব করতে থাকে স্থারের কাজ বেড়ে থেতে থাকে তাল কমঙে থাকে। কাজেই যে-সঙ্গীতে তালের বন্ধন বেশী ও জটিল সে-সঙ্গীত ততই নীচু।

অসভাদের সঙ্গীতযন্ত্রগুলি প্রথম সৃষ্টি হয়েছে। তাল দেওয়ার যন্ত্রগুলিই প্রথমে সৃষ্টি করে তারা তাদের বৃদ্ধিমন্তার পরিচয় দিয়েছে। প্রথমে শুধু কাঠ বাজিয়েছে কত শত বৎসর—তার কে খবর রাখে। তার অনেক অনেক পরে নাগারা, ঢোলক মাদল জাতীয় যন্ত্রগুলি আবিচ্চার করেছে। বহা পক্ষীর ডাকগুলি অনুকরণ করার জহাই বাঁশ দিয়ে বাঁশী তৈয়ার করেছিল অসভ্য মানুষ। তার অনেক পরে সেগুলি সঙ্গীতে ব্যবহার করা হয়েছে। অনেকে বলে তাগুব ও লাম্ম কথা ছটিব আছিপর নিয়ে তাল কথাটির সৃষ্টি। কিন্তু হাত তালি হতে তাল শক্টির প্রথম উৎপত্তি হয়েছে যারা বলে তাদের কথাই যুক্তিযুক্ত কেন না ছটিই অনেক পরবর্ত্তী কালের সৃষ্টি।

পাট-ধান ক্ষেতের মধ্য হতে, নদীতে মাঝির মুখ হতে হাটে যাওয়ার পথে যে-সব গান ও স্থার এই বাংলা দেশে শুন্তে পাওয়া যায় সে গুলির সংখ্যা ও শ্রেণী কম নয়ঁ। কত পল্লীর কত অজ্ঞাত-স্বভাব কবি ও স্থার-রচয়িতার আগুরিক যায়ে ও চেপ্তায় কতকাল ধরে রচিত হয়ে হয়ে বর্ত্তমান আকার ধরে সাধারণের আবেগকে স্থারে প্রকাশ করেছে তার সঠিক ইতিহাস জানা নেই। নানা উদ্দেশ্যে গান বাজনা নাচ হতো এবং এখনও হয়; বাংলার লোকসঙ্গীতও সেভাবেই নানাশ্রেণীভূক্ত হয়ে আছে। যেমন ধরা যাক সারি গান! একই রকমের ঝোঁক রাখবার জন্য একটি সহজ তালে সারি গান বাঁধা হয়। গানের গতি ক্ষত অথবা বিলম্বিত হয়। বয়ায় পূর্ব্ববঙ্গে নদীতে অথবা বড় বিলে ছিপ নৌকার বাইএ প্রতিযোগিতা হয়। সে সময় তালে তালে বৈঠা ফেলবার স্থাবিধার জন্যেই সারি গানের উৎপত্তি, ছাদ পিটাতে এই গানের সাহায্যই নেওয়া হয়ে থাকে; বড় ঘটনা, দেশের অবস্থা, চলতি সংবাদ প্রভৃতি নিয়ে গানের কথা রচিত হয়। প্রথমে একজন গানের একটি পদ গায় পরে সেই পদটি সকলে গেয়ে থাকে।

ভাটিষালী গান একটু টেনে টেনে বিলম্বিত গতিতে গাওয়া হয়। একজনেই গায়, তবে অনেকে একত্রে গাইতেও আপত্তি নেই। স্রোতের টানে যথন নৌকা আপনিই চলতে থাকে অথবা পাল থাটিয়ে দিয়ে মাঝি যথন হাল ধরে স্রোত ও হাওয়াকে খুব পরিশ্রম করিয়ে নিয়ে নিজের শ্রাম কমিয়ে নেয় তথন যে গান মাঝিরা করে সে গানই ভাটিয়ালী। কাষিক পরিশ্রম যথন থাকেনা টেনে টেনে স্বর বিলম্বিত করা তথনই সম্ভব হয়। ধান কাটতে কাটতে বিশ্রাম নেওয়ার সময়ও ভাটিয়াল গানই সম্ভব হয়। স্বরকে যন্ত্রধ্বনির সাহায্যে আরও মধুর করার দিকে লক্ষ্য ভাটিয়াল গায়কের ইচ্ছা থাকলেও মনের আবেগকে

শুধু সুরে ফুটিয়ে তোলাই ভাটিয়ালীর লক্ষ্য। ভাটিয়ালী গানের বিষয়বস্তু দেহতত্ত্ব, ভগবানের সঙ্গে সম্বন্ধ স্থাপন। ভাটিয়ালী সুরের বাঁধুনী একা গাইবার পক্ষেই প্রশস্ত ।

সহজ কথায় ভগবানের সঙ্গে সমান সম্পর্ক স্থাপন, দেহতত্ব, ঈশ্বরভক্তি, ভগবানের ক্রিয়াকলাপ ইত্যাদির বর্ণনা করে বাউল গান। গানে মন্দিরা, খঞ্জনী, গোপীযন্ত্র, আনন্দ-লহরী বা খমক, বাঁশী, সারিন্দা প্রভৃতি যন্ত্র ব্যবহার করা হয়। আর এই সব যন্ত্র দিয়ে বাউল দল গঠিত হয়। বাজিয়ে সকলে গানও গায়। এদের মধ্যে একজন মূল গায়ক থাকে। বাউলের দল পর পর অনেকগুলি গান গেয়ে থাকে, বাউল লোকসঙ্গীতের মধ্যে মার্ভিভ্ত গান।

ঝুমুর গানের গোড়ার দিকে দৃষ্টি দিলে দেখা যাবে যে সাওতালদের গান তাদের আশে পাশে অবস্থিত নীচুজাতিগুলি দিয়ে ক্রমে ক্রমে মার্জিত হয়ে ঝুমুর আলাদা শ্রেণী হয়ে গিয়েছে।

চৈত্র মাসে শিবের পূজা উপলক্ষ্যেই গাজন গানের উৎপত্তি। এতে গান আছে, নাচ আছে, বাজনা ত আছেই। এই উপলক্ষে গ্রামে গ্রামে যে হরগোরী নৃত্য হয় তার সঙ্গে যে নৃত্য-উপযোগী বাজনা থাকে তাতে ঢাক বাজে। সে সময়ে যে সব গান হয় তাতে শিবকে নিয়ে ঠাট্টা-বিজ্ঞাপ করা হয়, সেগুলি গ্রামের সাধারণ লোকের খুবই উপভোগের বিষয়। শ্রামা পূজায় গ্রামে গ্রামে যে কার্নিকা নৃত্য হয় সেটিও একটি প্রাচীন রীতি। সে নাচকে বীরব্যঞ্জক করে ভুলবার জন্মই নিশেষ করে ঢাক বাজে। বর্ত্তমানে সব পূজায়ই এই একই ধরণের যন্ত্র বাজে। সরস্বতী পূজায় ও শুধু কালী পূজার তাল ঢাক দিয়েই বাজানো হয় বলে উদ্দেশ্যের সঙ্গে বাজনার আর কোন সম্বন্ধ থাকেনা।

গন্তীর। গান শিবকে লক্ষ্য করেই রাচত হয়। বুড়ো শিব, দিগম্বর শিব; আপন ভোলা শিবকে নিয়ে গান বাঁধা পূর্বের হলেও বর্তমানে পল্লীজীবনের পারিপার্শ্বিক অবস্থা নিয়েও গান হয়। বৌদি ননদীর কথাবাতা হাসিঠাটা নানাবিধ আশা আকাজ্ক। নিয়েও গান বাঁধা হয়। এই শ্রেণীর গানে একটু চিন্তা আছে বলে গন্তীরা গান মার্জিত। এই শ্রেণীর গানে গোপীযন্ত্র খঞ্জনী আনন্দলহরী বা খমক ইত্যাদির ব্যবহার হয়।

দেশের নানাবিধ সংবাদ, প্রসিদ্ধ ঘটনা, খ্যাতনামাদের জীবন-কাহিনীর ছড়া রচনা করে অথবা রামায়ণ মহাভারতের পছা সুর করে বাড়ী বাড়ী গেয়ে হু'একজনের জীবিকার্জ্জন করার প্রথা প্রাচীনকাল হতেই ছিল। তাদেরে বলা হতো ভাট। এখন ভাট নেই। তারপর কথকতা আসে। পুরাণের নানাকাহিনী, রামায়ণ মহাভারতের কথা শুনানো কথকতার উদ্দেশ্য। তার সঙ্গে মধ্যে মধ্যে কাহিনী উপযোগী কোন কোন ধুয়া, স্থপ্রচলিত বাউল মালশী গানের হুএকটি পদ, চপকীর্ত্তনের একটু আধটু স্থর ও কথা ব্যবহার করে

কথকতা সরস করে তোলা হতো। কথকতা এখন আর নেই বললেও চলে। কথকতা একা একজনেই করে সকলে শুনে।

পাঁচালি পড়ার রীতি আগে বাংলায় বিশেষ ভাবে থাকলেও এখন খুবই কমে গিয়েছে। পদ্মপুরাণ পূর্ববিদ্দের প্রামে প্রামে প্রাবেণ মাদে আগে পড়া হতো। তাতেও নানারূপ ধুয়া, কীর্ত্তনের একটি পদ গাওয়া হয় বৈচিত্রা আনবার জন্য; পাঁচালি পড়াকে খোলকরতালের সাহায্য নিয়ে সমবেত গানের উপযোগী করা হয়়। পাঁচালিতে অনেকে যোগ দেয়। ভাট্দের ছড়া গান করতে বেশী সময় লাগে না। কথকতার আসর পাভা হয় ও বেশী সময় লাগে। পাঁচালিতে আরও অনেক বেশী সময়ের প্রমোজন হয়; একদিনেও হয় না। পর পর রোজ একটা সময়ে পাঁচালি পড়া আরস্ত করা হয়ে থাকে এবং আরস্ত থেকে শেষ পর্যান্ত বেশ সময় দরকার।

কবিগান এক সময়ে খুব প্রচলিত ছিল। বর্ত্তমানে ততটা নেই। কবিগানের দল পৌরাণিক কাহিনী নিয়ে এক একটি পালা করে, তাছাড়া ছুই কবির কবিতায় কথা কাটাকাটি তখনকার দিনে খুবই উপভোগ্য ছিল। এরপ লড়াইএর ফাঁকে ফাঁকে যে গানগুলি হয় সেগুলি সাম্প্রতিক বিষয় নিয়েও রচিত হয়ে থাকে। এই গানগুলির সুরের একটি বৈশিষ্ট্য আছে। কবিগানে ঢোল ব্যবহার হয়। ভাট পাঁচালি কথকতা ও কবিগানের মধ্যে কথকতা ও কবিগানের চিন্তা ও যতু আছে বলে উৎকর্ষের ছাপ পাওয়া যায়।

কীর্ত্তন খুব প্রাচীনকাল হতেই চলে আসছে। চৈতক্তদেব কীর্ত্তনকে নতুন আকারে পরিবেশন করেন। কীর্ত্তন এই সময়ে বহুল প্রচলিত হয়। আবালবুদ্ধবনিতা একত্রে সংকীর্ত্তন গান করে। আর এই সংকীর্ত্তন গোয়ে নগর প্রদক্ষিণ করার প্রথা তথন প্রচলিত হয়। এই বিপুল কণ্ঠ-সমাবেশের সঙ্গে সঙ্গৎ করার স্থ্বিধার জন্ম খোল যন্ত্রটি মহাপ্রভু আবিদ্ধার করেন। খোল আর করতাল সংকীর্ত্তনের প্রাধন অঙ্গ। নামকীর্ত্তন পদ্ধতি চৈতক্তদেবের সময়েই আরম্ভ হয়। ধর্মের প্রকাশ লক্ষ্য হৃদয়ে প্রেম সঞ্চার। আর নাম-কীর্ত্তনের মধ্য দিয়ে তা সন্তব্বলে মনে করেই নাম কীর্ত্তন প্রথা আরম্ভ।

লীলাকীর্ত্তন শ্রীকৃষ্ণের লীলা অবলম্বন করে হয়। জন্মলীলা, বাল্যলীলা, গোষ্ঠলালা, বুলন, মান, বিরহ ইত্যাদি নানা পালা হয়ে থাকে। নানা পদ রচিয়তা নানাবিধ গান রচনা করে কীর্ত্তনকে সমৃদ্ধ করেছে। তার ফলে গরাণহাটি মনোহরদাহী রণেটি ও মন্দারণ নামে চারটি পৃথক গীভশ্রেণীর উৎপত্তি হয়েছে। এ গুলিতে সুর, ছন্দ ও গতির পার্থক্য রয়েছে। কীর্ত্তনের এক একটি পালা এক একটি পৃথক পালা হলেও যাত্রায় পালার যেমন গান ও কথোপকথন নিদ্দিষ্ট থাকে কীর্ত্তনের পালা তেমন নয়, কীর্ত্তন গায়ক বিভিন্ন পদক্তার নানা পদ শেছে নিয়ে দেগুলিকে পালার আকারে সাদ্ধিয়ে নেয়। অশু সঙ্গীতের

সঙ্গে কীন্তনের একটি পার্থক্য যে কীর্ত্তনে গায়ক তার ইচ্ছামত অলংস্কার (আঁখর) যোগ করে। গানের অন্তর্নিহিত ভাবকে ফুটিয়ে তুলবার জন্য গায়ক কথার অলংস্কার যোগ করে। এই কথার সঙ্গে স্থব আর ছন্দও পরিবর্ত্তনকারীর দরকার হয়। হিন্দুস্থানী খেয়ালের ভান স্থর ও ছন্দে রচিত হলেও তা কথাই—কথার অন্তর্ণিহিত ভাব তাতে নেই।

কীর্ত্তন ছোট আকারে সাজিয়ে ঢপকীর্ত্তনের স্থান্ত হয় একশ বংসর আগে। কীর্ত্তনের অবনতি আরম্ভ হবার অনেক পর হিন্দুস্থানী গানের বিশেষ করে টপ্পার ছাচে যে কার্ত্তন গান বৈঠকী গানের অমুরূপ আকৃতি অবলখনে রচিত হয়েছিল তাকেই বলা হয় ঢপ কীর্ত্তন। চপে স্করের বিশিষ্টভঙ্গী রয়েছে। কিন্তু বৈঠকীগানের রীতি হলেও গানের মাঝে মাঝে কথা ব্যবহার করার রীতি আছে।

শ্যামাভক্তদের গান মালশী গান নামে খ্যাত। কোনও সময়ে মালক্রী রাগিনীতে শ্যামা-বিষয়ক গান বাঁধা হতে। বলে এখন সিন্ধু রাগিনীতে সে-গান বাঁধলেও সেটি মালশীই বলবে স্বাই। রামপ্রসাদী গানও এরূপ মালশীগান। এককালে মালশীগান বাংলার ঘরে ঘরে ছিল। শ্যামাভক্তির অর্থাৎ ভগবানের সঙ্গে মা ও ছেলের সম্বন্ধ ঠিক রেখে অনেক বাউল গান এখনও প্রচলিত আছে।

নিধুবাবু বাংলায় টপ্পা-গীত পদ্ধতিতে কালী বিষয়ে যে গান রচন। করেন সে-সব গান উৎক্ষ গান বলে মধ্যবিত্তদের ঘরে ঘরে গীত হতে থাকে। তখন হতেই বায়াতবলার উপযোগী টপ্পার আকারে সহজ তালে সে-সব গান কালীকে নিয়ে রচিত হয়। সেগুলিকে বৈঠকী শ্যামা-গীত বলা যায়। এমন অনেক রচয়িতার অনেক গান এক সময়ে খুব প্রচলিত ছিল। এখনও গ্রামে গ্রামে কতক প্রচলিত আছে। বাংলা গান গ্রামোকোন রেকর্ড আরম্ভ হলে প্রথমে তখনকার এই সব জনপ্রিয় গানই রেকর্ড করা হয়েছিল।

ব্রাক্ষাসঙ্গীত রচনা যে সময়ে আরম্ভ হয় সে-সময়ে রাজা জমিদারদের বাড়াতে উত্তর ভারতীয় প্রপক গানের চর্চচ। খুবই চলছে। কীর্ত্তন ও বৈঠকী শ্যামা গান ব্রাক্ষাসঙ্গীতের ভাব দিতে পারে না বলে প্রপদ গানের স্থর ও তাল ত্বত্ত রেখে তার হিন্দী ও ব্রজবুলি কথাগুলির পরিবর্ত্তে ব্রাক্ষাসঙ্গীতোপযোগী বাংলা কথা বসানো চলতে থাকে। জ্যোতিরিন্দ্রনাথ ও রবীন্দ্রনাথ এই কাজ আরম্ভ করেন। প্রচলিত বহু প্রপদ গানের এবং তারপরে খেয়াল-গানের ত্বত্ব স্থর রেখে বাংলায় রূপান্তরিত করা হয়েছে। ব্রাক্ষাসঙ্গীতে স্বগুলিই রয়েছে। এতে বাংলাদেশে উত্তরভারতীয় প্রপদ ও খেয়ালের স্থর বাংলায় রয়ে গেল।

জমিদার, মধ্যবিত্ত আর নিম্নশ্রেণী এই তিন বিভাগ অনুযায়ী বিগত শতকের সঙ্গীত চর্চ্চায়ত্ত তিনটি ভাগ ছিল। রাজাজমিদারগণ মুঘলরাজ-দরবারকে অনুকরণ করতে থাকে; আর উনিশ শতক পর্যান্ত রাজা জমিদারদের সঙ্গীত অনুশীলন ও গ্রুপদ খেয়াল টিপ্পা আর উত্তর ভারতীয় ওস্তাদমগুলীকে নিয়েই সীমাবদ্ধ ছিল। জমিদারদের বাড়ীতে অন্যশ্রেণীর সঙ্গীত চর্চ্চা হতো না। অন্যশ্রেণীর গায়কবাদককে কোন কোন সময়ে উৎসাহিত কর। হলেও উত্তরভারতীয় সঙ্গীতের দিকেই সশ্রান্ধ দৃষ্টি নিবদ্ধ ছিল। অভিজাত শ্রেণীভুক্তগণ যা আলোচনা করে সেটিই অভিজ্ঞাত শ্রেণীভুক্ত হয়ে যায়। সঙ্গীতের অনুশীলনেও উত্তরভারতীয় সঙ্গীত বাংলায় অভিজাত সঙ্গীত হয়ে পডে। তার জের এখনও চলেছে। অন্যশ্রেণীর সঙ্গীত তো সঙ্গীতই নয়: সেটিই সঙ্গীত যা হিন্দুস্থানী সঙ্গীতের ফরমুলায় পড়ে—এরপ মনোভাব বর্ত্তমানে কমতে থাকলেও এখনও রয়েছে। রাজা-জমিদারদের দরবারে যারা গায়কবাদক তাদের কেউ অভিজাত সম্প্রদায়ের নয়। সবই মধ্যবিত্ত শ্রেণীভুক্ত; দরবারে সঙ্গীত বিতরণ করে জীবিকা উপার্জ্জন করে। রাজাজমিদার এবং ধনীলোকও সর্ক্রদাধারণের মধ্যে তাদের মনোমত সঙ্গীত দিয়েই সে-সময়ে আমোদ বিতরণের ব্যবস্থা করে দিত। নিজেদের জমিদারীর মধ্যে উৎসবে মেলায় পূজাপার্কণে আমোদের ব্যবস্থায় তথনকার দিনে বর্ত্তমানে লুপ্তপ্রায় কবি-গানের দল, কীর্ত্তনীয়ার দল, যাত্রার দল, বাইজির দল প্রভৃতি গীতবিতরণী দলগুলিকে নেওয়া<sup>\*</sup> হতো। কিন্তু এমৰ গানের ১ৰ্চচা নিজেরা করত না। নিজেরা হিন্দুস্থানী ওস্তাদ রেখে তাদেরই ম্মুকরণ করা আভিজাতোর মঙ্গ মনে করত, নিজেদের গণ্ডী বজায় রেখে সঙ্গীত চর্চ্চা করত।

মধ্যবিত্তদের মধ্যে সঙ্গীত চর্চা করা গত শতকে কেউ শুভদৃষ্ঠিতে দেখত না। গায়কবাদকের অবস্থা খুবই পঙ্কিল ছিল। সেজন্যে গান বাজনার চর্চা খুবই অশ্রদ্ধার চোপে স্বাই দেখত। তবে কীর্ত্তন ও টপ্পার ধরণে নালশীগান মধ্যবিত্যগণ তাদের নিজেদের মধ্যে চর্চা করত নিজেদের গণ্ডী বজায় রেখে।

বাকী গান সব নাচু স্তরের গান—ঝুমুর গাজন গন্তীর।, সারি ভাটিয়ালী বাউল ইত্যাদি সবই চাষী মজুরদের গান হয়ে আছে। কিন্তু সবসময়েই প্রত্যেক অঞ্চলে এক একজন সভাবকবি স্থারকার জন্ম নিয়েছে, আর এইসব শ্রেণীর গানকে জীবিত রেখেছে। কিন্তু একসময়ে অভিজাত শ্রেণীর লোক এমন কি মধ্যবিত্যগণও এসব শ্রেণীর গানকে হেয় চক্ষেই দেখেছে।

নাঙ্গলিক অমুষ্ঠানে মেয়েলী গান একটি প্রাচীন রীতি। বড়লোকদের বিয়েতে বা অস্থান্ত সামাজিক অমুষ্ঠানে পেশাদার বাজিয়ে গাইয়ে ও নর্ত্তকী আসে। মধ্যবিত্তদের বাড়ীতেও পেশাদার বাজিয়ে আসে। তাদের সানাই, ঢোল ইত্যাদির বাজনা চলে; আর ছ একটি আধুনিক বাংলা গান বন্ধুবাল্ধব বা আজারদের মধ্যে ছ একটি মেয়েছেলেদের গান বাসরে, ফুলশ্যাায় করা হয়। কিন্তু সমাজের নিম্নশ্রেণীর বিয়েতে মেয়েদের গান না হলে তো বিয়ের নিয়ম সাচার সব সম্পূর্ণ ই হয় না। অধিবাসে ( গায়ে হলুদ ), বিয়ের যাত্রায়, সপ্তাপ্রদক্ষিণকালে, বাসরঘরে, বিদায়কালে, বরণ করার সময়ে, ফুলশ্যায় প্রত্যেক সময়ের বিভিন্ন মেয়েলীগান আছে। এগুলি চার পাঁচ জনে একত্রে গান করে। এসব গানের কণা বিশেষ করে রামচন্দ্রকে নিয়ে রচিত। বিয়েতে নানারপ মেয়েলী আচারের মধ্যে পাড়া-পরশীদের নাচ এখন পর্যান্ত কোন কোন অঞ্চলে রয়েছে। এইসব গান বাউল ভাটিয়ালী গাজন ইত্যাদির সঙ্গে শ্রেণীভুক্ত করা যায় না—যদিও ঐসব গানের স্থ্র ও কাঠামোতেই তৈরী; তবে এখন নতুন গান আর তৈরী হয় না বলেই মনে হয়।

গত শতক পর্যান্ত বাংলার প্রায় সব গান ধর্মকে অবলম্বন করেই স্পৃষ্ট হয়ে এসেছে। শৈব সম্প্রদায়ের গাজন, গন্তীরা, সহজসন্তদের বাউল ভাটিয়ালী, শাক্তদের মালশী, বৈষ্ণবদের কীর্ত্তন, চপ, উত্তরভারতীয় গ্রুপদ-পেয়ালের স্কৃর নিয়ে ব্রাক্ষাসসীত রচনা হয়েছে। কিন্তু কালের স্রোতের টানে কোন কোন পদ্ধতি পঙ্কিল হয়ে গিয়েছে; আবার কোন কোন শ্রোণীর এখনও কতক উৎকর্ষ চল্ছে। যা হোক এই বিশ শতকের প্রথম হতে বাংলায় সঙ্গীতের একটা নতুন রূপের সৃষ্ঠি হয়। সে সঙ্গীত ধর্ম্ম বাদ দিয়ে প্রথমে নাটককে অবলম্বন করেই সৃষ্ঠি হতে থাকে। আর প্রথম অবস্থায় নাটুকে গান বলে অবজ্ঞাও পেয়েছে অনেক।

# আধুনিক বাঙালীর মন নারায়ণ চৌধুরী

বাইরের অবস্থার পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে মানুষের মনের ধরণ-ধারণও বদ্লায়! মনের দিক থেকে আমরা আজকের দিনের বাঙালীরা আমাদের পূর্ববর্তীদেরকে অনেক পেছনে ফেলে চ'লে এসেছি। নানা বিপর্যয়কর অবস্থার ফলে আমাদের দৃষ্টিভঙ্গি ও জীবনধারণ-পদ্ধতিতে যে বিপ্লবাত্মক পরিবর্তন দেখা দিয়েচে সে সম্বন্ধে স্বাই আমরা অল্পবিস্তর সচেতন, কিন্তু তার কারণগুলি অনুসন্ধান করে দেখছি না। কিম্বা কী কী বিবর্তনের মধ্যে দিয়ে আমাদের মনের এই পরিবর্তন ঘটলো তাও বিচার করছি না। আমাদের ইতিহাসকারদের দৃষ্টি শুধু বাইরের ঘটনাতেই আবদ্ধ: কিন্তু আধুনিক বাঙালীর মনের ইতিহাস আড়ালেই পড়ে রইলো।

মনের ক্রিয়াকলাপ চোখে দেখা যায় না ব'লে বরাবরই আমরা মনকে পেছনে কেলে বেখে ঘটনাকে গ্রাধান্য দিয়ে আসছি। ঘটনা চোখে দেখা যায়, তার ফলাফলটাও প্রত্যক্ষ;

তাই ইতিহাসকর্তার বিচারে ঘটনাই প্রধান। মনকে নিয়ে নাড়াচাড়ার অনেক অস্ত্রবিধে: সূক্ষ্ম পথে তার সঞ্চরণ, ততোধিক সূক্ষ্ম তার প্রতিক্রিয়া, সমাজের উপর ফলাফলটাও তার আপাতত প্রত্যক্ষ নয়; তাই সাধারণত মনকে বাদ দিয়েই আমাদের হিসাব।

কিন্তু এ হিসাবে অনেকখানি ফাঁক থেকে যায়। মনকে বাদ দিয়ে যে সমাজ-বিশ্লেষণ, তা একতরফা বিশ্লেষণ, অসম্পূর্ণ বিশ্লেষণ। মানুষের মৌলিক বিচারে ঘটনা প্রধান নয়, মনই প্রধান। অবশ্য একথা ঠিক যে ঘটনার গতি মনকে প্রভাবান্নিত করে, কিন্তু সমস্ত রকম ঘটনাই মনের বাহ্নিক প্রতিফলন মাত্র। এইটে যদি মনে রাখি তা হ'লে দেখবো সব কিছুর পেছনেই মন নামক পদার্থটি কাজ করে যাচেছ, তা সে ভাববাদী কথিত মনই হোক আর জড়বাদী কথিত মনই হোক। মানুষের মনের বিচারই আসল বিচার, ঘটনার বিচার তার পরে। কিন্তু মনকে পেছনে ফেলে রেখে যাঁরা ঘটনাকে অতিরিক্ত প্রাধান্য দেন তাঁরা এই প্রক্রিয়াটাকে উল্টে' দিছেন, অর্থাৎ, ঘোড়ার আগে গাড়ি জুড়তে চাইছেন।

আমরা ঠিক এই ভুলই করছি। মন চোখে দেখা যায় না বলে সে সম্বন্ধে অ'লোচনায় কিছুটা অনুমান কিছুটা কল্পনা অবশ্যস্তাবী। কিন্তু আমরা লেখকরা নাকি বড়োঁ বেশি হঁসিয়ার, পাছে অনুমানের উপর নির্ভর করতে গিয়ে ভুল করে বসি সেই ভয়ে মনকে এড়িয়ে চলতে পারলেই যেন আমরা বাঁচি: আমাদের সমস্তটা ঝোঁক গিয়ে পড়ছে ঘটনার উপর। এটা যে শুধু ঐতিহাসিক বা সমাজতাত্ত্বিক আলোচনার বেলাতেই ঘটছে তাই নয়; কথা-সাহিত্যেও এই ত্রুটিটুকু সমান প্রকট। ঘটনাই সেগানে পনেরে। আনা জায়গা জুড়ে আছে; সেই তুলনায় মন প্রায় অনুপস্থিত বললেও চলে। যুদ্ধের ছ'টা বৎসর বাংলার শহর ও পল্লী জীবনের উপর দিয়ে কী কীঝড়-ঝাপটা গেছে; কোথায় ছুর্ভিক্ষ, কোথায় বস্থা, কোথায় মহামারী, ১৩৫০-এর মম্বন্তরে কারা বেঁচেছে কারা মরেছে; বস্ত্রের অভাব ও ছুম্ল্যতা, রেশন, কন্ট্রোল, কালাবাজার, মজুত্দারী প্রভৃতি সম্পর্কে অজস্র ঘটনাসম্বলিত গল্ল লেখা হয়েছে এবং আজও হচ্ছে, কিন্তু যুদ্দের দারা ক্তবিক্ষত যে মন আমাদের নিতান্ত চেনা, যে মন আমাদের নিজেদেরই মন, সেই মনের পরিচয় তাতে কোথায় এবং ক্তোট্কু ? সংবাদপত্তের আলোচনাও ঠিক একই দোষে ছুষ্ঠ—সেখানেও দেখি ঘটনার সূত্র অফুসরণ করার দিকেই কেবল ঝোঁক, মন নামক পদার্থটি যে ঘটনার বোঝার তলায় একেবারেই চাপা পড়ে গেলো সেইদিকে সম্পাদক বা প্রাক্তাক্ষদর্শী সংবাদদাতার একেবারেই খেয়াল নেই। সংবাদপত্রের পক্ষে তবু বল্বার এই যে প্রভাক্ষ ঘটনা নিয়েই ভার কারবার, মাকুষের মনের রাজ্যের উপর আলোকপাত করবার তার কথা নয়। তবু যেভাবে আমরা সমস্ত রকম আলোচনা থেকে মনের খবরাখবর বরবাদ করে চলেছি ভাতে আপত্তি না জানিয়ে পারি নে।

আলোচ্য প্রবন্ধে আধুনিক বাঙালীর মনের দিকটির সামান্য একটুখানি পরিচয় দেবার চেন্টা করা হয়েছে। এই আলোচনায় মন প্রত্যক্ষ, ঘটনা অপ্রত্যক্ষ। 'সংস্কৃতি' কথাটিকে যদি তার প্রচলিত সঙ্কীর্ণ অর্থে ব্যবহার করি তা হ'লে হয়ত এই আলোচনার কিছু কিছু অংশ সংস্কৃতির ক্ষেত্রে অবান্তর মনে হতে পারে; কিন্তু সমস্ত সংস্কৃতির উৎস যদি মন হয় আর সেই মনের বিশ্লেষণই যদি আমাদের লক্ষ্য হয়ে থাকে তা হ'লে ব্যাপক অর্থে সেই সেই অংশকে সাংস্কৃতিক বিচারের অন্তর্ভুক্ত না করে আমরা পারিনে। এই পদ্ধতিতে বিশ্লেষণ অল্লবিস্তর impressionistic, তাই আলোচনার ধারায় বহু-পরীক্ষিত স্থানিদিষ্ট বৈজ্ঞানিক পত্থা অনুসরণ করার স্থবিধা হয় নি। লেখাটিতে যে সব সিদ্ধান্ত ঘোষণা করা হয়েছে তাদের সম্বন্ধে লেখক কোনরূপ অল্লান্ডতা দাবী করছেন না; রুচি ও প্রবণতা অনুযায়ী কেউ তাদেরকৈ মানবেন, কেউ মানবেন না।

এই প্রায় ছয় বংসরের যুদ্ধের ফলে বাঙালীর মানসিক জীবনে সব চেয়ে যে লক্ষ্যণীয় পরিবর্তন সাধিত হয়েছে তা হচ্ছে এই, বাঙালী অত্যাশ্চর্য রকমের স্বার্থপর হয়ে উঠেছে। স্বার্থপরতা যুদ্ধপূর্ব বংসরগুলিতেও বর্তমান ছিল, কিন্তু তা এমন উগ্রহয়ে কখনও আত্মপ্রকাশ করেনি। এর মূলে অভাব অনটন দৈন্য এ সব তো আছেই, তার চাইতেও যেটা বড়ো কথা, বাঙালীর বিবেক-জীবনের ভিত্তিই একেবারে ধ্বসে গেছে। শুধুমাত্র অভাব অনটনে মানুষকে এতোটা আত্মকেন্দ্রিক করতে পারে না যদি না তার পেছনে সর্বগ্রাদী frustration-এর চেতনা থাকে। যুদ্ধ সেই frustration-কেই বাঙালী জীবনের সর্বক্ষেত্রে চিহ্নিত করে রেখে গেছে; সেই কলক্ষলাঞ্জন মুছে ফেলতে আমাদের আরও বহুদিন কেটে যাবে।

মানুষ স্বার্থপর হয় কখন? মানুষ স্বার্থপর হয় তথুনি যখন দৈন্তে ও হুংশে নিজেকে নিয়ে ভাবা ছাড়া তার আর পথ থাকে না। নিজেকে দামলাতেই যার সমস্ত চিন্তা ও চেন্টা ব্যয়িত হ'লো সে অপরের, কথা ভাববে কখন ? সেই উদ্ভ সময় তার কোথায়? আধুনিক বাঙালীরও ঠিক এই অবস্থা ঘটেছে। ছঃখ তাকে সমস্ত দিক থেকে এমন আষ্টেপিষ্টে জড়িয়ে ধরেছে যে তার সমস্ত ধ্যান ও সাধনা, চিন্তা ও কর্ম নিজেকে কেন্দ্র করেই কেবল ঘুরপাক খাচ্ছে—স্বার্থের কক্ষ থেকে বিচ্যুত হয়ে সে কিছুতেই বাইরে বেরিয়ে আসতে পারছে না। কথাটা হেঁয়ালির মতো শোনালেও বলা যায়, স্বার্থের উর্কে উঠবার প্রাণান্তকর প্রচেষ্টার ফলেই আধুনিক বাঙালী আরো অতিরিক্ত স্বার্থপর হয়ে উঠেছে।

সচ্ছলতার অবস্থার প্রয়োজন সহজেই শিদ্ধ হয় ব'লে মানুষের নিজের সম্বন্ধে ভাব্বার উপলক্ষ ঘটে কম আর সেই অনুপাতে মনোযোগ বেশি গিয়ে পড়ে অপরের উপর। প্রাচুর্য স্বার্থপরতাকে বাড়ায় না, কমায়। বাঙালী জীবনে এই প্রাচুর্য ক্ষয়ে ক্ষয়ে তার শেষ বিন্দুতে এসে পৌচেছে, তাই সমাজের সর্বস্তরে স্বার্থপরতা আজ এমন উলঙ্গ হ'য়ে আজ্প্রকাশ

করেছে। কল্কাতায় যথন হাজার হাজার লোক রাস্তায় ফুটপাতে মুথ থুবড়ে মরেছে তখন আমরা কল্কাতাবাদীরা রাজধানী কল্কাতাতেই ছিলুম। কিন্তু তা সত্ত্বেও কিছু করতে পারি নি। জীবনধারণের নিম্নতম মানটুকুর কাছাকাছি পৌছুতেই যাদের প্রাণান্ত তাদের চোখের সাম্নে কে মরলো কে বাঁচলো কে তার হিসাব রাখে—তাই পঞ্চাশের ময়ন্তর কল্কাতার সাধারণ নাগরিকদের কাছে আজ পর্যন্ত একটা স্বপ্ন হ'য়েই রইলো, বাস্তব হ'য়ে উঠ্তে পারলো না। ছঃখের পীড়নে মামুষ এম্নি নীতিভ্রষ্ট হয় যে কর্তব্য পালন করা দূরে থাকুক, কর্তব্যজ্ঞান পর্যন্ত তার লোপ পেয়ে যায়। ১০৫০ সালের বাঙালী সেই নীতিভ্রম্বতার নিম্নতম বিন্দুতে গিয়ে পৌচেছিল, কল্কাতার বিবেকহীন ময়ুয়্যবই তার সাক্ষ্য।

এ তো গেলো একদিকের হিদাব। আবার তার একেবারে উল্টোলক্ষণও চোখে পড়ে! দেখা যায় হুংথের পীড়নে বাঙালী একদিকে যেমন আত্মকন্দ্রিক হ'য়েছে, তেমনি হুংথের দহনে জ'লে পুড়ে আবার সে অতিরিক্ত চিন্তাপ্রবণ হ'য়েও উঠেছে। গত কয়েক বংসরে নতুন ভাবে নতুন কথা সে অনেক ভাবতে শিখেছে—সে ভাবনা গতানুগৃতিকার প্রভাবমুক্ত, বলিষ্ঠ, নিরাবেগ ভাবনা। এই চিন্তাশীলতাকে নির্জীবতার লক্ষণ মনে কয়লে ভুল করা হবে—অজস্র বৈপ্লবিক সন্তাবনা সেই চিন্তাশীলতার মধ্যে লুকিয়ে আছে। আর তা যে শুধু কথার কথা নয় গত নভেম্বর ও ফেব্রুয়ারী মাসের কল্কাতার রাস্তায় পুলিশের গুলীর সামনে বাঙালীর ছেলের বৃক পেতে দাঁড়ানোর দৃষ্টান্তের মধ্যেই বারে বারে সেকথা প্রমাণিত হয়েছে।

এই যে মহৎ লক্ষণ বাঙালীর সাতমাসের ঘটনাবলীর মধ্যে আমরা প্রকৃতিত দেখতে পাই তার সঙ্গে একটু আগের স্থার্থপরতার অভিযোগকে অনেকেই খাপ খাওয়াতে পারবেন না জানি—কিন্তু মনে রাখতে হবে ব্যক্তি ও সমাজজীবনের ইতিহাস এই আলো-আধারেরই খেলা। সেখানে সব কিছুই সাদায় কালোয় মেশানো—কোনো কিছুই নিরবছিল সাদা বা নিরবছিল কালো নয়। তাই একই ব্যক্তি ব্যক্তিগত জীবনে ঘোরতর আত্মকেন্দ্রিক, আবার জাতীয় জীবনের ক্ষেত্রে সাহস ও আত্মতাগের জ্বলন্ত দৃষ্টান্ত, এইরূপ সমাবেশ আজকের বিপর্যয়কর অবস্থায় কিছুমাত্র অসন্তব নয়। বরং এইটেই স্বাভাবিক, এইটেই রীতি। দেশের পরিস্থিতিটাই এমন হয়ে উঠেছে য়ে, য়ে লোক ব্যক্তিগত জীবনে সামান্ত স্থার্থ পর্যন্ত ত্যাগ করতে নারাজ সেই আবার জাতীয়তার ক্ষেত্রে স্থাণীনতার আদর্শকে জয়যুক্ত করবার জন্তে সর্বস্থ জ্বলাঞ্জলি দিতে প্রস্তুত—এই অন্তুত, আপাতবিরোধী সংঘটন আজকের দিনে মোটেই অবিশ্বাস্থ মনে হয়না। আরও তথ্যগত ভাবে বল্লে, য়ে ছেলে পুলিশের গুলিতে প্রাণ দিতে এতিটুকু দ্বিধা করে নি, আশ্বর্ধ নয় সেই হয়তো কিছুক্ষণ আগে কাপড়ের রেশন-দোকানের 'কিউ'-তে দাঁড়িয়ে তৃচ্ছ স্বার্থের কারণে তার অগ্রবর্তীর সঙ্গে তুমুল ঝগড়া করে এসেছে

ব্যক্তিগত জীবনে স্বার্থপরতা আর জাতীয় জীবনে মহত্ব এই অবস্থাটা নিঃশেষে যুদ্ধেরই ফল—যুদ্ধপূর্ব বংসরগুলিতে তার অস্তিত্র ছিলনা। আর অস্তিত্ব থাক্লেও তখনও তা**র রূপ** এমন স্থাপ্ত রেখায় চিহ্নিত হয় নি। উনবিংশ শতক এবং প্রথম যুদ্ধ-পূর্ব বিংশ শতকের বৎসরগুলিতে কিন্তু ঠিক এর বিপরীত লক্ষণ চোখে পড়ে। অর্থাৎ সেই সময় বাঙালীর ব্যক্তিগত জীবনে সাৰ্থক বিবেকবোধের পরাকাষ্ঠা দেখতে পাই অথচ জাতীয় হিতৈষণার প্রশে. দেশের ও দশের কাজে, তাকে তেমন উৎসাহ প্রকাশ করতে দেখিনে। বরঞ্চ এই দিক দিয়ে তথনকার উন্নতচরিত্র মহদাশয় ব্যক্তিরা খানিকটা নিস্পৃহই ছিলেন। সে সময়ের করিৎকর্ম। আদর্শবাদী শিক্ষিত বাঙালীর মনের মূল ঝোঁকটা ছিলো ধর্মদংস্কারের উপর। আর সেই সঙ্গে—চাক্রির উপর। আধ্যাত্মিক প্রেরণা ব্যক্তিগত জীবনের বিকাশেরই সহায়ক, তাতে সমাজজীবনের আশু এবং প্রতাক্ষ কোন উপকার হয় না। তাই ধর্মীয় সাধনায় তৎপর তখনকার শ্রেষ্ঠ বাঙালীসন্থানেরা স্বীয় ব্যক্তিত্বের বিকাশের জন্মে যে পরিমাণ তৎপর ছিলেন, সমাজের বা জাতির মঞ্চলকরণে সে পরিমাণ তৎপর ছিলেন না। দেশের জন্মে তাঁরা যতোর্টিকু ক'রে গেছেন তা তাঁদের ব্যক্তিয়ের উন্নয়নের পরোক্ষ ফল; আত্মসাধনার খিড়কি পথেই শুধু তাঁর। দেশের বৃহত্তর সমস্তাগুলির দিকে চেয়ে গেছেন। শিবনাথ শাস্ত্রী মহাশয়ের আত্ম-চরিতে দেখা যায় বিবেকবোধ দারা গীড়িত হ'য়ে তিনি পতিতাকেও গ্রহে আশ্রম দিয়েছেন। শরংচন্দ্রের কল্যাণেই হোক কি যুগপ্রভাব বশতই হোক, এ যুগের মানুষ আমরা পতিতাকে খানিকটা মার্জনা করতে শিখেছি, কিন্তু তাই ব'লে এখনকার কোন শিক্ষিত ভব্র বাঙালী সম্ভান শুদ্ধমাত্র বিবেকের ভাড়নায় পতিভাকে গুহে আশ্রায় দিতে অগ্রাসর হবেন এটা বিশ্বাস্তা মনে হয় না। কিন্তু উনবিংশ শতকের বাংলা দেশে সেটা বিশ্বাস্থা ছিলো। এর কারণ, ব্যক্তিগত বিবেকের নির্দেশই তখন শিক্ষিত বাঙালীর জীবনে সর্বেস্বা ছিলো, আত্মোনতিই ছিল তার মূল সাধনা তাই পতিতার প্রতি তদনীরুন সঁমাজের অনুমনীয় কঠিন মনোভাব সত্তেও অসাধারণ বিবেকী শাস্ত্রী মহাশয়ের পক্ষে নিছক মানবভার কারণে পতিতাকে গুহাভ্যস্তরে আশ্রয় দিতে বাধে নি।

যেখানে ব্যক্তিজীবন পরিশুদ্ধ, পবিত্র রাখ্বার জন্মে এমন আকুলিবিকুলি, দেখানেই সংস্কারকামিতা, স্থিতাবস্থা রক্ষণপ্রচেষ্টা, বিপ্লববিমুখতা। উনবিংশ শতকের মহাপুরুষদের জীবনে তাই একদিকে যেমন ব্যক্তিত্বের চরম বিকাশ দেখতে পাই, অম্মদিকে তেমনি পাই সংস্কারকামিতা, অর্থাৎ বিপ্লববিমুখতা। উচু মাইনের সরকারী চাকুরের পক্ষে দেশের কাজ করতে যাত্রা আজকের দিনে অসম্ভব (হিন্দু মহাসভা-ওয়ালাদের বাদ্ দিয়ে বল্ছি!), তখন অসম্ভব ছিলো না। সে যুগের পরিপ্রেক্ষিতে দেশের কাজ বল্তে ব্যক্তিজীবনের উন্নয়নের ফাঁকে যতোটুকু সমাজসেবা আপনা থেকে হয় ততোটুকু কাজকে বোঝাতো। তাই

সরকারের বাঁধা মাইনের চাক্রি সেই কাজের প্রতিবন্ধক ছিলো না, বরং সহায়ক ছিলো। তাই সে যুগে উচ্চ রাজপদে অধিষ্ঠিত থেকে একই সঙ্গে সরকারপ্রীতি ওজাতীয়তার মন্ত্র ছড়ানো অবিশ্বাস্থ্য ছিলো না, অনেক মান্তবর তা ক'রে দেখিয়েও গেছেন।

ভরসার কথা, আধুনিক বাঙালীর মনের ঝোঁক চাক্রির ক্ষেত্র থেকে অনেক দূরে স'রে এসেছে। চাক্রি যে নির্ভেজাল গোলামি, বিশেষ করে তা যদি বিদেশী শাসক শ্রেণীর অধীন হয়, এই বোধ কিছুকাল হলো আত্মপ্রকাশ করতে আরম্ভ করেছে। তার ফলটাও ধরাছোঁয়া ভাবে পাচ্ছি। আধুনিক শিক্ষিত বাঙালী দলে দলে ব্যবসায় ও শিল্পবাণিজ্যের প্রতি ঝুঁকছে। বাঙালী যুবজীবনে শিল্পবাণিজ্যপ্রীতি হঠাৎ দেখা দেয় নি, তার পেছনে মুদ্রপ্রসারী মানসিক কারণ বর্তমান। প্রথম বিশ্বযুদ্দের পরবর্তী বংসরগুলিতেই এই ঝোঁক প্রথম প্রকট হয়—তারপর নানা অবস্থার মধ্যে দিয়ে, আরেকটি বিশ্বযুদ্দের ভয়াবহ অভিজ্ঞতার স্তর পেরিয়ে, বাঙালী আজ কিছুটা ব্যবসায়িক মর্যাদা পেয়েছে। এর ফলটাও হয়েছে প্রতক্ষণ। বাঙালী মনের দৃষ্টির পরিধি ও দৃষ্টির ক্ষমতা অসম্ভব রকম বেড়ে গেছে। যেখানে এককালে ছিল সঙ্কীর্ণ প্রাদেশিকতারোধ, সেখানে আন্তঃপ্রাদেশিকতার স্ব্রপাত হয়েছে। ভারতবর্ষের বিভিন্ন প্রদেশের স্রোত এসে বাঙালীর মনোজগতে মিল্ছে; বাঙালী তার এতোদিনকার সমন্থলগৈষিত শ্রেষ্ঠেরবাধ ঝেড়ে ক্লেলে দিতে আর আপত্তি করছে না। বাঙালীর অতিরিক্ত স্বাতন্ত্রের চেতনা তার জীবনের সর্বান্ধীরতা সে নিজেই আজ উপলব্ধি করতে আরম্ভ করেছে।

চিন্তা বা মানসিকতার ক্ষেত্রে এর ফল কি দাঁড়াচ্ছে দেখা যাক্। শিল্পপ্রসারের অপরিহার্য প্রতিক্রিয়া হিদাবে শিক্ষিত বাঙালী মন আজ অতিরিক্ত দীরিয়াস হয়ে উঠেছে। হান্ধা ও তরল জিনিয়ের প্রতি সমাজের সচেতন, নিয়ত কর্মপ্রয়াসী অংশের নিদারুল ঘূণা; পুরাতন বাঙালীর রহস্থালাপপ্রিয় বৈঠকী মনোভাব আর কোথাও বেঁচে নেই। যদি বা ছিঁটেকোঁটা কিছু থেকে থাকে, এযুগের মানসিক স্রোভোধারা থেকে বিযুক্ত সরকারী পেনসন্ধারীর মহারাণী ভিক্টোরিয়ার অয়েলপেন্টিং সমন্বিত, তাকিয়া ফরাসবিলন্থিত বৈঠকথানা কিন্ধা অনুরূপ অবসরজীবন্যাপনকারীর প্রমোদকক্ষের নিভৃতে গিয়েই তা মুখ লুকিয়েছে। হান্ধা হাসি বা বিশ্রম্ভলাপ সমাজের সচেতন, সক্রিয় অংশকে আর আগের মতো স্পর্শ করতে পারছে না। এটা ভালো কি মন্দ সে-বিচার পরে; আপাতত বিচার্য, আধুনিক বাঙালী অইভাবেই বেড়ে উঠ্ছে। শিল্পপ্রসারের অন্তনিহিত সদাসক্রিয় প্রয়াস তার চিন্তাকে করেছে বৈজ্ঞানিক মনোভাবযুক্ত, চিন্তার গতিকে করেছে বহুমুখী—নানাদিকে তার চিন্তার উভ্যম ফেটে পড়ছে।

রাজনীতির ক্ষেত্রেও এর ফল প্রত্যক্ষ। শিক্ষিত বাঙালী মাত্রই আজ রাজনীতি-ঘেঁসা। শুধ রাক্ষনীতি-ঘেঁদা বললে ঠিক বলা হলো না; রাজনীতি আমাদের সমস্ত চিন্তা ও প্রচেষ্টাকে গ্রাদ করতে বদেছে। বিচিত্র পথে বিকশিত কর্মোছনের মতে। বাঙালীর মন আজ নানা রাজনৈতিক বিখাসের দারা বিভক্ত। আমাদের মধ্যে কেউ গান্ধীবাদী, কেউ সাম্যবাদী, কেউ বিপ্লবী সাম্যবাদী, কেউ ধনতন্ত্রের প্রসারের প্রকাশ্য সমর্থক। আবার একই ব্যক্তির মধ্যে এই বিভিন্ন মতবাদগুলির অপরূপ মিশ্রণের দৃষ্টান্তেরও অভাব নেই। অর্থাৎ, মত থেকে মতে দোল খাওয়ার দৃষ্টান্ত। কিন্তু যে বেই মতই বিশ্বাস করুক না, সকলেই দেখাতে ব্যস্ত জনসাধারণের প্রতি তার সহামুভূতির অভাব নেই। ছুর্গত ও নির্যাতিতের প্রতি সমবেদনা প্রকাশে একে অন্তকে আক্ষরিক অর্থে ছাড়িয়ে যেতে চাইছে। কিন্তু কেউ এবিষয়ে পুরোপুরি আন্তরিক নয়। রাজনীতি আজ নিশ্বাসবায়ুর মতোই আমাদের জীবন-ধারণের পক্ষে অত্যাবশ্যক হয়ে উঠেছে; তাই রাজনীতি ছাড়া আমাদের চলে না। সম্পূর্ণ আন্তরিক সমর্থন থাকুক আর নাই থাকুক, কোন একটা মতবাদকে আঁকড়ে' ধরে আমরা দেখাতে চাই আমরা সকলেই আধুনিক thought-current এর সঙ্গে যোগাযোগ রেখে চলেছি। অবগ্য, এর সবটাই দেখানেপনা নর, ভেতরের নিজম্ব তাগিদও আছে। প্রেরণার অস্কুশটুকু মূলত নিজের থেকে না এলে রাজনীতির প্রভাব বাঙালীর জীবনে কথনই এমন সর্বব্যাপী হতে পারতো না।

কিন্তু কথা হচ্ছে আমরা যা বিশ্বাস করি ( বা বিশ্বাস করি বলে দেখাই ) সেই অনুযায়ী কাজ করি না। তাই নানারূপ অসঙ্গতির পীড়নে বাঙালীর রাজনৈতিক জীবন বিপর্যস্ত হচ্ছে। আন্তঃপ্রাদেশিক রাজনীতির ক্ষেত্রে বাঙালীর একমাত্র দান—দলাদলি, আর কিছু নয়। অবশ্য স্থভাষচন্দ্রের বিশিষ্ট কার্যাবলীকে এ বিচারের মধ্যে আমি ধরিনি। তাঁর ব্যক্তিস্থ ও কর্মপ্রচেষ্টা অহ্য স্বাকার থেকে এতাই স্থতন্ত্র যে এই আলোচনায় তাঁকে আমি টানতে চাইনে। আমরা স্বাই অল্পবিস্তর বামপন্থী, কিন্তু যে সামাজিক অপব্যবস্থার দৌলতে আমরা শিক্ষিত ধনীসন্তানেরা অগণিত জনসাধারণকে বঞ্চিত রেথে বিশ্ববিদ্যালয়ের শিক্ষা লাভ করিছি, বিলেত ঘুরে আস্ছি এবং শিক্ষার মার্হাত্ম প্রচার করণার জন্মে বিশ্বেমার ফলটুকু গ্রহণ করতে কারও এতােটুকু দ্বিধা দেখা যায় না। মুথে আমরা স্বাই বামপন্থায় বিশ্বাদী, কিন্তু বহুর শোষণের উপর প্রতিষ্ঠিত যে উচ্চ জীবন্যাত্রায় আমরা অভ্যন্ত তাকে সক্কৃচিত করতে আমরা নারাজ। এইখানেই আধুনিক বাঙালীর আত্মঘাতী স্বার্থপরতার কথা পুন্রায় উল্লেখ করতে হয়। আমরা শিল্পবাণিজ্যই করি, রাজনীতিই করি আর স্মাজ্সেবাই করি, স্বার্থের মানদণ্ড দিয়েই স্ব কিছুকে পরিমাপ করতে শিথেছি। নানা বিপর্যয়ে হৃদমন্তরি

নামক পদার্থটিই আমাদের ভেতর ম'রে গেছে। আমরা public life-এ অংশ গ্রহণ করি মানবভার কারণে ততোটা নয় যতোটা বৃদ্ধিগত কারণে। আমাদের স্বদেশহিতৈষণার পেছনে হৃদয়বৃত্তির তাগিদ প্রায় অমুপস্থিত; যেটা উপস্থিত তা হলে। নানা কর্মপ্রচেষ্টার মধ্যে দিয়ে ব্যক্তিশ্বকে সার্থক করে তোলার ইচছা।

দি, ই, এম্, জোডের একটি লেখা পড়ছিলাম। তাতে তিনি প্রথম যুদ্ধপরবর্তী ইংলণ্ডের সাংস্কৃতিক অবস্থা আলোচনা করতে গিয়ে সেখানকার intelligentsia-র স্ববিরোধিতার কথা উল্লেখ করেছেন। তাঁর মত হলো, ইংলণ্ডের শিক্ষিত সংস্কৃতিবান সম্প্রান্য মবাই মতবাদের ক্ষেত্রে বামপন্থায় বিশ্বাসী, তা সত্ত্বেও ধনতান্ত্রিক সমাজের অস্থায় স্থযোগগুলি ভোগ না করে তাদের গত্যন্তর নেই, ফলে তাঁদের জীবনে দেখা দিয়েছে অন্তর্মণ্ড ও অন্থারের চেতনা। 'Ve are at war with ourselves'। কিন্তু আমাদের এই অন্থারের চেতনাটুকু পর্যন্ত নেই। আমরা নিঃসংশয়ে সব পাথর বনে গেছি। তাই মুখে সাম্যবাদের বুলি আওড়ালেও জমিদারী ভোগদখল করতে কোনো সাম্যবাদীরই আটকায় না; তথাকথিত সোশ্যালিষ্টরা ডুইংরুম বিহারী socialite বই আর কি? বিশ্বাসকে জীবনের কার্যক্ষেত্রে প্রয়োগ করার প্রতি এমন উদাসীন্থ, এমন হেলাফেলার ভাব পূর্বে আর কখনও দেখা যায় নি। এতেই মনে হয় আমরা শুধু intellect—এর ক্ষেত্রে বেঁচে আছি; বিবেকবোধ, কর্তব্যাকর্ত্র বিধারণা অনেক দিন আগেই আমাদের জীবন থেকে সন্তর্ধন করেছে।

কোনো একটা বিশ্বাসকে অন্তরে দৃঢ়রূপে মুদ্রিত করতে হলে খানিকটা হাদয়বৃত্তিরও প্রয়োজন; শুধু মননের সাহায্যে বিশ্বাসের দৃঢ়তা বজায় রাখা সম্ভব হয় না। মনন থেকে আসে বিচারবাধ; কিন্তু আবেগ থেকে আসে উদ্দীপনা, কর্মচাঞ্চল্য। জীবনের পথে কোনো একটা বিশ্বাসকে আঁকড়ে চলতে হলে মনন এবং আবেগ এই ছই-এরই প্রয়োজন। আমাদের জীবন নানা কারণে আজ মননপ্রধান, আবেগশৃগ্র—তারই ফলে মতের দৃঢ়তা অক্ষুপ্র রেখে চলা আমাদের দ্বারা সম্ভব হচ্ছে না, আমরা কেবলই মত থেকে মতান্তরে দোল খেয়ে ফিরছি। এই অবস্থায়, কোন বিশাসকে আচরণে কার্যকরী করা তো দৃরের কথা, সেই ইচ্ছাই মনে উদয় হয়না। আধুনিক বাঙালীর জীবনে সেই মারাত্মক অবস্থাই আজ সমুপ্রিত্ত।

বিশ্বাদের (বিশ্বাদ অর্থে এখানে conviction বুঝতে হবে, faith নয়) শিথিলতার ছিদ্রপথে আরেকটি বিপদের সম্ভাবনা দেখা দিয়েছে। সেটি ধর্মের পুনরুজ্জীবনের আকাজ্জা। যেখানে মতের দৃঢ়তা নেই, কেবলই ক্ষেত্র পরিবর্তন, সেখানে চরম দত্তা হিসেবে Godhead-এর কাছে আত্মমর্পণের ইচ্ছা তীব্র হয়ে উঠাই স্বাভাবিক। এতে একদিকে যেমন পরম নির্ভরতার আশাদ আছে অক্যদিকে তেমন স্বতোবিরোধের রুদ্ধশাদ কবল থেকেও

মুক্তির প্রতিশ্রুতি আছে। নান। সমাজলক্ষণে বাঙালী জীবনে এই প্রবণতা স্পায় হয়ে উঠছে। তার বিরুদ্ধে এখনই সতর্কতার প্রয়োজন, নইলে ধর্মের জোয়ার একবার প্রবল হয়ে উঠতে পারলে তাকে প্রতিহত করা শক্ত হয়ে উঠবে।

এর পর শিল্প ও সাহিত্যের প্রাসঙ্গ। কিন্তু তার জত্যে বিস্তৃত পরিসর দরকার। আমরা বারাস্তব্যে সে বিষয়ে আলোচনা করবো।

### পরিত্যক্ত

### শোলম্ আথ

অনুবাদক: ধীরেন রায়

ছোট্ট ছেলের কান্নায় ঘুম ভেঙ্গে গেল বেরির। চোথ না খুলেই তার জীর উদ্দেশ্যে বল্ল—'গোল্ডা, বাচ্চাটার কান্না থামাও।'

নিরুত্তর গোল্ডা। বেরি চোখ খুলে দেখলে। ঘরে তার স্ত্রী নেই। আশ্চর্যা হয় কিন্তু পরক্ষণেই ভাবে—'হয়ত স্নানের ঘরে রয়েছে'। শিশুটার মুখে একটুক্রো কাপড় গুঁজে ছায় কায়া থামাবার জল্ডো। শ্যাভ্যাগের পর পোষাক পরিবর্ত্তন করতে করতে ভাবে ঝব্লিনারদের বাড়ী থেকে যে বাভিদানটা 'হাভিয়েছে' তা'থেকে কত টাকা 'দাঁড়াতে' পারে! কথাটা মনে পড়তেই সে 'মাল'গুলো দেখ তে গেল চিলেকোঠায়।

য়ঁয়া—বাতিদানটা নেই! ওন্ন তন্ন করে খুঁজে দেখল জিনিষগুলো 'উধাও' হয়ে গেছে। তাড়াতাড়ি নেমে এল দ্রীর জিনিষপত্র দেখতে — কিন্তু হা ঈশ্বর কিছুই যে নেই! গভীর হতাশায় কপালে হাত দিয়ে বেরি বসে পড়ল। অন্ধকারময় শূশুতার পর সে দেখতে পায় আলোকরেখা। বিত্যুৎ রেখার মত একটা চিন্তা তা'কে চঞ্চল ক'রে তোলে। গোল্ডা তা'হলে পালিয়ে গেল তাকে ছেড়ে! কিন্তু কার সঙ্গে ?

- দুইমা দুশোর না হাইমুল গুবের সঙ্গে ?
- —ঠিক আছে। ভেগে যাক্, চুলোয় যাক! দেওয়ালকে উদ্দেশ্য করে বলে বেরি। পার্থিব বিষয়ে অনাসক্তি এসে গেছে তার—অন্ততঃ তা'র মুখভঙ্গি দেখ্লে তাই মনে হ'বে।

ভোমাকে কে পরোয়। ক'রে ? স্থণায় বারকয়েক থুথু ফেল্লে সে দেওয়ালে। বে-রে মজার ব্যাপার হ'য়েছে—হাঃ হাঃ—বিকারগ্রস্ত রোগীর মত হাস্ল বেরি ক্যুলক।

শায়িত শিশুটার দিকে একবার তাকিয়ে তারপর ভাবলে :

—এই বাচ্চটোকে নিয়ে কি করা যায় ? যদি একবার গোল্ডার আস্তানার থোঁজ পায় তাহ'লে দরজার সামনে ছেলেটাকে ফেলে দিয়ে বলুবে—"নিয়ে যা তোর ছেলেকে—"

বেরির মাথায় এল তুর্বুদ্ধি কথাটা তলিয়ে ভাব্তে গিয়ে তার মুখ হ'য়ে গেল ফ্যাকাশে। ওপরের দাঁত দিয়ে চেপে ধর্ল ঠোঁট। কাঁপতে লাগ্ল হাত। নাঃ নাঃ সে পারবেনা! উলঙ্গ শিশুটা গা থেকে ফেলে দিয়েছে ময়লা কাঁথাটা, অর্থহীন, শৃত্তহাসি ছেলেটার সারামুখে ছড়ানো। গভীর মনোযোগ দিয়ে দেখতে লাগল বেরি—তার মনে জেগে উঠ্ল বিশ্বতপ্রায় একটি মুখ।—অবিকল তারই মত শিশুটার চেহারা। টুপিটা নিয়ে সে বেরিয়ে এল ঘর থেকে। উদ্দেশ্যহীনের মত পথে পথে ঘুরতে লাগল। শান্তি নেই মনে। তাকে অদৃশ্য ভাবে টান্ছে শিশুর ক্রেনন। চোথের সামনে ভেসে ওঠে ঘরের ছবি। পা তুলে ছেলেটা কাঁদ্ছে অবিপ্রান্ত। নাঃ—বেরির ফিরে যাওয়া উচিত। গোল্ডাকে একবার পেলে গলা টিপে তার জিভ্ বের করে দেবে! কুদ্ধ বেরি কল্পন। করে আনন্দ পায়। জাহায়ামে যা হারামজাদী!

রুটির দোকানথেকে একটা রুটি কিনে সে বাড়া ফিরে এল। উলঙ্গ হয়ে হাস্চ্ছে ছেলেটা।
'শয়তানও তোমায় নেবেনা—দিব্যি আরামে আছ বাপধন—ক্ষুদে হারামজাদা!'
গজর গজর করতে থাকে বেবি। রেগে বেরিয়ে আসে ঘর থেকে।

পা চল্তে চায়না। কানে ভেষে আমে অসহায় শিশুর করুণ ক্রন্দন। অস্বস্তিকর যন্ত্রণায় ভরে ওঠে তার মন। অকারণ ক্রোধে হাত মুষ্টিবদ্ধ করে ফিরে আসে আবার।

ছেলেটা কাঁদ্ছে সত্যি! টেনে টেনে ভাঙ্গা গলায় ডাকছে—'মা-মা-মান্মা'·····

'মা – হুম্—শয়তানের বাচচা, যাও তোমার মা ঠাকরুণের কাছে !'

ভুক্রে কেঁদে ওঠে অবুঝ শিশু। কোলে ভুলে নেয় বেরি। ছেলেটা পরম প্রত্যাশায় কি যেন খোঁজে বেরির বুকে।

— 'মাগি-নরকে যাক্'— বেরি অশ্লাল ভাষায় গালিগালাজ ভায় গোল্ডার উদ্দেশ্যে।—
'থোকা আমার, মাণিক আমার কাঁদিস্নে বাপ্ চুপ্ কর্—ওঃ চুউপ ।' ছেলেটা তার
ব্কে থোঁজে মারের স্তন; না পেয়ে ছোট লাল জিভ দিয়ে চাট্তে থাকে বেরির লোমশ বুক।
শকোভুকে সে শিশুটাকে আরো কাছে টেনে নেয়। তুধ চাই। খুঁজতে খুঁজতে বেরি একটা
এনামেলের বাটিতে খানিকটা বাসি তুধ পেল। গলাটা ভিজ্বে তবু। তুধ খাওয়াবার
সময় শিশুটার সঙ্গে অন্তর্গ হ'বার চেন্টা করে।

'থেয়েন—এইটুকু ছধ। তোর মা-মাগি কলেরায় মরবে। কুত্তির চেয়েও খারাপ। তারাও ত ছানাগুলোকে ফেলে কোথাও যায় না। আমি তোকে ছেড়ে কোথাও থা-ব না-রে!'

তুধ খেয়ে শাস্ত হ'ল বাচচাটা। কাপড়ের টুক্রো দিয়ে ওকে জড়িয়ে নিয়ে বেরি নেমে এল পথে। বাজারের মোড়ে তাকে ঘিরে দাঁড়াল আনেকে। বেরি ক্যুলকের কোলে একটা ছেলে! ফ্রাডনিক ডাকল-পওছে ক্যুলক্, এবাচচাটাকে পেলে কোথায় ?'—ফ্রাডনিক-পত্নী উত্তেজিত ব্যস্ততায় ছিনিয়ে নিল শিশুটাকে বেরির কোল থেকে। গাম্ছা দিয়ে বারে বারে মুখ মুছে দিতে লাগ্ল। ওকে নিয়ে কি যে কর্বে তা' ঠিক করে উঠতে পারেনা ফ্রাডনিকের স্ত্রী।

- —'তোমার ছেলে বুঝি কুলক্? আমি জান্তামনা দেখ-দেখ চোখগুলো অবিকল মেরিণার মত, নাকটা বাস্তবিক স্থান্দর—বেশ ছেলেটি—আমাকে দাওনা।' ছহাতে তুলে বেরির ছেলেকে নাচাতে লাগ্ল ফ্রাডনিক-পত্নী।
  - '—'এই-এই ক্ষুদে শয়তান!'

চোরের দলের সর্দার, বুড়ো ফাডনিক মনোযোগ দিয়ে দেখে বেরি ক্যুলকের পিঠ চাপ্ড়ে দিল।—'হাল্কা ছেলে, খুঁটি বেয়ে তরতরিয়ে উঠ্তে পার্বে—বেশ-বেশ! এর মা কে?'

- —'সে মাগী জলে মরুক—ঝব্লিনারদের বাতিদানটা নিয়ে সরে পড়েছে—চোরের ওপর বাট্পারি!'
  - —'য়ঁগ—বল কি ? আর তোমার জন্মে রেখে গেছে এইটেকে ?'
  - —'হুম'!—ক্ষুর আক্রোশে বেরি দাঁতে দাঁত দিয়ে অভুত শব্দ করে।
- 'বড় খারাপ ব্যাপার!' -বুড়ো ফ্রাডনিক মাথা দোলাতে দোলাতে বল্ল। ফ্রাডনিকের ছেলে ঠাট্টা ক'রে উঠল—'ভা' বেশ—ব্যবসা ছাড়্ছ নিশ্চয়! এথন ভোমাকে ধাইগিরি কর্তে হবে ক্যুলক্—ছেলের মা খুব চালাকি থেল্লে যাহোক।'
- 'আমার জন্মে ভেবে মাথা খারাপ করতে হ'বেনা— ঈশ্বর আছেন তিনি পেট দিয়েছেন পেটের খোরাকও জোগাবেন—কুলক কুলকই থাকবে।' রাগতভাবে জবাব দিল বেরি।

শিশুটিকে নিয়ে বেরি শহর সীমার পথে চলতে থাকে। তা'র মনে হচ্ছে—তাকে নিয়ে শহরশুদ্ধ লোক আলোচনা করছে অঙ্গুলি নির্দ্দেশ করে। ঠোঁটের কোনে বাঁকা হাসি ঝিল্মিলিয়ে উঠ্ছে।

নগরের প্রান্তদীমায় তরল অরণ্য। দেখানে একটা পাথরের উপর বেরি বস্ল।

জনমানবের চিহ্ন নেই। লোকালয় অনেকদূরে। হরিৎপাতায় ছেয়ে গেছে বনভূমি। ঝরাপাতার মর্দ্মরধ্বনি মনে হয় শোকগীতির মত করুণ। দূবের প্রবহমান খরধারার শব্দ ভেদে আদে। উচ্ছুলিত নদীতরঙ্গ আছড়ে পড়তে বালুবেলায়। বেরি মাটিতে বদিয়ে দিল ছেলেটিকে। অসীম বিতৃষ্ণায় তার মন ভরে উঠেছে। সরলশিশু স্তদ্ধশান্ত দৃষ্টিতে তাকিয়ে থাকে বেরি কুলেকের পানে। বেরি তা'র কর্ত্তব্য ঠিক কর্তে পার্ছেনা! এক বিবেচনাহীন মুহূর্ত্তে শিশুটাকে পরিত্যাগ করে যাওয়ার চিন্তা তার মনে প্রবল হ'য়ে ওঠে। আবার অজ্ঞানিত মমতায় তা'র মন পরমূহূর্ত্তেই গলে যায়। যতই হোক তা'র নিজেরে রক্তমাংশে গড়া ছেলে! বুকে চেপে ধরে। তার মনে হয় দে যেন নোতুন ক'রে নিজেকে চিন্তে পেরেছে। সারাদেহে বয়ে যায় খুসীর চেউ।

'ছোট্ট চোর!' উচ্চতর কঠে বল্তে লাগ্ল বেরিঃ 'হাঁ৷ হাঁ৷ চোরের ব্যাটা ঠিক চোর হ'য়েছে, বাজি রেথে বল্তে পারি কালে তুই পাকা চোর হবি। খুঁটি বেয়ে তর্তরিয়ে উঠ্বি ওপরে, জানালার শিক ভেঙ্গে লিকলিকে শরীরটাকে গলিয়ে দিবি ভেতরে। তালা ভাঙবি। গুদোম থেকে বাছুরের চামড়ার বাণ্ডিল নিয়ে সরে পড়বি আলগোছে। তার পর তোর ছেলেমেয়ে হ'বে আর তাদের মা পালিয়ে যাবে—কিন্তু তুই কি তাদের খাওয়াবার জত্যে দরজায় দরজায় ভিক্ষে করবি ? তুই কে ?—আমার মত একটি চোর! কেমন ?……''

নদীর তীরে শিশুটিকে রেখে বেরি গাছের আড়ালে গেল। ছেলেটা কী ক'রে তাই দেখবার জন্মে। অসহনীয় বিরক্তিতে তার মেজাজ হ'য়ে ওঠে তিরিক্ষি। আপদটাকে বিদেয় না কর্তে পার্লে শান্তি পাবেনা সে। পা তুলে আঙ্গুল চুষতে চুষতে আপন মনে ও অফুটস্বরে ডাক্ছে 'মা মা!'

খানিকটা দূরে গিয়ে বেরি অন্য একটা গাছের পেছন থেকে লক্ষ্য কর্ল ছেলেটা একই অবস্থায় রয়েছে। কাঁদ্ছেনা। বেরি গাছের আড়ালে আড়ালে আত্মগোপন ক'রে পর্যাবেক্ষণ করে সহারহীন শিশুর ভঙ্গিমা। শেষ পর্যান্ত বেরি দৌড়তে থাকে। আবার তার কানে ভেসে আসে শিশুর একর্ঘের, নিস্তেজ কালা।

কাঁদ্তে কাঁদ্তে নদীতে গড়িয়ে পড়তে পারে।' অতর্কিত এই আশক্ষা বেরিকে আচ্ছন্ন ক'বে বাৎসল্যের প্লাবন নামে তা'র অন্তরে। নদীসৈকতে ফিরে আসে সে। জোর গলায় কাঁদ্ছে ছেলেটা। ওকে কোলে তুলে নিয়ে পায়েচলাপথে চলতে থাকে বেরি। বনান্তরালের ক্টিরগুলোর প্রতি দরজায় ভগ্নকণ্ঠে ভিক্ষা চায় 'একটু তুধ, মা বাপ মরা ছেলের জত্যে একটু তুধ দাও!"

### ধর্ম ও বিজ্ঞান

### প্রীঅনিলকুমার বন্দ্যোপাধ্যায়, এম. এদ্-সি.

ধর্ম্মের স্বরূপ ও বিজ্ঞানের প্রভাব নিয়ে আজকের দিনে এত বিভিন্ন মতবাদের জন্ম হয়েছে যে সাধারণ মান্ন্য দৈনন্দিন জীবনের কলকোলাহল মুখরিত পাদদেশ অতিক্রম করে উদ্ধি শিখরে অধিরোহণ করতে সক্ষম হয় না যেখান থেকে প্রভাবমুক্ত পক্ষপাতশূত্য মন নিয়ে সে সাকিছু অবলোকন করতে পারে। সাধারণ মান্ন্য নিজের অতীত ইতিহাস কতটুকুই বা জানে—প্রাচীন ধর্ম্ম-রীতির কতটুকু খোঁজই বা সে রাখে? বিভিন্ন দেশে বিভিন্ন সম্প্রদায়ে কত বিচিত্র ধর্মানুষ্ঠান প্রবর্ত্তিত হয়েছে ও প্রচলিত রয়েছে সে সম্বন্ধে কতটুকু ধারণা সে করতে পারে?

অথচ এই অতীত দিনের আলেখ্য সায়ে রেখেই চিন্তাশীল মানুষকে আজ আর একবার ধর্ম-জীবনের পুনর্গঠনের সমস্থার সম্মুখীন হতে হবে, যাতে যন্ত্রযুগের চাহিদাগুলি মেটানো তার পক্ষে সম্ভব হতে পারে। এইভাবেই প্রকৃত ধর্ম গড়ে ওঠে। ঠিক এইভাবেই আমাদের এতদিনকার ক্রমান্তিত ধর্ম-ধারা চলে এসেছে—চলে আসছে যুগে যুগে। নিত্য নূতন অভিজ্ঞতা নব নব বিশ্বাস এবং নূতনতর সমস্যা ও দ্বন্দের বিকাশ ঘটেছে। কিন্তু তাই বলে যোগসূত্র কোথাও ছিন্ন হয়ে যায় নি। সবসময়েই একটা সমতা, একটা সাদৃশ্য, একটা অমুর্তি (ইংরেজিতে যাকে আমরা continuity বলি) একটা নির্বচ্ছিন্ন ধারাবাহিকতা বজায় থেকে এসেছে।

স্বীকার করি আধুনিক বিজ্ঞান আমাদের পূর্ব্বপুরুষপ্রবর্ত্তিত মতবাদগুলি হয়ত চুর্ণ করে দিয়েছে, কিন্তু তাই বলে সেকালের ঋষ্টিও মহাপুরুষ বর্ণিত সকল নীতিই কি সম্পূর্ণ ভ্রান্ত বলে পরিত্যাগ করতে পারি ? অনেক ঘুরে ফিরে আমরা আবার সেই আগেকার পরিত্যক্ত স্থানটিতেই সাধারণত ফিরে আসি।

চিন্তাশীল মানুষ নীরবে এই অন্তর্দ্ধ অনুধাবন করতে প্রয়াস পায়। সে বুঝতে পারে আজকের পরিবর্ত্তিত পরিবেশ ও দৃষ্টিভঙ্গীর সঙ্গে সংহতি রাখতে গিয়ে প্রচলিত ধর্ম-ধারায় বিপ্লবের জোরার দেখা দিয়েছে। এ তো অবশ্যস্তাবী। তাই যারা ধর্ম রসাতলে গেল বলে খেদোক্তি করে তাদের কথায় সে কোতুক বোধ করে, আবার যারা ফ্রয়েডীয় মন্তব্যামুযায়ী সকল ধর্মাচরণকে মানসিক বিকার বোধে স্যত্নে পরিহার করে চলে তাদের মূঢ্তায় তার হাসি পায়। চিন্তাশীল মানুষের কাছে এ হল যেন কোন পুরাতন ধারাবাহিক গল্পের আর এক অধ্যায়।

ভগবৎ-বিশ্বাসই যদি ধর্ম্ম হয় তবে সে-ধর্মের সঙ্গে বিজ্ঞানের কোথাও দ্বন্দ্ব বাঁধবার হৈতুনেই। প্রকৃতপক্ষে ধর্ম কথনো বৈজ্ঞানিক মতবাদের পথে অন্তরায় হয়ে দাঁড়ায়নি, আবার বিজ্ঞানও ভগবৎ-বিশ্বাসের মূলে কুঠারাঘাত করতে যায়নি। ধর্মমত তো যুগে যুগে পরিবর্তিত হয়ে এসেছে—তার সঙ্গে বিজ্ঞানের সংঘর্ষ বাধবে কেমন করে ? সংগ্রাম যা করতে হয়েছে তা শুধু সমাজের পুরাতন সামাজিকতার কাঠামোতে রূপান্তর ঘটাবার জন্মে। ধর্মমতের সঙ্গে বৈজ্ঞানিক মতবাদের সংঘর্ষের সূত্রপাত ঘটেছিল উনবিংশশতাকীতে, যখন জনকয়েক অতি আগ্রহশীল বিজ্ঞানী নবজাত বিজ্ঞানের প্রতি সাধারণের চিত্তাকর্ষণের জন্মে বিজ্ঞানকে ধর্ম্ম বলে চালাবার চেন্তা করেছিলেন। ফলে ধর্ম্ম তথন কেবল বিশ্বের কল্পিত. বৈজ্ঞানিক ব্যাখ্যার মধ্যেই পর্যাবসিত থাকবার উপক্রম করেছিল।

তাই প্লেটো এবং অ্যারেষ্ঠটলের বিজ্ঞানকে ধর্ম্মপ্রাণ ব্যক্তি গ্রহণ করে নিতে পারলেও ডেকার্টে এবং নিউটনের িজ্ঞানকে স্বচ্ছন্দে মেনে নিতে পারেন নি। কোথায় যেন কী অপূর্ণ রয়ে গেল। কী যেন ভূল হল! নিউটন থেকে আরম্ভ করে পরবর্ত্তীকালের প্রায় সকল পদার্থবিদই ঈপরকে ঈথর, তেজ অথবা কোন যান্ত্রিক রূপক বলে নির্দেশ করেছেন। কিন্তু, শীঘ্রই দেখা গেল ধর্ম্মকে এইভাবে বিজ্ঞানের সঙ্গে প্রচলিত করলে – ধর্ম্মনীতিতে এই প্রকার আধুনিকতা প্রয়োগ করলে — ধর্ম্মের আর কোনই মূল্য থাকে না। ঈশ্বর রূপক বিশেষ হলে তাতে স্বর্গীয়ভাব আরোপ করা চলে কেমন করে ? অবশ্য আমরা পারি, আমাদের পৌত্তলিক ধর্ম্মে প্রতিমা পূজায় বিরাটের ধ্যানে কোথাও ব্যাঘাত ঘটে না — স্বর্গীয়ভাবের কোন অভাব হয় না। কিন্তু তাহলে কী হবে, পদার্থবিজ্ঞানে অত্যন্নকালের মধ্যেই বিশ্বের কোন বিশেষ স্থিকিন্তার অন্তিত্ব অস্বীকৃত হল। কতকগুলি বৈজ্ঞানিক মতবাদের মধ্যে ধর্মকে নিবদ্ধ রাথতে গিয়ে দেখা গেল সেই বিশেষ বিশেষ বৈজ্ঞানিক মতবাদগুলি ক্রমে নূতন নূতন মতবাদের দ্বারা চাপা পড়ে হারেয়ে গেছে এবং ধর্ম্মও সেই সঙ্গে অন্তর্হিত হয়েছে।

ধর্ম আর যাই হোক না কেন তা যে বিশের বৈজ্ঞানিক ব্যাখ্যা নয় সেকথা সুনিশ্চিত। অথচ উনিবিংশ শতকে অনেকেই গোড়ায় গলদ করে বসেছিলেন। তাই বার বার তাদের সকল প্রয়াস ব্যর্থ হয়ে গেছে। অত্যন্ত পরিতাপের বিষয় এই যে আজকের এই বিংশ শতকেও স্থনামধন্য বিজ্ঞানী ও পণ্ডিতগণ সেই একই চেষ্টায় ত্রতী রয়েছেন—পদার্থ বিজ্ঞান অথবা জীববিজ্ঞানের কোন মূল স্ত্ত্রের মধ্যে ঈশ্বরকে দেখতে পাবার আশা করছেন। র্যাণ্ডেল এ সম্বন্ধে বলেছেন "Their present day successors, who still strive to find God in some postulate of physics or biology, like

ether or evolution, would do well to study the history of 18th century modernism."

তাই অফাদশ শতাব্দীর শেষ ভাগে ধর্ম্মের কেন যে পুনরায় জাগরণ হ'ল তা আমরা এখন বুঝতে পারি—কোন মতকে দুঢ়ভাবে আশ্রয় করতে না পারায় একটা ইন্টেলেকচুয়্যাল ব্যর্থতার পটভূমির উপরে ধর্মান্সোতের পুনঃপ্রবর্ত্তন হ'ল। ললিতকলা ধর্ম এবং নৈতিক চরিত্রের কি কোন মূল্য নেই—কেবল মান্তুষের বৈজ্ঞানিক প্রচেষ্টার উপরেই কি সকল গুরুত্ব আরোপিত হবে ? তাতো নয়। একই সঙ্গে এদের সবগুলিকেই মানুষের প্রয়োজন। সমাজগত এবং কৃষ্টিগত পুনর্গ ঠনের সমস্তাগুলি নিরূপণ করতে, আধুনিক যুগের উদ্দাম কালপ্রগতি সংযত করতে অথবা তার সঙ্গে সমান তালে পা ফেলে চলতে সবগুলিকে নিয়ে একটা নৃতন সংমিশ্রণী (synthesis) গড়তে হবে। "Religion must be a great human enterprise, an organization of men's feelings and actions as well as their beliefs. It could not be a mere club to enforce a narrow moral code; it must be a complete life, as little rational or narrowly useful as life itself". ধর্ম কেবল অনুদার নীতি-সংগঠণী সহ্যমাত্রে প্র্যাব্যাতি হ'লে চলবে না—তা ঘেন একটা অথণ্ড সমগ্র জীবন— ধর্মের সাহায্যেই জীবনের বিভিন্ন সমস্তাগুলির চূড়ান্ত নিষ্পত্তি হবে। বাস্তবতা বা reality বৈজ্ঞানিক গবেষণা বা অনুসন্ধিৎসার নাগালের বাইরে থাকে; তাকে পাওয়া যায় কেবল ধর্মজীবনকে অবলম্বন করে। ঠিক এই ধরণের মনোভাবই দেদিন সর্ববত্ত প্রকট হয়ে উঠল। হেগেল, স্ক্রিয়ারমাসে (Schleiermacher) এবং রিশেল (Ritschl) ধর্ম্মের স্বরূপ নিজ নিজ বিশিষ্ট পদ্ধতিতে স্থান্দরভাবে ব্যাখ্যা করেছেন।

হেগেলের মতে ধর্ম শুধু অভিজ্ঞতার অভিব্যক্তিমাত্র। এ হল একটা দার্শনিক মতবাদ বিশেষ। তবে বিশুদ্ধ দর্শন যেখানে কতকগুলি ধারণার সাহায্যে বিশের ব্যাখ্য। করে থাকে, সেখানে ধর্মা রূপকের প্রয়োগ করে থাকে।

স্ক্রিয়েরমাসে বলেছেন, ধর্ম কোন ব্যাখ্যা নয়; তা হল শুধু আবেগ এবং অনুভূতির প্রকাশমাত্র। ধর্মকে কলাবিশেষ বলা চলে—বিশ্বকে কেন্দ্র করে এই সৌন্দর্য্যবোধ গড়ে উঠেছে। তাই ধর্মনীতির কোন পার্থিব অথবা বিষয়ীগত মূল্য থাকতে পারে না।

আবার রিশেলের মতে ধর্ম দার্শনিক ব্যাখ্যাও নয় অথবা আবেগের অভিব্যক্তিও নয়—ধর্ম হল আচার এবং আচরণের ধারা বিশেষ। মানবতার সামাজিক আদর্শ উপলব্ধির জন্মে যে নৈতিক অভিযান দেখতে পাওয়া যায় আসলে তাই হল ধর্ম-জীবন।

মোটামূটিভাবে এখন এটুকু অন্ততঃ জানা যায়, যাঁরা বিজ্ঞানের প্রতি বিশ্বাসী অথচ ধর্মের প্রতিও অনুরাগী, বিজ্ঞান তাঁদের বিরুদ্ধাচরণ করে না। প্রকৃতপক্ষেউভয়ের প্রতি আস্থাশীল ব্যক্তি বিরল নয়—বিজ্ঞান এবং ধর্ম ছই-ই সাদরে গৃহীত হয়েছে। কিন্তু বিজ্ঞানের প্রতি বিশ্বাস এমন প্রবল, এমন আপনাতে আপনি সম্পন্ন যুক্তিমূলক, এমন গভীরভাবে আমাদের সমাজে ওতপ্রোত রয়েছে যে সাধারণত বিজ্ঞানের সঙ্গে আর কোন বিশ্বাস মেশাতে প্রবৃত্তি হয় না—মনে হয় পুরাতন ধর্ম্মবিশ্বাস এর তুলনায় কত অকিঞ্জিৎকর—মনে হয় কি তার প্রয়োজন আধুনিক যুগে! যুক্তির দিক থেকে ততটা নয়, যতটা মনস্তত্ত্বের দিক থেকে বিজ্ঞান ধর্ম্মের পরিপত্তী বলে মনে হয়েছে। মানুষের মন বিজ্ঞানকে আশ্রেম করে এমন পরিতৃত্তি লাভ করেছে যে সময়ে সময়ে আর সব কিছুই তার কাছে অপ্রয়োজনীয় বোধ হয়েছে।

উনবিংশ শতকের যে দর্শন ঈশর এবং অমরত্বের প্রতিষ্ঠা করতে চেয়েছিল, আজকের দিনে সে দর্শনকে অবলম্বন করে মানুষের কৌতৃহল নিবৃত্ত হতে পারে না। আধ্নিক বস্তু-ভাত্ত্বিক মানুষের সেদিকে দৃষ্টি দেবার অবসরও নেই এবং আগ্রহও নেই।

আধুনিক বিজ্ঞানসম্মত দর্শন পরিপুষ্টি লাভ করেছে নৃতত্ত্ব এবং মনোবিজ্ঞান থেকে।
মানুষের বিভিন্ন আচার এবং আচরণের কারণ এবং উৎপত্তি নির্দ্দেশ করেছে এই দর্শন।
কেমন করে অব্যক্তের প্রতি বিস্ময় থেকে ঈশর তথা পর্ম্মের আবির্ভাব ঘটেছে আজ আর
সেকথা অবিদিত নেই। তাই আজকের বৈজ্ঞানিক মতবাদ ধর্মকে মায়। অথবা
মোহ বলে অস্বাকার করে না, বরং জীবন্ত সমাজের ক্রম-বিকাশের ধারা বলে
মেনে নেয়।

পিউপিন, মিলিকান, অলিভার লজ, আর্থার টমসন, হেনরি ফেয়ারফিল্ড, অসবোর্গ প্রভৃতি পদার্থবিদ্ ও জীব-বিজ্ঞানিগণ তাই ধর্ম-বিজ্ঞানে উদারপন্থীরূপে আত্মপ্রকাশ করেছেন। তাঁরা এখনো সেই পুরাতন ধর্মনীতিতে দৃঢ়বিশ্বাসী—কারণ আধুনিক বিজ্ঞান তো ধর্মে বাধা দেশার প্রয়াসী নয়। এইখানে তাঁরা ভুল করেছেন। ধর্মবিশ্বাসের সঙ্গে বিজ্ঞানের বিরোধ আজকের দিনে বিশ্বের বৈজ্ঞানিক ব্যাখ্যাকে কেন্দ্র করে নয়—ধর্মের বৈজ্ঞানিক ব্যাখ্যাকে ভিত্তি করে গড়ে উঠেছে। মানুষ প্রতিমা গড়ে যদি পূজা করতে চায় এবং তাতে যদি সে তৃপ্তি পায় তো করুক না পূজা—বিজ্ঞানের তাতে বলবার অথবা বাধা দেবার কিছু নেই। কিন্তু তাই বলে সেই পূজার ফলে যে স্বর্গের দ্বার উন্মৃক্ত হয়ে যায় একথা বিজ্ঞান কোনমতেই স্বীকার করে নিতে পারবে না। পূজা করাকে বিজ্ঞান-সন্মত বলবার প্রশ্রেষ বিজ্ঞান দেবে না কারণ পূজা করবার প্রযুত্তির উৎস কোথায় তা বিজ্ঞানের জানা আছে।

বাতেল বলেছেন, "The vast majority of those attracted to science, even when they have abandoned all supernaturalism, all belief in a cosmic companion or in human immortality, have not grown thereby any the less religious. Indeed, one of the outstanding facts of recent years has been the increasing interest taken by scientific thought in religion."

বিজ্ঞানের ধারণার সঙ্গে দেবতার ধারণা মেলে না নলেই বিজ্ঞান দেব-পূজাকে স্বচ্ছন্দে গ্রহণ করতে পারে না। পদার্থবিজ্ঞান বিরাট তেজপুঞ্জের উৎসগুলি নিরূপণ করেছে, কিন্তু তা সঙ্গেও এক অনুশ্য তেজের প্রতি মানুষের মন ধাবিত হয়। এই কল্লিত অদুশ্য তেজেই প্রশীশক্তি নামে অভিহিত হয়ে থাকে। তাই অতিবড় বিজ্ঞানীও—এককালে যিনি নাস্তিক ছিলেন তিনিও—ধর্মভাবাপন্ন হয়ে পড়েন। এ হল সাইকোলজি—কারো কারো মতে এ হল তুর্বলতা। মানুষের এই অন্তর্গন্দের যতদিন না অবসান ঘটে ততদিন ধর্মের পুন্র্গঠনের সকল প্রয়াস ব্যর্থ হয়ে যাবে। কিসের উপর ভিত্তি স্থাপনা করে এই পুন্র্গঠন হবে? কেমন করে ঘুচবে মনের এই কুহেলিক।?

## অমানুষিক

### মানিক বন্দ্যোপাধ্যায়

সে ছিল ওরকম অনেকের একজন। আধপেটা সিকি পেটার বেশী না থেয়ে, কখনো বা তু'চারদিন প্রেফ উপোস দিয়ে দেশের চলতি তুর্ভিক্ষ ঠেকিয়ে টিঁকে থাকত, যুদ্ধের সুযোগে রক্তমাংসলোভী পোষা রাক্ষসগুলি চড়চড় করে তুভিক্ষ চরমে তুলে দেওয়ায় যারা উৎথাত হয়ে গিয়েছিল। ছিদামের ইতিহাসটাও আর দশজনের মত সাধারণ, যদিও ভারাবহ। প্রথমে গেল তৈজসপত্র, তারপর গেল গাইটা। কুজার রূপার পৈছেটা দিল সে নিজেই, কানের লুকানো মাকড়ি খুঁজে বার করে কেড়ে নিতে হল জমিটুকু যাওয়ার পর। ভিটেটুকু বাঁধা পড়ল সকলের শেয়ে,—মাকড়ি আগে যাবে না ভিটে আগে যাবে এই নিয়ে মনান্তর হয়েছিল কুজার সঙ্গে ছিদামের। সবই যে যাবে, তখন একরকম স্থির নিশ্চয়ভাবে জেনে গিয়েছে ছিদাম, ছেলেটাও তার তখন মরে গেছে। তবু ঘরছয়ারটা সে নিজের আয়তে রাখতে চেয়েছিল শেষ পর্যান্ত। অদৃষ্টে বিশাস আর তার ছিল না, কোন কিছুতেই বিশাস ছিল না, ধুঁকতে ধুঁকতে তবু এক তুর্লভ স্বপ্রের রঙ একটু সে মনে পুয়ে রেখেছিল যে মাথা গুঁজবার ঘরটা থাকলে হয়তো বেঘারে প্রাণটা তার যাবে না, আবার একদিন সব আসবে, জমি জমা গাইবাছুর তৈজসপত্র কুজার গয়না, কুজার গর্ভে সন্তান। ললিতবাবুর কাচে বাড়ীটা বাঁধা দেবার পর তাই সে হতাশায় ঝিমিয়ে গিয়েছিল, হাল ছেড়ে দিয়েছিল।

একদিন ভোরবেলা বুড়ী মা, যোয়ান বৌ আর কচি মেয়েটাকে ছেড়ে রওনা দিয়েছিল অন্থকোথাও কিছু করা যায় কিনা এইরকম একটা অনির্দিষ্ট উদ্দেশ্য নিয়ে। মরবে তো তারা সকলেই। সেও মরবে, বৌও মরবে, মেয়েটাও মরবে, মাও মরবে। দেখা যাক বাঁচবার কোন পথ যদি খুঁজে পাওয়া যায় পৃথিবীর কোথাও, যেথানে রোজ ইপ্তিমার ভেড়ে, বড় বড় লোক থাকে বড় বড় দালানে, বড় বড় কারবার চলে বড় বড় আড়তে, রোজ গু'বার বায়োস্কোপ দেখান হয়, হাকিমরা বসবাস করে!

কিছুই সে প্রায় সঙ্গে নেয় নি। শুধু ছেঁড়া ধুতি আর পিরাণের বাণ্ডিলটা, তার মধ্যে কিন্ধি আর তিনপুরুষের তাবিজ্ঞটা, তামার। বাহুতে আঁটা তাবিজ্ঞটা খুলে সে বাণ্ডিলে ভরেছিল অবিখানে। ফেলে দিতেও পারত, তা দেয় নি। কোন কিছু ফেলে দেবার স্বভাব তার নয়। তাছাড়া, গায়ে না রাধুক একেবারে ফেলে দিতে মনটাও খুঁত খুঁত করেছিল।

কুজা শুধিয়েছিল সসন্দেহে, 'যাও কই ?' 'আসি, দেইখা আসি। কিছু নি করণ যায়।' কুজার মনে বুঝি খটকা স্বেগেছিল তার হাতের বাণ্ডিল আর ভাবসাব দেখে। গাঁরের আরও কত লোক এরকম 'আদি' বলে চলে গিয়ে আর ফিরে আদে নি। ক্ষীণ আর্তস্থরে সেবলেছিল, 'কই যাও কইয়া যাও, মরা মুখ দেখবা।'

'কমু অনে। ফির্যা আইসা কমু অনে।'

হন হন করে এগিয়ে গিয়েছিল ছিদাম কথা আদানপ্রদানের দীমানা ছাড়িয়ে, পালিয়ে যাওয়ার মত। হাপরের মত ফুসতে স্কুক্ত করেছিল ভার তুর্কল ফুসফুসটা ওইটুকু জোরে হেঁটে।

তারপর কতকাল কত পথ হেঁটেছে ছিদাম, কত তুয়ারে ভিক্ষা চেয়ে চেয়ে, বাজারে বাজারে ফালতু ফেলে দেওয়া পচা তরকারী মাত ডিম কাড়াকড়ি করে বাগিয়ে নিয়ে কাঁচাকাঁচা খেয়ে থেয়ে, এর বাগানের ফলটা ওর বাগানের মূলটা চুরি করে করে, এ কেন্দ্রে থিচুড়ি নিয়ে আরেক কেল্রে পাবার আশায় ছুটতে গিয়ে দম নিতে পথের ধারে ছায়ায় বা রোদে, রোয়াকে বা ধুলা কাদায় বসে শুয়ে ঘন্টার পর ঘন্টা ধুঁকে আর ধুঁকে। এমনিভাবে গ্রীম্ম গেছে, বর্ধা গেছে, শীত গেছে।

কত যে অভিজ্ঞতা সঞ্চয় করেছে ছিদাম। দেখেছে শুনেছে সে অনেক কিছু, নিজেও করেছে অনেক কাগু। তার মধ্যে গাবোকে বৌ সাজিয়ে তার কোলে হাড়ে চামড়ায় এক করা কুড়ানো বাচ্চাটাকে দিয়ে দুস্থ গৃহস্থ সেজে ভিক্ষা করার অভিজ্ঞতা ছিদাম জীবনে ভূলবে না, ও যেন গজেন অপেরার যাত্রাগান। কাদের ক'শ বছরের পুরাণো দালানের এক পরিত্যক্ত অংশে কোলাকুলি ছুটো দেয়াল আর এপাশে ভাঙ্গা ইটের স্থপের মধ্যে তিনকোণা ছাদহীন সাপ-শোয়ালের বাসটিতে সে আশ্রয় নিয়েছিল গাছতলায় থাকলে পুলিশে জুলুম করে বলে, শীতে জমে যেতে হয় বলে। এখানে আকাশের হিম পড়ুক তার গায়ে, ছকোণা ভাঙ্গা দেয়াল ছুটোতে উত্তুরে হাওয়া আটকাত, পুলিশ সামনের পথ দিয়ে গট্মটিয়ে হেঁটে গেলেও লাঠির খোঁচা তাকে দিয়ে যাবার স্থযোগ পেত না!

ওইখানেই গাবো এসে জুটেছিল একদিন না ডাকতেই। কুকুর বেড়াল তাড়ানোর মত করে ছিদাম বলেছিল, 'যা যা, ভাগ্।'

গাবো তার পিছু নিয়েছিল নিশ্চয়, চট কাপড় কাঁথা মোড়া একটা পুরুষ পদ্মপাতার মস্ত এক খাবারের ঠোঙ্গা হাতে নিয়ে যাচেছ দেখে ভাগের আশায় লোভের বশে খাবারের ঠোঙ্গাটা সেদিন মরিয়া হয়ে ছিনিয়ে নিয়েছিল ছিদাম আকাশের চিল যেমন মরিয়া হয়ে মানুষের হাতের খাবারের ঠোঙ্গায় ছোঁ দেয়।

ষ্টীমার ফৌশন আর রেল ষ্টেশনের রাস্তা যে মোড়ে মিলেছে, যেথানে অনেকগুলি থাজা গজা বদগোল্ল: পান্তোয়ার খাবারের দোক।ন আর মুর্গী পাঁঠার মাংস, ডিম কারীকোপ্তা ইলিশমাছের ঝোলের ভাতের হোটেল জাঁকিয়ে চলেছে, দেইখানে ভিক্ষা করছিল ছিদাম। তার সামনের দোকান থেকে বেঁটে রোগা নিকেলের চশমা পরা টাকওয়ালা এক মাঝবয়সী ভদ্রলোক, যাকে দেখলে মনে হয় কোন আড়তের খাতা-লেখা কর্মাচারী, হাকিমের মত জোর গলায় হুকুম দিয়ে খাবার কিনলে সাড়ে তিনটাকার, পরোটা এত, পাস্তোয়া এত, জিভে গজা এত, অমৃতি এত। চেঙারিতে পদ্মপাতার ঠোলায় সব খাবার নিয়ে সে যখন চলতে স্কর্ফ করল ইপ্তিমার ও রেলস্টেশনের উল্টো দিকের পথটাতে, ভিখারী ছিদাম এক নিমেষে হয়ে গেল ডাকাত, আকাশের ছোঁমারা চিল। সোজা গিয়ে ছোঁ মেরে ঠোলাটা ছিনিয়ে নিয়ে সে পাশ কাটাল পাশের মেয়ে-বস্তির সরু মোটা গলিঘুঁজির গোলোক ধাঁধাঁয়। সেখান থেকেই বোধ হয় গাবো তার পিছু নিয়েছিল। সরকারী মেয়ে-বস্তির উচ্ছিষ্ট মেয়ে গাবো।

'ধ্যাতেরি, ভাগ বলছি হারামজাদি কুত্তি!'

গাবো ভাগে নি। ইটের স্থৃপ ডিঙ্গিয়ে এসে হুমড়ি খেয়ে পড়েছিল তার পায়ে একটা হাত দিয়ে, আরেকটা হাত উচু করে ধরা খাবারের ঠোঙ্গাটার দিকে বাড়িয়ে দিয়ে। জোড়াতালি লাগানো গায়ের ঢাকনিটা তার খসে গিয়েছিল। আকাশে কোন তিথির চাঁদ ছিল কে জানে। ছাদহীন পোড়ো বাড়ীর আশ্রয়ে ছালা কাপড়ের ঢাকনাহীন গাবোর দেহে এসে পড়েছিল মোটাসোটা চাঁদের তের্চা আলো। খাবারে কিন্তু গাবো বেশী ভাগ বসাতে পারে নি। কিছু খেয়েই সে গলা আটকে বলেছিল, 'জ-জ-জ জল—'

জ্জল খেয়েছিল এক গাদা। খেয়ে আস্তে আস্তে কাত হয়ে শুয়ে ঘূমিয়ে গিয়েছিল, যেন মরে গেছে এমনি ভাবে।

বাচ্চাটাকে যোগার করেছিল গানোই। বুঝিয়ে বলেছিল, 'শোন বলি। নানা, এডা আমার পেটের না। কুড়াইয়া পাইছি, লইয়া আইছি আমাগো রোজগার বাড়ানের লেইগা।'

চাষড়া ঢাকা একরতি একটু প্রাণ, তেলফুরানো পিদীমের নিভু নিভু শিখার মত, চামড়া ভরা ঘা।

'রাতটা বাঁচবো ?'

'ক্যান বাঁচবো না ?' গাবো গভেঁজ উঠেছিল ক্ষীণকণ্ঠে, 'মাই দিয়া ত্বধ পড়ে অখনো, ভাষো নাই ?'

মাই টিপে ছধ বার করে আবার সে দেখিয়েছিল ছিদামকে। বাচ্চাটার মুথে গুঁজে দিয়েছিল মাই। সেই চামড়াঢাকা প্রাণটুকুর যে কোন মায়ের স্তক্তপানের শক্তিশালী লীলাটা চেয়ে চেয়ে দেখেছিল ছিদাম। ভারপর, আয়োজন সম্পূর্ণ করার জন্ম ইষ্টিমারের একজন চাষাভূষো ধরণের যাত্রীর চল্টা-ওঠা টিনের স্থাটকেশ চুরি করে সে পোষাক সংগ্রহ করেছিল, ভুজে চাষী গেরস্তের পোষাক।

তু'খানা ঘরে-কাচ। ন'হাতি মোটা শাড়িও ছিল দেই টিনের বাক্সে, খুনীতে গদগদ হয়ে গিয়েছিল গাবো।

অনেক আশা নিয়ে মাসখানেক তুয়ারে তুয়ারে ঘুরেছে ছিদাম। গেরস্ত চাষীই সে ছিল ভিক্ষুক হবার আগে, এবার সে ভিক্ষা স্থার করেছে আবার গেরস্ত চাষী সেজে। গাবোকে কুজারই মত গেরস্ত চাষীর বৌ সাজিয়ে সঙ্গে নিয়েছে কোলে মর মর বাচ্চাটাকে দিয়ে। কিন্তু বিশেষ কিছু তারতম্য হয়নি তাদের উপার্জ্জনের। সহরের দালানের বড় বড় লোকেরা যেন খেয়ালও করতে চায়নি সন্তান-যুক্ত গেরস্ত চাষী পরিবার ভিক্ষা চাইছে না ছালা জড়ানো ঘেয়ো কুষ্ঠ রোগী ভিক্ষা চাইছে, ভিক্ষাই যাদের ব্যবসা। তারপর বাচ্চাটা মরল। গাবো একদিন কোথায় গেল নীল প্যাণ্ট পরা আধ্বুড়ো লোকটার সঙ্গে ছিদাম জানতে চায় নি।

তার মন তখন কেমন করছিল ফুলদিয়ার খড়ে। ঘরের একটি জ্রীলোকের জন্ম, যার নাম কুজা, যার কোলে গ্রীম্ম বর্ষা শীতের আগে সে রেখে এসেছিল গাবোর কুড়ানো বাচ্চাটার মত চিমসে একটা বাচ্চা মেয়েকে, স্থানিশ্চিতভাবে তারই ঔরসে কুজার গর্ভে যেটার জন্ম হয়েছিল।

টিপি টিপি বৃষ্টি পড়ে, দই-কাদার পিছল পথে ছিদাম থুপ থুপ হাঁটে, বেলা পড়ে এসেছে। এ ছিদাম সে ছিদাম নয় সে তো জানা কথাই। ফুলদিয়ার পথে হাঁটতে হাঁটতে মনটা তার ধাত কিরে পেয়েছে খানিকটা।

বাড়ী ফিরবার ইচ্ছা তার জেগেছিল অনেকদিন আগেই। কিন্তু লজ্জা আর ভয় তাকে ঠেকিয়ে রেখেছে। অসময়ে মা-বৌ-মেয়েটাকে নিশ্চিন্ত মরণের মুখে ফেলে রেখে পালিয়ে যাবার লজ্জা, ওরা কেউ বেঁচে আছে কিনা এই ভয়। ঘরে যখন ধান থাকে, তৈজসপত্র থাকে, গাইবাছুর থাকে, বৌয়ের পৈছেটিছে মাকড়িটাকড়ি রূপাসোনার গয়না, চারিদিকে আশাভরসা ছড়ানো থাকে বিপদেআপদে সাহায্য ও সহামুভূতি পাবার—তখন পুরুষ মানুষ খেয়ালের বসে হোক, বৈরাগ্যে হোক, গোসায় হোক, মা-বৌ-মেয়ে ফেলে গিয়ে অনায়াসে ছ'একটা বছর বাইরে কাটিয়ে নির্ভয়ে নিঃসক্ষোচে বাড়ী ফিরতে পারে—বাড়ী ফিরেই কুতার্থ করা যায় বাড়ীর লোকগুলিকে। কিন্তু গাঁয়ের যত কাছে এগোচেছ থুপ থুপ পা ফেলে তত যেন লজ্জা ভাবনার তোলপাড়টা বাড়ছে ছিদামের মনের মধ্যে। সে অবশ্য পালিয়ে গিয়েছিল তখন, যখন আর কোন সন্দেহই ছিল না যে স্বই ময়বে, সে শুদ্ধ। শুধু নিজেকে বাঁচাবার জন্মও সে পালায় নি, স্বাইকে বাঁচাবার উপায় খুঁজবার জন্মই

পাগলের মত নিরুদ্দেশ যাত্রা করেছিল। কিন্তু এতদিন কাজে লাগলেও ফুলদিয়ার পা দেবার পর আজ এসব যুক্তি যেন ভাবনার বানে কুটার মত ভেসে যাচ্ছে।

কে বেন মনে বসে প্রশ্ন করছেঃ সবাইকে বাঁচাতে চাইলে সঙ্গে নিলে না কেন সবাইকে? তুমি বেঁচেছো—ওরাও বাঁচতো—তোমার মা নৌ মেয়ে!

হয়তো বাঁচত — কুক্তা। কি ভাবে বাঁচতো ছিদাম জানে। গাবোর মত মেয়েটার কংকাল কাঁখে নিয়ে তার সঙ্গে কিছুদিন ঘুরত ভিক্ষে করে, মেয়েটা মরলে নীল প্যান্ট পরা কারো সঙ্গে চলে যেত অন্য স্থুখের সন্ধানে।

তবে সে বাঁচতো। সে যথন বাঁচাতে পারল না, কুক্তা যেভাবে বাঁচুক তার তো কিছু বলার থাকত না।

বাড়ী তার নেই, বেদখল হয়ে গেছে, বদলে গেছে— অথবা পুড়ে ভন্ম হয়ে গেছে। বাড়ীটা কি অবস্থায় কার হয়ে আছে এ বিষয়ে খটকা ছিল ছিদামের। কিন্তু বাড়ীর কেউ যে তার বেঁচে নেই এতে সন্দেহের লেশটুকু তার ছিল না। কুজা মরে গিয়েছৈ ধরে নিয়েই অনেকদিন ধরে অনেকরকম উন্তট পরিকল্পনা দে গড়ে তুলেছে কি করে বাঁচানো চলতে পারত কুজাকে—সকলকে! জেগে জেগে স্বপ্ন দেখা হলেও বড় প্রিয় ছিল পরিকল্পনা-গুলি তার কাছে।

তাই, বাড়ী তার ভাল আছে দেখে, বাড়ীর সামনের শিউলী গাছটা আজও ঝাঁকিয়ে উঠেছে দেখে আর সেই শিউলি তলায় সাবান-কাচা তাঁতের কোড়া রঙীন শাড়ী পরা কুজাকে থমকে দাঁড়াতে দেখে ছিদাম থ'বনে যায়! কলসী কাঁথে ঘাটেই কুজা যাচ্ছিল, আগে যেমন যেত। ছালা ছেঁড়া ফাকড়া জড়ানো একটা লোককে বাড়ীর বেড়ার সামনে দেখে ভয়ে থমকে দাঁড়িয়েছে। প্রথম কথা মনে জাগে ছিদামের: আজও কুজা বেলা শেষ করে ঘাটে যায় ? ঘাট অবশ্য নাগাও, তবু—

চেহারা ফিরেছে কুজার। আজ মেঘলা অবেলায় খাদা দেখাচেছ কুজাকে। এ বড় অন্তুত কাণ্ড, নয় কি! বিয়ের সময়কার রোগা পাঁটাকা মেয়েটা ছ'সাত বছর যদিন স্বামীর সঙ্গে ঘরকল্লা করল, একটা ছেলে আর মেয়ের মা হয়েও রইল যেন পাঁটা, স্বামীর দেড় বছরের অন্তর্জানের সময়টাতে সে মরার বদলে পুড়ন্ত বাড়ন্ত যুবতী হয়ে গেছে!

কুজা ঝেঁঝেঁ বলে, 'বাড়স্ত সব, আরেক বাড়ী যাও।'

हिलाभ वरल, 'हिनला ना भारत ? आभि य किता आलाग।'

কুক্জা তু'পা এগিয়ে যায়।—'তুমি! ফির্যা আসছ? কন থেইকা আইলা তুমি।' সে নেন ভূত দেখেছে। এই মাটির পৃথিবী না মৃত্যুর দেশ কোথা থেকে আজ সে এই ছায়াচ্ছন্ন পড়স্ত বেলায় হঠাৎ তার সামনে এসে হাজির হয়েছে এ বিষয়ে তার রীতিমত সংশয়।

মিয়মান ছিদাম বেড়া পেরিয়ে কাছে এগিয়ে আদে, উদাস কণ্ঠে জিজ্ঞাসা করে, 'যামুগা ?'

'ক্যান ? যাইবা ক্যান ?' দাওয়ায় কুজা ভাল পাটি বিছিয়ে দেয় ঘর থেকে এনে, বলে, 'বসবা এক দণ্ড? জলড। নিয়া আস্তম ? ঘরে এক পলা জল নাই, কমু কি ভোমারে !'

কুজ। একরকম পালিয়েই যায় কলসীটা তুলে নিয়ে কিন্তু আদর করে পাটি পেতে বিসয়ে গেছে বলে মনটা বিগড়ে যায় না ছিদামের। ঘাট থেকে ফিরে আসবে কুজা, তাড়াতাড়িই ফিরে আসবে। ও শুধু একটু দম ফেলতে গেছে, সব কথা বিচার করে দেখতে গেছে ঘরে এক ফোঁটা জল নেই বলে জল আনতে যাবার ছুতো করে! দম ফেলার দরকারটা, বিচার বিবেচনার প্রয়োজনটা জড়িয়ে আছে ওর বেঁচে থাকার, বাগানে ফুল ফোটাবার, রঙীন শাড়ী গায়ে জড়াবার, পুরিপুষ্ট হবার রহস্তের সঙ্গে। তাকে বাইবের দাওয়ায় পাটিতে বিসয়ে নইলে দে কখনো গা ধুতে জল আনতে যায়! তার বাড়ী ছিল এটা। ও ছিল তার বৌ। ভেজানো দরজা ঠেলে ঘর এবং ঘরের ভেতর দিয়ে আরেক ঘর হয়ে উঠান রস্কুইঘর গোয়াল সব দেখে ফিরে এদে পাটিতে গুম খেয়ে ছিদাম বদে থাকে।

বাইরের দাওয়ায় বদে থাক। পর্যন্ত রহস্ত তার আয়তে ছিল, বাড়ীর ভেতর ঘুরে আসবার পর দে হার মেনে হাল ছেড়ে দেয়। গাবোর মতই কোন একটা পুরুষকে বাগিয়ে কুজা বেঁচে থেকেছে, রঙীন শাড়ী পরেছে, পুড়ন্ত হয়েছে, জানা কথা। কিন্তু তার ঘরে খাট, টেবিল, তাক দেখে আর সে সমন্তে সক্তরে শ্যা, জিনিয়পত্র, প্রসাধন সামগ্রী দেখে, ললিতবাবুর বাড়ীর বুড়ী ঝি স্থবালার মাকে উঠান বাঁটে দিতে দেখে, রস্থই ঘরের নতুন করে গড়া চালার নীচে কোন একজন রাধুনী রালা চাপিয়েছে টের পেয়ে, গোয়ালে ছটো প্রবাণ্ড পশ্চিমা গাই দেখে, হিমসিম খেয়ে গেছে ছিদাম।

বাইরের দাওয়ায় পার্টিতে বদে এদিক ওদিক একটু ভাবতে ন। ভাবতে অনেক পথ হাঁটার ফলে ঝিম ন। ধরে গেলে ছিদাম বোধহয় উঠে পালিয়ে যেত আরেকবার।

ভিজে কাপড়ে বাড়ী ফিরে তাকে এখানে বসে থাকতে দেখে কুক্স। একটু রাগ করে। প্রকাশ্য রাস্তার সামনে এখানে এই বেশে এই চেহারায় বসে থাকাটা কি উচিত হয়েছে ছিদামের, কতলোকে না জানি দেখে গেল তাকে, কত লোক না জানি কত কথা বলছে কুক্সার নামে!

'কে আর কি কইবো তোমার নামে? কইও আমি ফির্যা আইছি। কাইল কইও।'

'কমু?'

'কইবা না ?'

'আসো, আসো, আসো—ভিতরে আসো।'

কুজা তাকে একরকম জোর করেই ভিতরে নিয়ে গিয়ে খাটে বসিয়ে দেয়, খাটে ছিদাম বসে তার জীবনে এই প্রথম, দামী খাটে গদি, তাতে তোষক, তাতে আবার চাদর পাতা ধবধবে পরিষ্কার!

'তামাক দিবার পার একছিলুম ?'

কুজা তাক থেকে টিন সামনে ধরে সিগারেটের। একটা সিগারেট নিয়ে হুস্ করে একটানে ধরিষে ধোঁয়া ছাড়তে ছিদাম ভাবতে থাকে।

'আসি।' বলে কুজা বেরিয়ে যায়। পরে ফিরে এসে বলে, 'সুবলের মা, ঠাকুর, সব কয়টারে বিদায় দিলাম। ব্যাটাব্যাটিরা কি বজ্জাত জানো, কওন মাত্র গেল গিয়া। আমারে মানে না।'

'কারে মানে ?'

'ললিতবাবুরে।'

অস্টু ক্ষীণস্বরে কুজা জবাবটা দেয়, বজের মত স্পষ্ট শোনে ছিদাম। অনেককিছু চোখে দেখে সে অমুমানে আগেই শুনেছিল বলা যায়, এখন সেটাই প্রমাণিত হল মাত্র। আইনে প্রমাণ না হলে চাষাভূষার মন মানে না।

'ললিভবাবু কখন আইবো ?'

'আইজ আইবো না।'

ছিদাম ভাবে, তাই এত মেয়েলিপণা। ললিতবাবু আজ আসবে না, যদি আসবার কথা থাকত তবে কুজার চালচলন কথাবার্ত্তাও অন্যরকম হয়ে যেত।

'যামু?'

'ক্যান যাইবা? বস। কই ছিলা এতকাল ?'

দে কথার জবাব না দিয়ে হাতপা ধোয়ার প্রয়োজন জানানো মাত্র কুজা তাকে পরিকার কাপড়ও গামছা দেয়, ভিতরের রোয়াকে জলও দেয় নতুন বালতি ভরা, কাঁসার ঘটি দেয়, নতুন। তৈজদপত্র আবার হয়েছে কুজার, আগের চেয়ে ভালভাবেই হয়েছে। গংনাগাঁঠি কেমন হয়েছে বলা যায় না, কাণে পুরাণো মাকড়ি ছটি ফিয়ে এদেছে চোখে পড়ে। লিলভবাবুর কাছেই মাকড়িটা ছিদাম বিক্রী করেছিল।

খিদেয় নিজেকে অস্তস্থ ঠেকছিল ছিদামের। মুখ হাত ধুয়ে পরিষ্কার ধুতিখানি পরে ঘরে গিয়ে সে বসেই থাকে, মাঝে মাঝে হঠাৎ উত্তেজিত হয়ে সাগ্রহে কুজা তু'একটা কথা বলে, আবার ঝিমিয়ে পড়ে, তাকে কিছু খেতে দেবার কথাই তোলে না। ছিলাম শেষে মরিয়া হয়ে বলে, 'মুড়ি চিড়া আছে না কিছু ?'

কুজা গুটিস্থটি মেরে তার দিকে কাত হয়ে বসেছিল, তড়াক করে যেন লাফিয়ে উঠে বলে, 'দেই, দেই ় অথনি দেই।'

এক ডালা মুড়ি আর এক খাবলা গুড় সে এনে দেয় ছিদামকে, তিনজনের খাবার মত। ছিদাম মুডি চিবোতে চিবোতে সন্ধা ঘনিয়ে আসে।

কুজা দীপ জালে, ধূনো পোড়ায়। বেড়ায় টাঙ্গানো মালা জড়ানো সেই পুরাণো আবছা ছবিটার সামনে সাফাঙ্গে প্রণাম করে। মুড়ি চিবানো সাঙ্গ করে জল খেয়ে চেয়ে চেয়ে দেখে চিদাম। সন্ধ্যা সেরে আবার নিঝুম হয়ে বসে থাকে কুজা তার দিকে পাশ ফিরে।

কেমন যেন হয়ে গেছে কুজা। একদঙ্গে জীবন্ত আর মরা। এতক্ষণের লক্ষণগুলি মিলিয়ে এই সিদ্ধান্তে পোঁছয় ছিদাম। নিজে থেকে যেচে সে তাকে এতটুকু আদর যত্ত্ব করে নি। তামাক চাইলে সিগারেট দিয়েছে, মুখ হাত ধুতে চাইলে কাপড় গামছা জল দিয়েছে, খেতে চাইলে মুড়িগুড় থেতে দিয়েছে। দিয়েছে প্রবল উৎসাহের সঙ্গে, আগ্রহে একেবারে যেন অধীর হয়ে পড়ে, কিন্তু চাইলে তবে দিয়েছে, যা চেয়েছে শুধু সেইটুকু। কিছু যেন খেয়াল নেই বুজার, মনে নেই। একদিন সে স্বামী ছিল সেটা নয় বাদ গেল, একটা মানুষ ঘরে এলে, একটা মানুষকে ঘরে ডেকে বসালে, তার স্থেম খিয়ির দিকে যে একটু তাকাতে হয় তাও কুজা ভুলে গেছে। খেয়ে উঠেছে, তাকে এখন আরেকটা সিগারেট দিলে হয়। না চাইলে কি দেবে! চাইলে হয়তো লাফিয়ে উঠবে দশটো দেবার জন্য!

তবে, গোড়ায় ভড়কে গিয়ে বিদায় নিতে চাইলে কুক্তা তাকে বসতে বলেছিল।
মুখ ফুটে ছিদামকে বলতে হয় নি, বসুম না কি ? তা, এক হিসাবে ধরলে, এতকাল পরে
ফিরে এসেই চলে যাওয়ার কথা বলা মানেই তো তেকে বসতে বলতে মনে করিয়ে
দেওয়া!

কেমন একটা অস্বস্তি বেধি করে ছিদাম। কুজাকে এভাবে আবিষ্কার করার অস্বস্তি ছাড়াও অতিরিক্ত কিছু। বাইরে বাদলার আঁধার, ঘরে পিদীমের মিটিমিটি আলো, তার', ছজন থাকলেও তাদের ঘিরেই যেন নির্জ্জনতা আর স্তব্ধতা থম থম করছে। তার ভাঙ্গাচোরা নোংরা ঘরখানা সাজানো গোছানো পরিষ্কার, তার কক্ষালসার বোটা হাইপুই স্থান্দরী যুবতী—নতমুথে ঝিম ধরে বসে আছে তো বসেই আছে! ছিদামের মধ্যে যুগযুগাস্তের পুঁজি করা স্থপাকার রহস্তামুভূতি আর ভয় পাকিয়ে পাকিয়ে মাথা তুলতে থাকে ধীরে

282

ধীরে। এরকম কত গল্প সে শুনেছে কত লোকের মুখে। দশ পনের বছর পরে বিদেশ থেকে মান্ন্র ফিরল সাঁজসন্যায় দেখল ঠিক বেমনটি রেখে গিয়েছিল তেমনি গিজ গিজ করছে বাড়ী ভর। আত্মীয় পরিজন—অথবা ভেঙ্গেচুরে গেছে ঘরবাড়ী, তার মধ্য মাণা গুঁজে আছে হু'একজন আপনার লোক। অথচ অনেকদিন আগেই একরাত্রে রোগে কিম্বা ছর্ঘটনায় ছেলেবুড়ো মেয়েপুরুষ সব মরে বাড়ীটা শাশান হয়ে গেছে, সন্ধ্যার পর সে পোড়ো বাড়ীর ধার দিয়ে কেউ হাঁটে না। বাড়ী যে তার শুধু মায়া, আপনজনেরা রক্তমাংসের জীব নয় বিদেশী মানুষটা তা শুধু টের পেয়েছে বৌকে কাঠের বদলে উনানে নিজের পা গুঁজে রাঁধিতে দেখে অথবা কোন জিনিষ চেয়ে সেটা আনতে বৌকে একঘর থেকে আরেক ঘরে হাত বাড়িয়ে দিতে দেখে।

কে জানে এ ঘরবাড়ীও তার মায়া কি না! কুজা হয়তো স্থা স্থানর করেছে বাড়ীটা, নিজেকে করেছে স্থানরী তাকে ভোলাবার জন্ম! গায়ে হাত দিয়ে দেখনে একবার কুজার গায়ে গাঁটি রক্তমাংস কি না!

মা ও মেয়ের কথা এতক্ষণ জিজ্ঞেদ করে নি খেয়াল হয় ছিদামের। খানিকটা দে কাছে দরে যায় কুক্তার।

'নাই, কেউ নাই, সকলে মরছে।' কুজা বলে মুখ না ফিরিয়েই, 'আমি পোড়া-কপাইলা, আমি ছাড়া মইরা জুড়াইয়েছে সব।'

ছিদাম একটা হাত রাথে কুজার পিঠে। কুজা একবার মুখ ফিরিয়ে তাকায়, তাকিয়েই থাকে কিছুক্ষণ। তারপর আবার মুখ দোজা করে আগের মতই শূন্য দৃষ্টিতে তাকিয়ে থাকে বেডার দিকে।

কি বলবে কি করবে তারা ভেবে পায় না, তেমনিভাবেই বসে থাকে হুজনে। আরেকটা সিগারেট চেয়ে নিয়ে টানা যেতে পারে, এ কথাটা সবে মনে পড়েছে ছিদামের, বাইরে থেকে ঘা পড়ে সামনের দরভায়।

'কেডা ?' কুজা শুধায়।

'আমি।' জবাব আসে পুরুরের গলায়।

ছিলাম ফিল ফিল করে কুজাকে শুধায়, 'ললিতবাবু নাকি !'

कुका माथा नामित्र मात्र (पर्।

'কি করণ যায় অখন !'

'কি জানি।'

আবার ধাক। পড়ে দরজায়, আবার ললিত ডাকে। কুজা নড়েও না, সাড়াও দেয় না, উদাসীনের মত বসে থাকে। 'খুলে দে।' ছিদাম শেষে বলে নিজে থেকেই। উঠে দাঁড়িয়ে ভিতরের দরজা দিয়ে দে ঘর থেকে বেরিয়ে যায়। ভিতরের রোয়াক থেকে ভিখারীর ছাড়া পোষাকের বাণ্ডিলটা তুলে নিয়ে গোয়াল ঘরের পাশ দিয়ে বাঁশবনের গার ঘেঁষে রাস্তায় নেমে পড়ে। টিপি টিপি রৃষ্টিটা তখন ধরেছে। আকাশে মেঘের ছড়াছড়ি, বিচ্যাতের ঘন ঘন চমক ও আওয়াজ।

## বাংলার আর্থিক অবস্থা শ্রীবিমলচন্দ্র সিংহ

কিছুদিন থেকে অনেক বাঙালীর মনে দেখেছি যেন একটা ধারণ। গড়ে উঠেছে যে বাংলা দেশের যে অবস্থা তাতে তার সর্ব-ভারতীয় ব্যাপারের সঙ্গে তাল রেখে চলা কঠিন, কেননা নিখিল-ভারতের সাধারণতঃ যাতে স্থবিধা আমাদের তাতে অস্থবিধা। এ ধারণার মূলে যে প্রাদেশিকত। ও স্বার্থবৃদ্ধি আছে সেটুকু বাদ দিলেও এ কথ। স্বীকার কংতে হবে যে নানা ঐতিহাসিক কারণে বাংলার সামাজিক ও অর্থ নৈতিক বিবর্তনের এমন একটি পর্যায় এসে উপস্থিত হয়েছে যেখানে অত্যাত্য প্রাদেশের সঙ্গে সত্যই তার অমিল আছে। তার মূল কারণ হচ্ছে তিনটী। প্রথমতঃ, ভারতবর্ষের আধুনিক সামাজিক-অর্থ নৈতিক বিকাশ প্রথম আরম্ভ হয় বাংলাদেশে—বাংলাই ইংরেজ সাম্রাজ্যের আদিভূমি। সেইজন্ম অনুস্থা প্রদেশে দে বিকাশ দেখা দেবার আগেই বাংলায় তার পরিচয় পাওয়া গিয়েছিল। উদাহরণ দিই। অহাত্য প্রদেশে এতদিনে স্কম্পষ্ট মধ্যবিত্ত সমাজ গড়ে উঠছে। কিন্তু বাংলায় মধ্যবিত্তসর্মীজ বহুদিন আগে গড়ে উঠে তাদের ঐতিহাসিক কর্ত্তব্য শেষ করে ভাঙনের দিকে এগিয়ে চলেছে। স্থৃতরাং সমস্ত ভারত যদি এখন মধ্যবিত্তসমাজের দৃষ্টিভঙ্গী দিয়ে সমস্তাগুলিতে দেখতে চায়, তাতে বাংলার স্থবিধা না হওয়াই স্বাভাবিক। দ্বিতীয়তঃ, বাংলায় মধ্যবিত্তসমাজ খুব আগেই গড়ে উঠল বটে, কিন্তু যথন কালক্রমে তার ঐতিহাসিক সার্থকতা কমে আসতে লাগল এবং নতুন শ্রেণী উদ্ভাবনের প্রয়োজন হল তখন বাংলা গেল িছিয়ে। ইতিহাসের সাধারণ নিয়ম হচ্ছে, মধাযুগকে দূর করে ধনতান্ত্রিক যুগ। কিন্তু উপনিবেশের বেলা সে নিয়ম খাটে না। তার কারণ, উপনিবেশের মধ্যযুগ অল্লই দূর করে বিদেশী সামাজ্যবাদ, অংশতঃ তাকে টিকিয়েও রাখে যাতে দেশী ধনতন্ত্র মাধা তুলতে ন। পারে। এই সারণেট সেসময় আমাদের সমাজ-নেতৃত্ব পড়েছিল

মধ্যবিত্তশ্রেণীর উপর। কিন্তু যথন ক্রমশঃ ক্রমশঃ এদেশের চেহারা বদলাতে আরম্ভ হল এবং ধনতন্ত্র একটু একটু করে দেখা দিতে লাগল সেসময় মূলধন চলে গেল বাংলা হেড়ে পশ্চিম ভারতে। সেইজন্ম এখন যদি এদেশে ধনতন্ত্রের বিকাশ হয় তাহলে লাভ হবে যেসব প্রদেশে মূলধন আছে তাদের, আর বাংলা দে লাভের অংশীদার হতে পারবে না। স্ক্তরাং দেখা যাচেছ, যথন ইংরেজসামাজ্যের প্রথম যুগে বাংলা অন্যান্ম প্রদেশের চেয়ে আগে বিকশিত হচ্ছিল সেসময়েও তার অথিল-ভারতের সঙ্গে অমিল ছিল—তবে সেসময় লাভ ছিল বাংলারই কেননা তখন সর্ব্বেই মধ্যবিত্ত সমাজের নেতৃত্ব চলছে। তারপর এলো মধ্যবিত্তসমাজের ভাঙনের দিন এবং পুঁজিপতিদের আবির্ভাব। এ যুগেও অন্ম প্রদেশেরসঙ্গে বাংলার অমিল। তবে এবার অবস্থা উল্টো—লাভের অংশটা এবার আর বাংলার ভাগে নয়, এবার ক্ষতির পালা বাংলার, লাভের পালা অন্যের। তৃতীয়তঃ, এর সঙ্গে সংযুক্ত হয়েছে আমাদের তথাকথিত সাম্প্রদায়িক সমস্যা। নিথিলভারতে সংখ্যালিষিষ্ঠদের জন্ম কোনও ন্যুব্ধার ব্যবস্থা করেল নিথিলভারতে যে সম্প্রদায় তা উপভোগ করে বাংলায় তা উপভোগ করে অপর সম্প্রদায়— আর নিথিলভারতে সংখ্যাগরিষ্ঠদের জন্ম কোনও ব্যবস্থা হলে অন্যত্র যে সম্প্রদায় তার নাম্বাদন করে এখানে সে সম্প্রদায় তা ২তে বঞ্চিত হয়। তার কারণ, খন্য সর্ব ত্র যারা সংখ্যাগরিষ্ঠ এখানে তারা সংখ্যালিষ্ঠি।

এই সব নানা কারণে বাংলায় অনেক বিদ্বেষ ও সন্দেহ অনেক সময় ঘনীভূত হয়, য়য় থেকে উদ্ধার না পেলে আমাদের রাজনীতি ও অর্থনীতি সুস্থভাবে পরিচালিত হবে না। কিন্তু রাজনীতি ও অর্থনীতিতে এই সুস্থ আদর্শ স্থাপিত করতে হলে ছটী কাজ করতে হবে। প্রথমতঃ, এ সব সন্দেহের কি কি কারণ ঘটছে সেগুলিকে পুদ্ধানুপুঝ করে জানতে হবে। বিতীয়তঃ, যদি দেখা য়য় যে কোনও কোনও বিষয়ে বাংলা বেশীরকম ক্ষতিগ্রস্ত তাহলে সে বিষয়ে সে-ও সুস্থ দাবী জানাতে পারে, আর নিখিল ভারতকেও সে দাবী পূরণ করার চেষ্টা করতে হবে। এইরকম পারম্পরিক সহয়োগিতা ছাড়া এই সব সন্দেহ বিদ্বেষ দূর হওয়া সম্ভব নয়।

বর্ত মান প্রসঙ্গে এমন একটা বিষয়ের উল্লেখ করছি যেখানে বাংলা অন্যান্য প্রদেশের চেয়ে চের বেশী অসহায়। সেটা হল বাংলার আর্থিক অবস্থা। যুদ্ধের ফলে এবং অন্যান্য কারণে বাংলার অবস্থা এতই শোচনীয় যে যুদ্ধোত্তর পুন্র্গঠনের সময় তার বিশেষ সাহায্যের প্রয়োজন। সেই জন্যই এই প্রসঙ্গের অবতারণা।

٤

মহাযুদ্ধের প্রভাব বাংলাদেশের উপর যত পড়েছে তত আর বোধ হয় কোথারও পড়ে নি। তেমনই এই যুদ্ধের মূল্য বাংলাকে যেমন দিতে হয়েছে অন্য কোনও প্রদেশকে তত দিতে হয় নি। অন্ততঃ পঞ্চাশ লক্ষ প্রাণ নিয়ে তার মূল্য আর কোথায়ও আদায় হয় নি।

বাংলার এই আর্থিক শোষণের কয়েকটা হিসাব নেওয়া দরকার। প্রথমে, বাংলার বাজেট গুলি আলোচ্য। নতুন শাসনতন্ত্র চালু হবার পর বাংলাদেশের যে প্রথম বাজেট হয় (১৯৩৭-৩৮ সাল) সে বাজেটে অনুমানিক আয় ছিল ১২ কোটি ৫৫ লক্ষ, বয়য় ছিল ১২ কোটি ২১ লক্ষ, উদ্বৃত্ত ছিল আমুমানিক ৩৪ লক্ষ। সে বছর অর্থসটিব শ্রীযুত্ত নলিনীরঞ্জন সরকার নানা পরিকল্পনার কথা তাঁর বাজেট বক্তৃতায় বলেন, তাঁর আশা ছিল যে বাংলায় অনেক কিছু করা সম্ভব হবে। কিন্তু ক্রমশঃ ক্রমশঃ অবস্থা বদলে গেল। নতুন পরিকল্পনা প্রহণ করা দূরে থাক্, অত্যাবশ্যক বয়য় বহন করাই ছঃসাধ্য হয়ে উঠল। নিম্নলিখিত হিসাবগুলি বিবেচ্যঃ—

#### (লক্ষ টাকার হিসাব)

|                 | ১৯৩৮ ৩৯          |                           |             |                  | ∘ 8— <b>a</b> c a ⟨     |                           | <b>&gt;&gt;8€—8₽</b> |                |                     |
|-----------------|------------------|---------------------------|-------------|------------------|-------------------------|---------------------------|----------------------|----------------|---------------------|
|                 | ( প্রকৃত হিসাব ) |                           |             | ( প্রকৃত হিসাব ) |                         | ( বাজেট: অনুমানিক হিসাব ) |                      |                |                     |
|                 | <b>অ</b>  য়     | ব্যয় ঘ                   | টেভি(-)     | বা আয়           | ব্যয়                   | ঘাটভি ( - )               | ব৷ অ!য়              | ব্যয় ঘাটা     | তি ( <b>—)</b> বা   |
|                 |                  | ;                         | বাড়তি (+   | -)               |                         | বাড়তি (-                 | <b>⊢</b> )           | ;              | বাড়তি ( <b>+</b> ) |
| <b>মাদ্রা</b> জ | ১৬,১৩            | ১৬,১৽                     | + 0         | ১৬,৬৬            | ১৬,৩৭                   | + २৯                      | 83,88                | 8०, <b>४</b> २ | + % ર               |
| বোদাই           | >२,8€            | <b>&gt;</b> 2,৮0          | <b>−</b> ∘¢ | ১৩,১৪            | ১२,৮৩                   | +0>                       | ७०,२०                | ٥٠,১৫          | + «                 |
| বাংলা           | >२,११            | <b>&gt;</b> २, <b>१</b> १ |             | <b>১</b> ৪,७२    | <b>١</b> ٥,٩১           | +%>                       | 82,58                | <b>e</b> •,৬e  | ৯,৪৬                |
| যুক্তপ্রদেশ     | <b>১</b> ২,৮०    | ३२,৮०                     |             | 50,62            | \$ <b>⊘</b> ,8 <b>¢</b> | + 9                       | ₹٩, <b>৽</b> ٩       | २१,०७          | + 8                 |
| পাঞ্জাব         | >>,>9            | <b>&gt;&gt;,&amp;&gt;</b> | 88          | ১১,৬৯            | \$2,00                  | ৩৭                        | ২১,৩০                | २०,५७          | +89                 |
| বিহার           | ¢,28             | ৪,৯৩                      | +0>         | €,8৮             | ৫,৩৬                    | + > 2                     | ১৩,৮৯                | ১৩,৩৯          | + • •               |
| মধ্যপ্রদেশ      | 8,२१             | 8,95                      | 88          | ۶۰,۵             | 8,95                    | +00                       | ≥,•€                 | ۶ <b>,8</b> 8  | +%•                 |
| অাসাম           | २,६৮             | ২,৯৯                      | -85         | २,३७             | २,३३                    | + >                       | 6,56                 | a, • a         | +>>                 |
| উ: প: সীম       | १४ २,५२          | ১,৭৮                      | + 0         | ১,৮৩             | ۶,۶                     | 8                         | <b>ર,હ</b> ૭         | २,१৮           | ->e                 |
| উড়িয়া         | ১,৮২             | <b>১</b> ,৮১              | + >         | 3,66             | ٥,৮٤                    | 8 + 8                     | ૭,૯৮                 | ७,३२           | 🗢 8                 |
| <b>শি</b> স্কু  | ৩,৭০             | ৩,৪৬                      | + ২8        | 8,२৯             | 8,00                    | + 38                      | ৮,০৩                 | ৮,••           | + 0                 |

এ হতে দেখা যায় যে যুদ্ধ আরম্ভ হবার সময় বাংলা দেশের কি অবস্থা ছিল এবং যুদ্ধ শেষ হবার পর তার কি অবস্থা দাঁড়িয়েছে। ১৯৩৭-৩৮ সালে যে উদ্বৃত্ত ছিল ১৯৩৮-৩৯ সালে দেখি তা নিঃশেষ হয়ে গিয়ে যত্র আয় তত্র ব্যয় হয়ে দাঁড়িয়েছে। তারপর এলো মহাযুদ্ধ। সব জিনিষেরই দাম চড়তে লাগল এবং যুদ্ধ তথনও ঘরের কাছে না আসায় কিছু কিছু লাভও হতে লাগল। সেইজত্য সব প্রদেশেরই মোট আয় এবং ব্যয়ের পরিমাণ বাড়তে লাগল এবং অধিকাংশ ক্ষেত্রেই ঘটল উদ্ধৃত্ত। বাংলায় সেবার ঘটে ৬১ লক্ষ টাকা উদ্ধৃত্ত, মাদ্রাজে ২৯ লক্ষ, বোশ্বায়ে ৩১ লক্ষ, যুক্তপ্রদেশে ৭ লক্ষ। কিন্তু তারপরই চেহারা গেল বদলে, যুদ্ধ ঘরের কাছে এসে পড়ল। বাংলার ঘটিতির পরিমাণ কিন্তাবে বাড়তে লাগল নিম্নলিখিত হিসাব থেকে তার পরিচয় পাওয়া যাবে:—

বাংলা ( লক্ষ টাকার হিসাব )

|          | ১৯ <b>৩৮</b> -৩৯ | •8-6°6¢          | 38-886           | >>84-86          | ১৯৪৬-৪৭          |
|----------|------------------|------------------|------------------|------------------|------------------|
|          | ( প্রকৃত হিসাব ) | ( প্রকৃত হিসাব ) | ( প্রকৃত হিসাব ) | (সংশোধিত হিসাব:  | (অনুমানিক হিপাব) |
| আয়      | <b>&gt;</b> २,११ | <b>১</b> ৪,৩২    | ৩৯,৩৯            | ·૭ <b>ૡ</b> ,৮ ર | <i>ډ</i> ۲, د 8  |
| ব্যয়    | <b>১२,</b> ११    | <b>&gt;</b> 2,95 | 88,>2            | ८०,२१            | ¢0,5¢            |
| ঘাটতি (  | (—) বা           |                  |                  |                  |                  |
| বাড়তি ( | (+)              | + %>             | د ۹,۹ ۰          | - 9,80           | e 2, is -        |

এ হতে তিনটা জিনিয় লক্ষ্য করা যায়। (১) প্রথমতঃ, বাংলার উদ্ভূষা কিছু ছিল সমস্তই নিঃশেষ হয়ে গেছে, উপরন্ত ঘটেছে বিপুল ঘটিতি। একসময়ে বাংলার মোট বাজেট ছিল নয় দশ কোটি টাকার; এখন ঘটিতিরই পরিমাণ দাঁড়িয়েছে প্রায় দশ কোটি টাকা। (২) অস্থান্য প্রদেশের যেসময় ঘটেছে বাড়তি, বাংলার সে সময় ঘটেছে ঘটিত। এবার উড়িয়া ও বাংলা ছাড়া আর অস্থ কোনও প্রদেশে ঘটিতি ঘটে নি। আসামও তো যুদ্ধের ধারে কাছে ছিল, কিন্তু সেখানেও ঘটেছে ১১ লক্ষ টাকার বাড়তি! মাজাজে ৬২ লক্ষ টাকা উদ্ভূ, পাঞ্জাবে ৪৭ লক্ষ টাকা, অস্থান্য প্রদেশেও কম বেশি উদ্ভূত্ত আছে, শুধু বাংলাতেই ঘটিতি। আর, সে ঘটিতির পরিমাণ কি বিপুল! বাংলা নিঃসম্বল হয়ে অস্থের সাহাষ্যের প্রত্যাশী হয়ে চাতকর্ত্তি করতে বাধ্য হয়েছে। (৩) বাংলা যে কতদূর নিঃসম্বল হয়েছে হারেছে তা বোঝা যায় তার আয় ব্যয়ের অন্ধ দেখলে। যুদ্ধারম্ভের ঠিক আগের বছর বাংলার বাজেট ছিল প্রায় ১৩ কোটি টাকার। সেই অন্ধ বাড়তে বাড়তে এখন এসে দাঁড়িয়েছে ও কোটি টাকার কাছাকাছি। এত বৃহৎ অন্ধ অন্থ কোনও প্রদেশে নেই। তার অর্থ কি থ যেখানে আয় ছিল ১২ কোটি, বা ১৩ কোটি সেখানে আজ করভার বাড়াতে বাড়াতে গুলুও জনসাধারণকে শোষণ করতে করতে আয় ঠেলে তোলা হয়েছে ৪১ কোটিতে। তবুও

ব্যয়ের পরিদীমা নেই। এত আয়, তবুও বায় তাকেও ছাড়িয়ে গেছে, এতই ছাড়িয়ে গেছে যে ঘাটতি দাঁড়িয়েছে ৯ কোটি ৪৬ লক্ষ টাকা।

বাংলা দেশে কিভাবে জনসাধারণকে শোষণ করে এই বিরাট আয় হচ্ছে সেটাও বিবেচনা করা দরকার। যুদ্ধের প্রথম বছর এবং যুদ্ধের শেষ বছর কোন কর হতে কত আয় হয়েছে তার হিসাব দিচিছ:—

|            |                                 | •8— <b>6</b> 06 <i>c</i>                | >>8188                      |
|------------|---------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------|
|            |                                 | (প্রকৃত হিসাব)                          | ( সংশোধিত অন্তমানিক হিসাব ) |
| ١ د        | কৃষি ভাষ কর                     | ••                                      | ٠, ٥ ٠, • ٠ •               |
| ۱ ۶        | ভূমি রাজস্ব                     | ৩,৮৬,১০,০০০                             | ७,२६,६६,०००                 |
| ७।         | <b>অ</b> ।বগারী                 | <b>&gt;,</b> % <b>¢,</b> ₹₹, <b>०००</b> | ৭,৯৯,৮৬,০০০                 |
| 8 1        | <b>স্ট্</b> যাম্প               | २,৫५,88,•••                             | ৩,৬০,০০,০০০                 |
| <b>a</b> 1 | রে জ:ষ্ট্রশন                    | २१,७১,०००                               | <b>\</b> 3,00,000           |
| 9          | শ্রসান্য ট্যাক্স ও মাগুল —      |                                         |                             |
|            | প্রমোদ কর                       | ৮,٥১,٥٥٥                                | £ €,00,000                  |
|            | জুরার টা কা (Betting Tax)       | <b>&gt;</b> >,००,००                     | p.0,0:,00                   |
|            | ইণেক্ট্রাসিট মাওল               | २०,२४.०००                               | ¢ ¢, • • , • • •            |
|            | জীবিকার ট্যাক্স ইত্যাদি (l'role | ession                                  |                             |
|            |                                 | Tax) 9,00,000                           | >0,08,000                   |
|            | বিক্রয় কর                      | •••                                     | ٥,00,00,000                 |
|            | পেট্রোল কর                      | •••                                     | २,००,००,०००                 |
|            | ক।চা পাটের টা।অ                 | •••                                     | 80,00,000                   |
|            | মোটর গাড়ীর আইনে প্রাপ্য        | २:,७३,०००                               | 27,02,000                   |
|            |                                 | . 7,00,00,000                           | 28,82,99,000                |
|            |                                 | -                                       |                             |

তা হলে দেখা থাছে যে, ১৯৩৯-৪০ সালে বাংলাদেশে যে সব থাতে ৯ কোটি টাকা আদায় হয়েছে সেই সব থাতে গত বছর আদায় হয়েছে প্রায় ২৪ই কোটি টাকা। অর্থাৎ আগের চেয়ে আড়াই গুণেরও বেশি। একটা একটা করে করগুলি আলোচনা করলে দেখা যাবে কিভাবে শোষণ চরমে উঠেছে। প্রথম কৃষি আয় কর। যথন ফ্লাইড কমিশন ভূমিরাজম্ব সম্বন্ধে তদন্ত করেন সে সময় তাঁরা মন্তব্য কবেন যে যদি কৃষি-আয়-কর বদানো হয় তাহলে তার সমস্ত টাকাটাই কৃষি এবং কৃষকদের উপকারে যাবে। যখন কৃষি-আয়-কর বদাবার কথা সভ্যই হল, তখন পরিষদকক্ষে বিরোধী দল ফ্লাইড কমিশনের কথা তৎকালীন মন্ত্রীমগুলকে স্মরণ করিয়ে দিলেন। কিন্তু তাঁরা তাতে দৃক্পাত কংলোন না। অর্থ্যচিব

প্রীযুত তুলসীচন্দ্র গোস্বামী তাঁর বক্তৃতায় বললেন I quite realise that what the Floud Commission had in mind was that the proceeds of the tax should be devoted to the development of agriculture. In other words, the agricultural income-tax would in that case be a kind of compulsory investment. But situated as we are today and as we are likely to be for some time to come, it would be impossible to earmark the proceeds of the agricultural income tax for a particular purpose. We want money to save the nation and we cannot proceed on lines which are ordinarily recommended to us by the canons of taxation. ( Vide Bengal Legislative Assembly Proceedings, 16th Sept. 1943) তার ফলে তাঁরা বছর বছর এই ৫০।৬০ লক্ষ টাকা যুদ্ধের খরচ জোগাতে এবং অত্য ভাবে উড়িয়ে দিচ্ছেন, চার্যীর ও চাষের উপকার হওয়া দুরের কথা। তারপর আবগারী। ১ কোটি ৬৫ লক্ষ টাকার জায়গায় আয় হয়েছে প্রায় ৮ কোটি টাকা। তার মধ্যে দেশী মদ, গাঁজা ও আফিম হতেই আয় সব চেয়ে বৈশী। আবগারী করের হার ক্রমেই চড়ে যাচেছ। স্ত্যাম্প ও রেজিষ্ট্রিতে আয় বেড়েছে। ছভিক্ষের সময়, এবং এখনও, ভুমি হস্তাম্বর হলে স্তাম্প বা রেজিন্ট্রির আয় বাড়া অত্যন্ত স্বাভাবিক। অক্সাম্য ট্যাক্সের মধ্যে প্রমোদকর বেড়েছে প্রায় ৭ গুণ। জনসাধারণের উপর যতদিকে সম্ভব ট্যাক্স চাপানো হচ্ছে। জুয়ার উপর ট্যাক্স বেড়েছে ৮ গুণ। ইলেক্ট্রিকের উপর ট্যাক্স বেডেছে আডাইগুণ। সাধারণ মধ্যবিত্ত সমাজের উপর এর চাপ সহজেই অনুমেয়। উপর বেড়েছে বিক্রয় কর। এই কুখ্যাত করের অত্যাচার সম্বন্ধে কিছু কথা বলারই দরকার নেই—অথচ গ্রুণিমণ্ট বেশ বছরের পর বছর করের হার বাড়িয়ে যাচ্ছেন। এ বছর এর অফুমিত আয় হচেছ তিন কোটি টাক।। এই হল বাংলা সরকারের কথা। এর উপর আছে কেন্দ্রীয় সরকারের ট্যাক্স ( যেমন, স্থপারি ট্যাক্স ইত্যাদি )।

অবশ্য একটা যুক্তি দেওয়া যায় যে, হলই বা আয়বায় বেশী,—তাতে ক্ষতি কি যদি রাষ্ট্র এভাবে সংগৃহীত অর্থ জাতির উন্নতির জন্ম থরচ করে? এ যুক্তি ঠিক যুক্তি। কিন্তু প্রশ্ন হচ্ছে এই যে, এইভাবে সংগৃহীত অর্থ কিসে বেশী খনচ হয়েছে? বিস্তানিত হিসেব দেবার আগে বিভিন্ন বছরের অর্থসচিবদের কিছু কিছু স্বীকারোক্তি তুলে দিচ্ছি, তা হতেই ব্যাপারটা বোঝা যাবে:—

(১) ১৯৩৭ সালে প্রীযুত নলিনীরপ্তন সরকার—Though the Finance Minister is answerable for the presentation of the Soundness and Stability of the finances of the Province, he has the obligation to find the ways and

means of accomplishing what the Legislature may accept as immediate social ends. ... For some years to come it may not be possible to take up simultaneously or to the full extent all the problems of our national reconstruction, but I hope it will not be very long before we shall be in a position to prosecute a comprehensive programme with profit and success (Proceedings 29. 7. 37)

- (২) ১৯৪২ সালে ডাঃ শ্রামাপ্রসাদ মুখোপাগায়— the situation which confronts us today is without parallel in the history of our country. The War is now at our door...In the estimate that I shall place before the House this afternoon, "Nation-Saving" takes the place of "Nation-building." (Proceedings, 16.2.42).
- . (৩) ১৯৪৩ সালে মিঃ ফজলুল হক—It would be the height of folly to think that one could change overnight and without confusion from the haphazard distribution of peace-time plenty to a system of distribution that aims at the most equitable and economical use of the supplies available. (Proceedings 16.2.43)
- (৪) ১৯৪৪ সালে ঐযুত তুলমী চন্দ্ৰ গোস্বামী—Bengal, once so richly dowered with Nature's bounties, is today bent double with woe and agony and is a suppliant for neighbourly help (Proceedings 14. 9. 43)
- (৫) ১৯৪৪ সালে প্রীযুত তুলগীচন্দ্র গোস্থামী--We have seen and heard of death by the thousand in circumstances which might easily make us suspect that all is not well with civilisation based on the Idea of Progress. (18.2.44.)
- (৬) ১৯৪৫ সালে শ্রীযুত তুলসীচন্দ্র গোস্বামী—Our most urgent tasks nevertheless has been, and will for some time continue to be, the rehabilitation of our people. (16. 2. 45)

বক্তৃতা ছেড়ে হিসাবের কথায় আসা যাক্। Extraordinary Charges in India বলে কতকগুলি খরচের হিসাব দেওয়া হয়—এগুলি সবই যুদ্ধসংক্রান্ত খরচ। তা হতে দেখা যায় ১৯৪১-৪২ সালে এই শরচের আন্তুমানিক পরিমাণ ছিল ৭৮,২৫,০০০ টাকা। ১৯৪২-৪৩

সালে তা বেড়ে হয় ১,২৫,২৯,০০০ টাক।। খরচ দ্বিগুণ বেড়ে গেল। তারপর তা বেড়ে বেড়ে কোথায় পৌছল তা নীচের হিসেব থেকে বোঝা যাবে :—

#### যুদ্ধসংক্রান্ত অতিরিক্ত খরচ

(Vide Assembly Proceedings, 16. 2. 45)

| ১৯৪ <b>০</b> -৪৪ স্ব       | ১৯৪৪-৪৫ সাল     | >>8-48%            |
|----------------------------|-----------------|--------------------|
| প্রকৃত হিন।ব               | সংশোধিত অন্তমান | বাজেটের অন্তমান    |
| ১८,२ <i>,</i> ৫०,००० हे।क। | ২৯,০৮,০০,০০০    | १४,१०,००,००० है।क। |

দেখা যাচ্ছে ১৯৪৩-৪৪ সালে ১৪ কোটি, পর বছর ২৯ কোটি এবং গত বছর ১৮ কোটি টাক। যুদ্দের জন্ম খরচ হয়েছে! ১৯৪৫-৪৬-এ যদি মোট ব্যয় ৪৩ কোটির কাছাকাছি হয়ে থাকে তাহলে তার শতকরা ৪২% ভাগ খরচ হয়েছে যুদ্দের দক্ষিণ। জোগাতে। ১৯৪৪-৪৫ সালে যদি মোট ব্যয় হয়ে থাকে ৪৪ কোটি টাকা, তাহলে তার শতকর। ৬৬% ভাগ গিয়েছে যুদ্দের মূল্য দিতে।

এই যুদ্ধের দক্ষিণা কি ? অন্ত দেশে, এমন কি ভারতবর্ষের অন্তান্ত প্রদেশেও, যুদ্ধব্যর অনেকসময় জনসাধারণের কাজে লেগেছে। যেমন, পাঞ্জাবে অধিকাংশ যুবকট সৈতদলে ভর্তি হওয়ায় সরকার সৈত্যদের জন্ত যা খরচ করেন তা আবার প্রামেই ফিরে যায়। বাংলায় কিন্তু অবস্থা অন্তরকম। এখানে বেশী লোক যুদ্ধে যোগদান করে নি। সেইজন্ত আমরা কেবল দক্ষিণা জুগিয়েই গিয়েছি, তার লাভ একটুও পাই নি। কি কি ব্যাপারে এই যুদ্ধবায় হয়েছে দেখলেই তা স্পষ্ট হবে। এর মধ্যে আছে ছুটি প্রধান ভাগ যুদ্ধ এবং তুর্ভিক্ষ। যুদ্ধের খাতে খরচ পড়েছে বেসামরিক রক্ষা, হোমগার্ড, অতিরিক্ত পুলিশ, জেলের অতিরিক্ত খরচ, মাগ্রি ভাতা, কলিকাতা কর্পোরেশনে সাহায্য, (এটা ১৯৪৩-৪৪ সালের পর আর দেওয়া হয় নি), সিভিল সাপ্লাই বিভাগ এবং খাল্ডশস্তে লোক্সান—এগুলির উপর। আর ছর্ভিক্ষ খাতে খরচ পড়ছে টেদ্ট ওয়ার্ক, বিনাশর্ডে সাহায্য, কঙ্গল, বিশেষ চিকিৎসা ব্যবস্থা ইত্যাদি। তৃতীয়তঃ খরচ হয়েছে ফসল-বাড়াও আন্দোলনে। বছরে ১ কোটি, সওয়া কোটি টাকাও এরজন্ত খরচ হয়েছে। এতে ফসল কতটা বেড়েছে তা প্রত্যেক বাঙালীই জানে।

এর সঙ্গে আমাদের আত্মরক্ষার জন্য আসল যা যা দরকার তার কিছুই হয় নি।
আমাদের শিক্ষা, আমাদের কৃষি বা শিল্পের অগ্রগতি—এ দবের কোন ব্যবস্থাই করা হয় নি।
কেবল কর আদায় করা হয়েছে এবং যুদ্ধের দক্ষিণা জোগানো হয়েছে। কিন্তু এতোতেও তো
আমাদের উপর শোষণ শেষ হয় নি। কর তো আদায় হল, কিন্তু সেইসঙ্গে ঋণ-গ্রহণের
হিসাবটাও আলোচ্য। বাংলাদেশে কর বসিয়ে যেরকম আদায় করা হয়েছে ঋণের

অছিলাতেও তার কম শোষণ হয় নি। ১৯৪০-৪৪ সাল থেকে ভারত সরকার বাংলা সরকারকে নিজেদের ট্রেজারি বিল ব্যবস্থা করতে বলেন, তার পর থেকে বাংলা সরকার সেই ব্যবস্থা করেছেন। এতে দোষের কিছু নেই। কিন্তু ইন্ফ্রেশন কমাবার নাম করে যে সমস্ত ঋণ আদায় হচ্ছিল সেগুলিও প্রায় কর-আদায়ের সামিল। বিভিন্ন প্রদেশে কত ঋণ আদায় হয়েছে তার হিসেবটীও বিবেচ্য। হিসেবটী তুলে দিলামঃ—

## কোন্ প্রদেশে কত আদায় করা হবে স্থির হয়েছে ( হাজার টাকার হিসেব )

বাংলা বোষাই মাদ্রাজ পাঞ্জাব মধ্যপ্রদেশ বিহার যুক্তপ্রদেশ ১৯৪৬ সাল ২৮,০০,০০ ৭০,০০,০০ ২২,০০,০০ ২৬,৫০,০০ ১৪,০০,০০ ৯,০০,০০ ২০,০০,০০

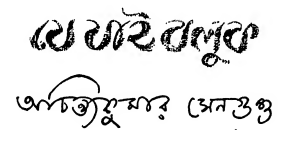
দেখা যাবে, বোস্বাই ছাড়া, বাংলা দেশেই সব চেয়ে বেশী আদায় করা হয়েছে। কিন্তু বাংলার অবস্থা কি এত স্বচ্ছল ? এ কি ইন্ফুশন কমাণার চেফা, না আসলে বাজেটের ঘাটতি মেটাবার উপায় ?

এ হল প্রত্যক্ষ শোষণ। এর সঙ্গে কেন্দ্রীয় সরকাবের করভারটাও যোগ করতে হবে।
কিন্তু এ ছাড়া আরও বহু অপ্রত্যক্ষ শোষণ আছে। বাস্তবিকপক্ষে সমস্ত চুভিক্ষটাই শোষণের
চরম উদাহরণ। লক্ষ্ণক্ষ লোক প্রাণ দিয়েছে এই শোষণের ফলে, লক্ষ্ণক্ষ লোক নিবীর্য্য
ও জীবন্যুত হয়েছে শোষণের ফলে, লক্ষ্ণক্ষ লোক জীবিকা হারিয়েছে এই শোষণের ফলে।
বাংলার সমাজব্যবস্থা, শিক্ষাব্যবস্থা, ও সাংস্কৃতির জীবন চুর্গ হয়ে গিয়েছে।

এ সম্বন্ধে বিস্তারিত আলোচনার স্থানাভাব। শুধু ভবিষ্যুৎ সম্বন্ধে ছু চারটা কথা বলে বর্তমান প্রসঙ্গ শেষ করব। বাংলার যা অবস্থা তাতে যদি ভবিষ্যুৎ উচ্ছল করে তুলতে হয় তাহলে কতকগুলি মূলনীতি গ্রহণ করা দরকার। (১) প্রথমতঃ, বাংলা দেশের কৃষির স্থব্যবস্থা। সেচ, ভূমিরাজম্ব-সংস্কার, জমির উন্নতি—সব কিছুই এর মধ্যে আসে। (২) সেইসঙ্গে শিল্প সম্বন্ধে আমাদের বিশেষ অবহিত হতে হবে। এ কথা বলবার কারণ আছে। বাংলা দেশ শিল্পে বেশী অগ্রসর নয়। অথচ এমন ভারতবর্ষে শিল্পের, বিশেষতঃ বৃহৎ শিল্পের, ক্রত প্রসার আশা বরা যায়। এ সময় বাংলাকে যদি বিশেষ সাহায্য না করা যায় তাহলে অন্যান্য প্রদেশের সঙ্গে তাল রাথা দূরের কথা, বাংলাদেশ সত্যই অত্যন্ত পিছিয়ে পড়বে। সেইজন্য তার বিশেষ সাহায্য দরকার। (৩) সেইসঙ্গে দরকার আর্থিক বিলিবন্দোবস্থের নতুন ব্যবস্থা। এভাবে অর্থনিষ্ট হলে চলবে না। বাংলা দেশের এত সমস্থা রয়েছে, তার জন্য কোটি কোটি টাকার দরকার—অথচ বাংলাকে শোষণ করে এমন অবস্থায়

দাঁড় করানো হয়েছে যে তার আর নতুন কর দেবার সামর্থানেই। কাজেই এ বাবস্থার বদল না হলে সমস্ত ভবিয়াৎ পদু হয়ে যাবে।

কিন্তু তার আগে জনসাধারণের হাতে প্রকৃত ক্ষমতা আসা দরকার। সেইজন্য স্বস্ময়েই স্বাধীন হা হচ্ছে আমাদের স্বপ্রথম স্মস্তা।



( পূর্ব প্রকাশিতের পর )

#### উনিশ

নিজ্পের হাতে লেখা চিঠিটার দিকে একদৃষ্টে তাকিয়ে রইল তামসী। চিঠি তো নয়, দরখান্ত। অনেক ইনিয়ে-বিনিয়ে লম্বা দরখান্ত করেছিল সে। বলেছিল অনেক ত্রংখ তুর্দশার কথা, তার অসহায়তার ইতিহাস। যাতে ওদের দয়া হয়, ডাক পড়ে তার। কথার মাঝে রেখেছিল বা একটু ব্যক্তিগত স্থর। যাতে দরখান্তটা চিঠি-চিঠি মনে হয়।

তাকে কারুর ডাকতে হয়নি। তারই ডাকে সে পথ চিনে এসে পড়েছে। বলে কিনা, ট্র্যাম থেকে নামলুম। পিছু নিলুম। দেখলুম সিড়ি দিয়ে উঠে যেতে উপরে। মিথোবাদী!

শুধুই কি মিথ্যেবাদী ? চোর। তার গয়নার বাক্স চুরি করে পালিয়েছে।

রাগে, ঘুণায়, লজ্জায় তামদী কাঠ হয়ে রইল। ভেবে পেলনা, সত্যিই এ কি দে বিশ্বাস করবে, না, সমস্তটাই একটা ভুতুড়ে ব্যাপার ? সত্যিই কি এখন ভোর হয়েছে, না, এখনো সেই মরকতের সমুদ্রে শুয়ে স্বপ্ন দেখতে সে ?

গয়নার এটাচি কেসটা ট্রাঙ্কের উপরে ছিল। গা থেকে গয়নাগুলো খুলে রেখে

তাড়াতাড়িতে বাক্সটা আর আলমারির মধ্যে ঢোকানো হয়নি। তখন কি আর তার গয়নার দিকে মন আছে ? কিন্তু তথনি হয়তো বাঁকা ঢোখে বাক্সটা ঠিক দেখে রেখেছিল রণধীর। যদি সেটা আলমারির মধ্যে ঢুকিয়ে রাথত তবে এক ফাঁকে আলমারির সে তালা ভাঙত নিশ্চয়ই। সঙ্গে করে নিয়ে এসেছিল হয়তো তার যন্ত্রপাতি। যদি রাথত ট্রাঙ্কে ঢুকিয়ে, তবে হয়তো গোটা ট্রাঙ্কটাই তুলে নিত মাথায় করে। দলের লোক ছিল নিশ্চয়ই বাইরে।

কেন এমন হল ? কেন এমন হল ? শুক্ষ মূচ চোখে তাকিয়ে রইল ভামসী।

যদি বলত, দিয়ে দাও তোমার গয়নার বাক্সটা, তবে তামদী কি তা দিয়ে দিতনা? কী মনে হয় ? স্বচ্ছন্দে দিয়ে দিত। তার চেয়ে আরো অনেক বেশি সে দিতে পারত অনায়াসে। কিন্তু সে চেয়ে নিলন। কেন? কেন বা ছিনিয়ে নিল না জোর করে? কেন চুরি করতে গেল ? কোন শুজ্জায় কোন অপমানে?

তুচোথ কানায়-কানায় ভরে উঠল অশুতে। মনে পড়ল রাজসাহির কথা। এক বার নাড়তি পাঁচটা টাক। এসেছিল বাড়ি থেকে, ছাতা কেনবার জন্মে। কলেজে যেতে আসতে অনেকটা পথ ইাটতে হত তামসীর। রোদ খাঁ-খাঁ করছে, কখনো বা র্প্তি পড়ছে ঝমবামিয়ে। সব সময়েই মাথার উপরে একটুকরো একটু আঁচল তোলা। কিন্তু নিজেই বুঝাত দেটা যণেষ্ট নয়; জুতো না হলে চলে কিন্তু ছাতা না হলে চলে না। যেদিন টাকাটা আংসে, সেদিনই রাস্তায় রণধীরের সঙ্গে দেখা, চলেছে হনহন করে। ভালই হল, ভাকে সঙ্গে করে কিনে আনতে পারবে দোকান থেকে। তাকে দেখতে পেয়েই থেমে পড়ল রণধীর, বললে ব্যস্ত হয়ে—আমাকে কটা টাকা দিতে পার? প্রশ্নটার জন্মে প্রস্তুত ছিলনা তামসী তবু ঘুণাক্ষবেও সে জ্ঞান্তে চায়নি টাকার দরকার কেন ? রণধীর গায়ে পড়ে নিজের থেকেই বললে। বললে, মাথামুটে খাবারওয়ালার থেকে খাবার খেয়েছিলুম ধার করে। মেজদা এখনো টাকা পাঠায়নি, কিন্তু ব্যাটাচ্ছেলে খাবারওয়ালা পিছু নিষ্ণেছে ক দিন থেকে। ব্যাখাটো ভাল লাগেনি তামসীর, তবু সর্কম বন্ধুতার প্রতিশ্রুতিতে তক্ষুনি জিগগেস করলে,— কত १-এই গোটা পাঁচেক। রণধীর বললে অসহিফুর মত। রৌক্র-রৃষ্টি ভুলে গিয়ে কপ্টপ্রাপ্ত সেই পাঁচটা টাকা অমানমুখে দিয়ে দিলে তামসী। তারপর তার আর ছাতা হয়নি। কিন্তু রুক্ষ রোদে মনে হয়েছে নিবিড় মেঘের ছায়া করে আছে চারদিকে, আর যখন বৃষ্টি নেমেছে অঝোরে, মনে হয়েছে গ!য়ে তার জড়ানো আছে বর্ধাতি।

সেই পাঁচটা টাকা রণধীর আর তাকে ফেরত দেয়নি। ছি-ছি-ছি, এ কথা তার মনে হচ্ছে কেন ? তার শুধু মনে হওয়া উচিত এমনি ফিরিয়ে না দেবার অধিকার আছে রণধীরের। দাবি আছে দায় নেই। তার শুধু মনে হওয়া উচিত, যা রণধীর চায় আর যা দেবার মত জমা আছে তার তবিলে, দব সে বিনিঃশেষে দিয়ে দিতে পারে। দিয়ে দিতে পারে দেনা-পাওনার খতেন না করে, তৃচ্ছ করে সব ফলাফলের ভাবনা। কিস্তু, না, কেবলই এখন মনে হচ্ছে সেই পাঁচটা টাকা শোধ দেয়নি রণধীর। কেবলই মনে হচ্ছে অতর্কিতে যারে ঢুকে চুপি-চুপি চুরি করে নিয়েছে তার গয়নার বাক্স।

না, এ কখনোই হতে পারেন।। মরে গেলেও না। নিশ্চয়ই এমনি কোথাও যুরতে গেছে ভোরবেলা। আর, তার মনে নেই, গয়নার বাক্সটা অজ্ঞানে অভ্যাসবশে রেখে দিয়েছে আলমারিতে, নয় ভো, ট্রাঙ্কে। মেবোর উপর বসে ছিল, ধড়মড় করে উঠে পড়ল তামসী। আলমারিটা খুলে ফেলে তু হাতে তছনছ করতে লাগল শাড়ি-জামা, যত কিছু জিনিসপত্র। এটাক্ক থেকে ও ট্রাক্ষ। আনাচ-কানাচ। কিন্তু কোথায় গয়নার বাক্স।

'কী খুঁজছ গো দিদিমণি ?' ঝি জিগগেস করলে।

সত্যিই তো। কী খুঁজছে সে? গ্রনার বাকা? শূক্ত হাতড়াতে লাগল তামদী। না, খুঁজছে সে তার নাম, তার প্রেম, তার এতদিনের প্রতীক্ষা।

'শিগগির চা করে দাও দেটাভ জেলে। আমি এখুনি বেরুব।'

'সেই তোমার রাতের বাবুটি কোথায় গেলেন দিদিমণি ?'

তামসীর গলা এতটুকু কাঁপল না। বললে, 'ভোরহাতে উঠে বেড়াবার অভোদ। বাইরে গেছেন।'

বিছানায় এখনে। যেন তার স্পর্শহায়া শুয়ে আছে। সেই দিকে তাকিয়ে রুদ্ধশব্দ হয়ে তামসা বলে উঠলঃ মিথ্যেবাদী! চোর!

আর, তুমি মিথোবাদী না ? দরখাস্তে যে অত কাঁগ্নি গেয়েছিলে, খেতে পাচ্চনা, নিরীহ একটা আশ্রয়ের জন্মে দিশেগারা হয়ে ঘুরে বেড়াচ্ছ, তোমার উপরে নিঃস্ব একটা পরিবার নির্ভির করে আছে—এ সমস্ত আগাগোড়া ছলনা নয়, শঠতা নয় ? আর, চোর যে বলছ, তুমি কী ? এ নিসের পণ্যবীথি খুলে বদেছ তুমি ? এত নিভ্রম, এত বিলাস, এত লাবণ্য ? এই কৌচ আর কার্পেট, এই গয়না আর পোবাক, এই ফেনধবল বিছানা! তারপর জিগগেস করি চাপা গলায়, গভীর মধ্যরাতে কে আনে ঐ নট নাগর ?

কিন্তু তাই বলে চুরি ?

খুব ভোরেই আজ সান করল তামসী। যেন একটা ধূলিস্পর্শ থেকে সে মুক্তি চায় তাড়াতাড়ি। ঝি এসে চা দিয়ে গেল। স্থা, এখুনিই সে বেরুবে। সোজা চলে যাবে থানায়। স্পষ্ট এজাহার করবে। কাকে আপনি সন্দেহ করেন? এ আর সন্দেহ কি! একবারে সোজা সাফ কথা। তার এ মুহূর্তে বেঁচে থাকার মতই প্রত্যক্ষ।

রাস্তায় নেমে এল তামসী। কে জানে হয়তো কোন বড় কাজের জন্মেই গ্যনাগুলোর দরকার হয়েছে। বারে-বারে হয়ে যায়নি তার প্রীক্ষা ? আর, যে-কাজে তাকে সে নিলনা. নিল শুধু তার গয়নাগুলো সে-কাজকে সে বড় বলবে কোন মন দিয়ে ? আশ্চর্য, তার থেকে তার গয়নাগুলোকেই বেশি দামী মনে হল। তাকে কাছে পাওয়ার থেকে তাকে ঠেলে ফেলে দুরে চলে যাওয়াটাই লোভনীয় লাগল। আশ্চর্য, তার ঘুমন্ত, নির্জন নেইটার পর্যন্ত কোনো দাম ছিল না। রাজনীল মরকতের চেয়ে দামী হল তার কাছে কাঁচের টুকরো, পাথরের মুড়ি।

থানাটা বেশি দূরে নয়। উত্তরমুখে। একটা ট্র্যাম ধরল তামদী। সকালবেলা তত ভিড়নেই ট্র্যামে। একটা দিটে বসে শূন্ম চোখে সে চেয়ে রইল বাইরের দিকে। যেন ছরা নেই, লক্ষ্য নেই, সামর্থ্য নেই। সত্যিই সে অপহৃত, নিঃস্বকৃত।

সত্যি, দেহে আর তার আছে কি, কাঠ বেরিয়ে পড়েছে। জানাটা গা থেকে খুলে ফেললে হয়তো পাঁজর গোনা যায় একেক করে। যেন পাহাড়ের চুড়ো থেকে পড়ে ভেঙে গুঁড়ো হয়ে গিয়েছে। খাবার নেই, পরবার নেই, মাথা গোঁজবার মত নেই এতটুকু নিরাপদ আশ্রম। একটা মূঢ় ভয় তাকে তাড়া করে ফিরুছে, লাঞ্ছনার বেদনা তাকে থামতে দিচ্ছে না একজামগায়। দে বার্থ, বিধ্বস্তু, সমাজের দে অমনোনীত, তাই দে অন্ধ কার কোণ খুঁজছে, দাঁড়াতে পারছে না সারল্যের স্থালোকে। পালিয়ে বেড়াচেছ এক নৈরাশ্যের থেকে আরেক নিক্ষলতার মধ্যে। তার জত্যে সম্মান নেই, বিশ্বাদ নেই, তাই নিজেও সে সম্মান করতে পারছে না, বিশ্বাদ করতে পারছেনা। জীবনের ভাগুার থেকে সমস্ত আশা-আদর্শ বায় হয়ে গিয়েছে নিঃশেষে। ফসলের ক্ষেত্ত ভবে গিয়েছে আগাছায়। যার হবার কথা ছিল স্বর্ণচূড়া, দে এখন ভাঙা মন্দিরের অবশেষ।

ট্রাম চৌরঙ্গিতে চলে এসেছে।

তামদীকে দেখে আনন্দে চমকে উঠেছিল রণধীর। ডেকে উঠেছিল অসি বলে। কিন্তু পরক্ষণেই দেখল মর্চে পড়েছে তলোয়ারে। চারিদিকে শুধু মিথ্যে আর কপটচারের চাকচিক্য। সাধনার বদলে এখন শুধু প্রসাধনের বেসাতি। তামসীকে দেখে রণধীরের ঘেরা ধরে গেল। তার মাঝে আর সেই তামসী রাত্রির পবিত্র ছাতি নেই, সে এখন সত্যি-সভ্যি মদীমরী। তার শরীরেও ঘেন কোনো শোভা নেই, আহ্বান নেই। সে এখন বাজে জিনিসের সামিল। ঘেরার থেকে ক্রমে-ক্রমে জালা ধরে গেল রণধীরের রক্তে। সে সংগ্রামের মাঝে থেকে ক্ত ক্ষত বিক্ষত হয়ে যাচেছ, আর তামসী কেমন মহণ স্রোতে নৌকো ভাসিয়ে চলেছে মোলায়েম পাল তুলে দিয়ে। সেই মহাসমুদ্রের পথ কোন পদ্ধিল স্রোত্রম্বে কোথায় বন্ধ হয়ে গেছে। তবে আর কেন! তুমি তোমার পথ দেখেছ, আমিও আমার পথ দেখি।

ট্রাম এসপ্লানেড ঘুরছে।

সনেক নিশ্চয়ই টাকার দরকার পড়েছে। বোধ হয় জমেছে অনেক ধার,



অনেক তাগিদের তাড়না। এমন হয়তো বিপদের মুখে পড়েছে যার থেকে বাঁচতে হলে চাই অনেক টাকার খেসারং। বেশ করেছে, গয়নাগুলো যে নিয়ে গিয়েছে বাক্স ভরে। তবু এতদিনে সভি্যকারের কাজে লাগল ওগুলো। কিন্তু কখানা গয়নাই বা আদায় করতে পেরেছে জ্ঞানাঞ্জনের থেকে। ক'দিনই বা এ দিয়ে চালাতে পারবে? তার কাছে আরো তো কিছু নগদ টাকা ছিল। তা-ও বা কেন চাইল না? বলল না কেন মুখ ফুটে ? বলল না কেন, আমি সব চাই ? যা তুমি দিতে পার শেষ বিন্দু পর্যন্ত!

ট্র্যাম ভ্যালহোসি স্কোয়ার ঘুরে চলল। কণ্ডাকটর এসে ফের ভাড়া চাইলে।

কেন পালিয়ে গেল দরজা খুলে? তামসীর কাছে তার কিসের লজ্জা, কিসের লুকাচুরি? এমন কী পাণ সে বহন করছে যা খালন হতনা ভালবাসায়? কেন একটু বসল না, বুঝল না মনে-মনে? ভাকাতি করতে এসে কেন চোর হয়ে চলে গেল? বাকি জীবনে আর দেখা হবে না এই বুঝি তার আশা, কিন্তু আশাহীন সমস্ত বাকি জীবনটাই তো সে নিয়ে য়েতে পারত সঙ্গে ক্রে! য়্লার মাঝেই সে মুক্তি খুঁজতে গেল, কিন্তু ম্লার প্রথম প্রতিবেশীই তো প্রেম!

ভাটির লাইনে ফিরে চলেছে ট্রাম।

ভাল বরে থেতে পারেনি। যেন গিদে লাগে না। ঘুমুতে পারেনি নিশ্চিম্ত হয়ে। যেন থেকে-থেকে উঠে দেখেছে তামসী ঘুমিয়ে পড়েছে কিনা। প্রায় রাতেই বোধ হয় এমনি হয়। তার ঘুম আসে না। তার কী যেন কঠিন অস্ত্য হয়েছে অনেকদিন। নইলে কত অন্ধকার চুদিনের মধ্য দিয়ে চলে গিয়েছে সে পথ করে। কোনো দিন এমন অস্তির হয়নি। বুক ফুলিয়ে দাঁড়িয়েছে বিপদের সামনে। লজ্জা-নিন্দাকে পায়ের ভলায় পিষে কেলে মিশিয়ে দিয়েছে মাটির সঙ্গে। এমন কোনোদিন ছিল না রণধীর। এমন সে হতে পারেনা কিছুতেই। না, নিশ্চয়ই তার কোনো অস্ত্য করেছে। রাত্রে নিশ্চয়ই তার থুব জ্ব এসেছিল। মেসে থাকতে তাকে মাঝে-মাঝে নিশি পেত, বেরিয়ে যেত ঘুমের মধ্যে। নিশ্চয়ই তাকে নিশি পেয়েছে।

এই থান।! ঝপ করে নেমে পড়ল ভামসী।

নিশ্চয়ই ধারে-কাছে ঘুর-ঘুর করছে। ছফুমি করে দেখছে সভিটেই তামসী থানায় এতলা দিতে আসে কিনা। তার পিছনে তামসীই পুলিশ ছেড়ে দেবে, যে তামসী একদিন তাকে এই পুলিশের থেকে বাঁচাবার জন্মেই দাঁড়িয়েছিল বুক বেঁধে। বলা যায় না, দিন-কাল বদলে যাচছে দিনে-দিনে। গৃহস্থের টাকা-পয়সা বেশি হলেই পুলিশের জন্মে মায়া হয়। দেখা যাক তামসী কী করে। আমি আছি এই কাছাকাছি।

নিশ্চয়ই কাছে-পিঠে কোথাও আছে। যেই সে পা রাখবে থানার সিঁড়িতে, অমনি

রণধীর স্মিতকণ্ঠে তেকে উঠবে: তামসী। ধরে ফেলেছি তোমাকে। ছি, শেষকালে আমার নামে তুমি থানা-পুলিশ করলে। একে এমনি হু'দণ্ড শান্তি নেই বিশ্রাম নেই, তায় পুলিশ লাগালে পিছনে ?

তামসী ফুটপাতে অপেক্ষা করতে লাগল। সাস্ত হয়ে তাকাতে লাগল চার পাশো। এর-ওর মুখের দিকে। ছল করে লুকিয়ে আছে, দেখা হয়ে যাবে এখুনি।

হাঁটতে লাগল দক্ষিণে। হাঁটতে-হাঁটতেই দেখা হয়ে যাবে তার সঙ্গে। বলবে, বাক্সটা নেই, কিন্তু আমি আছি। বাক্সর কথা কে জিগগেস করবে ?

কে জানে, বাড়ি গিয়েই হয় ও দেখতে পানে, বসে আছে চুপচাপ। যেন কিছু হয়নি এমনি সাদাসিধে সরল মুখ। তামসীও ভুল করে জিগগেস করবে না, কোথায় ছিলে এতক্ষণ ? সে জানে, কোথায় রণধীর ছিল। আর সব জায়গা দেখা হলেও খাটের তলাটা যে দেখা হয়নি এতক্ষণে মনে পড়ল তামসীর। রণধীর যে খাটের তলায় লুকোয় এ ক্থাটাই তার মনে নেই। এমন আশ্চর্য ভুলও হয়!

ঝি বললে, 'আজ কি আর আপিস যেতে হবে না ?'

ছড়িয়ে শুয়ে ঘুমিয়ে পড়েছিল তামসী, ঝির ডাকে ধড়মড় করে উঠে বদল। বা, আপিস যেতে হবে নৈ কি। এ যে দেখছি অনেক বেলা হয়ে গেভ়ে।

তাড়াতাড়ি ছুটে। খেয়ে নিয়ে আবার বাইরে বেরুল তামসী। কলকাতায় এত লোক সে আর দেখেনি, এত ধরণের জামা-কাপড়, এত রকমের গলার আওয়াজ। ট্রামের জানলা থেকে এত দৃশ্য যে দেখবার আছে, প্রত্যেকটি মানুষের মুখে এত নিচিত্র ইতিহাস, এ কে জানত। অভ্যমনক হয়ে গিয়েছে বুঝি তামসী। তার ট্রাম যে আপিস-পাড়া পার হয়ে যাচেছ। হাা, সে জানে। যাচেছ সে ট্রাগু রোডের দিকে। ঠিকানাটা আরেকবার সে দেখে নিল। দেখে নিল তারই লেখা সেই চিঠিটার থেকে।

অনেক অন্ধি-সন্ধি খুঁজে বের করলে সে নম্বরটা। দোতলার উপরে ভিতর দিকে ছোট্ট একটা ঘর। দেয়ালে সার্ভিদ সিকিউরিং বুরো-লেখা ছোট্ট সাইনবোর্ড আঁটা। এক দরজার ঘর, কিন্তু তালা বন্ধ।

'এ দোকান কখন খোলে জানেন !' কাছে-দাঁড়ানো জিজ্ঞাস্থ কয়েকজন ভদ্ৰলোকক জিগগেস করলে তামসী।

'আজ সাতদিন ধরে নানান বিচিত্র সময়ে আসছি, কথনো ঘর খোলা পাচ্ছিনা।' 'পাচ্ছেন না ?' তামসী পাংশু হয়ে গেল।

'আপনিও ঠকেছেন বুঝি দশ টাকা ?' উত্তরদাতা ভদ্রলোকের মুথে সমবেদন। ফুটে উঠল। 'না, ঠকব কেন ? আমাকে তো জুটিয়ে দিয়েছেন চাকরি।'

'জুটিয়ে দিয়েছেন? বলেন কি?'

'সে তো কবেই জুটিয়ে দিয়েছেন। আপিস যথন বউবাজারে ছিল। এ কি আজকের আপিস? বহু দিনের বনেদী ফার্ম।'

'আপনি কোথায় কাজ করেন জিগগেস করতে পারি কি :'

'জ্ঞানাঞ্জন কটন মিলসের পাবলিসিটি ডিপার্টমেন্টে।'

'ও, হাঁ।' ভদ্রলোক স্তম্ভিত হয়ে রইলেন। 'ভা হলে একেবারে ঠক নন বলতে চান ?'

'কি বলেন। আমরাই বরং ঠকাচিছ ফার্মকে। দশ টাকা তো শুধু রেজিষ্ট্রেশন-ফি। ভারপর চাকরি পাকা হয়ে গেলে মাইনের অমুপাতে ফার্মকে একটা বোনাস দেবার কথা। কেউ বিশেষ দিচ্ছে না, কাজ ফুরিয়ে গেলেই সরে পড়ছে। আমি কিন্তু এসেছিলুম আমার বোনাসটা দিয়ে দিতে, অবশ্যি গোটা কতক রিমাইগুরি পানার পর।'

'বলেন কি । আমরা তো ভাবছিলুম পুলিশে খবর দেব।'

ভামসী সেংময় উপেক্ষার হাসি হাসল। বললে, 'আমাদের স্বভাতেই বাড়াবাড়ি। স্বভাতেই অবিশাস।'

কে একজন বললে, 'পুলিশে খবর দেয়া আর বাকি নেই। খুঁজছে পুলিশ। ঐ গিরীন হালদার লোকটা নাকি আরো অনেক খুচরো ক্রাইম করেছে।'

কে গিরীন হালদার! ঐ গিরীন হালদারকেই তো তামসী চিঠি লিখেছিল। আর সেই চিঠিই তো রণধীরের পকেটে।

'মাছির কি। ঘায়ের গন্ধ পেলেই উড়ে বেড়াবে। কিন্তু ভদ্রলোক হয়তো বাড়ি গেছেন কোনো জরুরি খবর পেয়ে আর অমনি তার পিছনে আমরা পুলিশ ক্ষেপিয়ে দিলুম।' তামসা অপরাধীর মত হাসল।

'আর যা শুধু দড়ি তাই পুলিশ মনে কবে সাপ।' আর-সবাই সমর্থন করলে।

ছু'দিন তামসী আপিস গেল না। তৃতীয় দিন সংশ্ব বেলা তার দরজায় টোকা পড়ল। নিজেকে উত্তেজিত হতে দিল না তামসী। হাঁা, যা সে ভেবেছে, কালিকিংকর। আপিসের কেরানি। সঙ্গে একটা চিঠি।

'এই চিঠিটা আপনার উপর সার্ভ কংতে হচ্ছে !'

চিঠিটা নিমে বিভূষ্ণের মত খুলে পড়ল তামসী। তেমন কিছু নয়। চাকরি থেকে জ্ঞানাঞ্চন তাকে সরাসরি বর্মান্ত করে দিয়েছেন।

'এই ? এরি জন্মে কাগজ-কালি খরচ করবার দরকার ছিল না।' খোলা চিঠিটা তামদী ফেলে দিল মেখের উপর।

'আপনার চাকরিটা ঠিক চাকরি ছিল না, খোসথেয়ালের জিনিস ছিল, তাই নোটিশ পেতে পারেন না আপনি। আগাম কোনো মাইনে পাবার ও আপনার অধিকার নেই।'

'ব ষ্টু করে মনে না করিয়ে দিলেও চলত।'

'হ্যা', এই আংকটা চিঠি আছে। কণ্ট করে এ বাড়ি ঘর ছেড়ে যেতে হবে আপনাকে।' দ্বিতীয় চিঠিটা পড়ে রাগে জমাট হয়ে উঠল তামসীর গায়ের রক্ত। তাকে বলা হয়েছে, এক্ষুনি, পত্রপাঠমাত্র বাড়ি থেকে উঠে যেতে হবে।

'হ্যা, এ ক্ষেত্রেও আপনি নোটিশ পেতে পারেন না।' কালিকিংকর অনুভূতিহীন আইনের ভাষায় বললে, 'আপনি টেক্যাণ্ট নন, আপনি লাইদেন্সি। আপনার কোনে। স্বত্ব নেই এ বাড়িতে বাস করবার। আপনার দথল শুধু একজনের দয়ার উপরে। সে দয়া শুকিয়ে গেছে। তাই মুখের কথাতেই আপনাকে এখন বেরিয়ে থেতে হবে।'

এক মুহূর্ত স্তব্দ হয়ে রইল তামসী। বললে, 'আমারও মুখের কথাটা তবে শুনে রাখুন। আমি যেতে পারব না এ-বাড়ি ছেড়ে। মানে, যতক্ষণ না আমি আরেকটা অস্তানা পাই। পথেও যদি নামতে হয়, যতক্ষণ না পাই পথচলার সঙ্গী। কিছুকাল আমাকে এখানে অপেকা করতে হবে।'

ভার এই বিদ্রোহবানী শুনে থমকে রইল কালিকিংকর। এতটুকু ভয় নেই উদ্বেগ নেই, নিঃসংশয় নিঃসভার দীপ্তিতে জ্লছে। বললে, 'জোর করে বাড়িতে থাক্বেন আপনি ?'

'জোর করে শুধু তাড়িয়েই দেয়া যায় না, জোর করে দখল করেও থাকা যায়।'

'ত। হলে আমাদেরকে আইনের আশ্রয় নিতে বলেন ?'

তামসী স্নিগ্ধ মুথে হাসল। কললে, 'হার-না-মানা লোককে আইনের ভয় দেখানোর কোনো মানে নেই।'

তামদী ভেবেছিল সমরেশ একদিন আসবে থোঁজ করতে। এসে একটা কিছু আগ্রায়ের সন্ধান দেবে। তার বিজ্ঞাহের পিছনে রাখবে বন্ধুতার সমর্থন। কিন্তু না, সমরেশের জীবনের মানচিত্র থেকে এ রাস্তাটা মুছে গিয়েছে। তার চাকরির চেয়ে বড় আর কিছু নেই।

সন্ধে বেল। বাড়ি ফিরে এসে দেখে, এ কী কাণ্ড। বাড়িতে অনেক মুটে-মজুরের আনাগোনা, রাস্তায় দাঁড়িয়ে একটা লরি, িন্ডির মুখে আফিসের কটা দারোয়ান। ঘরের মধ্যে কালিকিংকর। ঘরময় জিনিসপত্র দানো-ছিটানো, বই-খাতা, শিশি-কোটা, যত রকমের টকিটাকি। কাঁচের গুঁড়োর জে .মঝেতে পা রাখতে ভয় করে। আলনা

থেকে শাড়ি-জামাগুলো পর্যন্ত ফেলে দেয়া হয়েছে মেঝের উপর, খাট থেকে গদি আর বিছানা। সমস্ত ঘরময় একটা তাগুবের চেহারা।

'এ ঘরের কোনো ফানিচারই আপনার পয়দায় নয়, তাই এগুলো দরিয়ে নিয়ে যাওয়া হচ্ছে।' বললে কালিকিংকর। 'আপনার নিজের জিনিদগুলো দেখে রাধুন। ওতে আমাদের হাত দেয়া বারণ। আর দয়া করে আলমারিটা খুলে দিন, সরিয়ে নিন ওর ভিতরের জিনিস।'

'কোনো জিনিসই আমার নিজের নয়।' তামসী দৃঢ় অথচ উদাসীন গলায় বললে, 'গোটা আলমারিটাই তাই নিয়ে যেতে পারেন।'

'তা হয় না। দয়া করে চাবিটা দিন।'

'চাবি নেই। ইচ্ছে করলে চাড় দিয়ে ভেঙে ফেলতে পারেন দরজা।'

কালিকিংকর বাক্যব্যয় করল না। যা পারল তা দিয়ে লরি বোঝাই করল, চেয়ার টেবিল সোফা কোচ খাট আলনা কিছুই নাদ দিল না। শুধু শূঞ ঘরে শরীরী ভূতের মত আলমারিটা রইল দাড়িয়ে। কাঁচের গুঁড়ো সরিয়ে মেবের উপর শুয়ে রাত্রে যথন ,বুমুলো তামসী, স্বপ্ন দেখল আলমারিটা হাঁটছে ঘরের মধ্যে, মানুষের চেহারায়, দরজা খুলে বাইরে বেরুতে পাচ্ছেনা, হাতে তার গ্রনার বাক্স।

পর দিন ঝি এল না। চাকর আগেই সরে গেছে।

তবু তামদীর ভঙ্গি নত হয় না, বলে, দেখি কে আমাকে এখান থেকে উৎখাত করে। বাড়ির বাইরে সে বেশি থাকে না, আবার না থাকলেও দেখা যায় না খুঁজে-খুঁজে। কে জানে কখন চকিতে কার সঙ্গে কোথায় দেখা হয়ে যায়। থেকে-থেকে শুধু ঘর আর বার

করে ভামসী।

এক দিন তুপুরবেলা সে ফিরে আসছে, দেখলে দরজায় মোটা তালা আঁটো। তার সমস্ত স্পর্ধার উত্তরে নীরবনিষ্ঠুর অট্টহাস্ত।

( ক্রমশঃ )

## भाषाद्य भारितर

#### প্রবন্ধ

পাকিস্থানের বিচার: রেজাউল করিম ( বুক কোম্পানী-->॥• )

রেজাউল করিম সাহেব চিন্তাশীল লেখকরূপে সাধারণ্যে বিশেষ পরিচিত। হিন্দু-মুসলমান সমস্থার যথায় সমাধানে যে কয়জন লেখক তাঁদের সাহিত্যিক শক্তি নিয়োজিত করেছেন করিম সাহেবকে তাঁদের সকলের অগ্রগণ্য বল্লেও চলে। 'পাকিস্থান' মতের ভ্রান্ততা এমন যুক্তি ও তথ্যনিষ্ঠার সাহায্যে বাংলায় আর কেউ প্রমাণ করেছেন বলে আমরা জানি না। আজকাল খীয় জ্ঞানবৃদ্ধির প্রেরণায় খাধীন পণে চলার বিপদ অনেক; খাধীন মত বলতে আর কিছু রইলো না, ব্যক্তিকে শাসানোর জন্মে মৃচ্ জনমত হুম্কির ভঙ্গিতে উত্তত হয়েই আছে। সেই বিপদের ঝুঁকি কাঁধে নিয়েই করিম সাহেব নিজের খাণীন বিবেচনার উপর প্রতিষ্ঠিত মতকে প্রচার করবার কাজে ব্রতী হয়েছেন; তাঁর সাহসকে ধন্যাদা

'পাকিস্থানের বিচার' পুস্তকে লেথক 'পাকিস্থান' ব্যাপারটিকে কল্পনায় সম্ভব সমস্ত দিক থেকেই বিচার করে এর অসারতা প্রতিপাদন করেছেন। দেশের হিতকানী প্রত্যেক ব্যক্তিরই এই মূল্যবান গ্রন্থটি প'ড়ে দেখা উচিত। বিশেষ করে রাজনীতিবিদের কাছে এর প্রয়োজন অপরিহার্য। — নারায়ণ চৌধুরী

#### অনুবাদ

থনির গোলাম--বিমল সেন ( বর্দ্মণ পাব্লিশিং হাউস--১া• )

'খনির গোলান' উনবিংশ শতকের বিখ্যাত ফরাসী ঔপন্যাসিক এমিল জোলার 'জারমিনাল' উপন্যাসের ছায়াবংছন রচিত। রচনা করেছেন স্থদক অস্থাদকার বিমল সেন। খনিতে থারা সামান্য ভাতকাপড়ের বিনিময়ে নিজের জীবনটা বিকিয়ে দিতে চায় তাদের অবস্থা সর্বত্রই সমান। এমন কি, এক শতকের আগেকার খনির গোলামদের অবস্থা আর আজকের দিনের খনির গোলামদের অবস্থা—এতেও খ্ব বেশি প্রভেদ নেই। তথনকার ফরাসী খনি আর আজকের ভারতীয় খনিতে ভুধু দেশকালগত অবস্থাতেই সামান্য পার্থক্য, নইলে তৃঃখতুর্দশার কাহিনী উভয়ত্রই এক। সেইদিক থেকে, আমাদের দেশে মজুর সংগঠনের কাজে বাঁরা আজুনিয়োগ করেছেন তাঁদের পক্ষে আলোচ্য বইখানা বিশেষ কাজে আস্বে। খনিমজুরের সমস্যাগুলিও আবার নতুন ক'রে তাঁরা পরথ করে দেখতে পার্বেন। লেথকের লেখার হাত অচ্ছ, পড়তে কোথাও আট্কায় না।

#### নাটক

শব ও বল্প-সন্মথকুমার চৌধুরী ( মডার্ণ বুক ডিপো, জীহট । দাম ২১)

সাহিত্যক্ষেত্রে নাটকেরও যে একটা সম্মানিত স্থান আছে সে কথাটাকে স্বীকার করতে আজো

যেন বাংলাদেশ মুক্তকণ্ঠ নয়। অথচ, কথায় কথায় যে সব ব কিনেটাল লিটারেট্যরের বুলি আমরা আওড়াই সেই শ', ও' নীল, ইব্সেন বা পিরাণ্ডেলো ইত্যাদির অধিকাংশই বিশ্বদাহিত্যে আত্মপ্রতিষ্ঠা লাভ করেছেন নাটক রচনা করেই। বাংলা নাট্যকারদের এই ছুর্ভাগ্যের কারণ থোঁজ করলে দেখতে পাওয়া যাবে এর পেছনে আছে বাংলা রঙ্গমঞ্চের উদাসীন্য বা আভিজাভ্যবোধ। এ কথাটা অত্যন্ত সত্য যে, নাটকের (নাট্যকারেরও বটে) সাফল্য অনেকাংশে নির্ভর করে মঞ্চসাফল্যের ওপর। রজ্মঞ্চের এই ওদাসীন্য পরোক্ষে বাঙালী পাঠক সাধারণকেও ভাই নাটক সম্বন্ধ অনেকটা উদাসীন্ করে ভোলে।

তবু, এই প্রতিক্লতা সত্তেও যে ত্'একজন নাট্যকার এদিকে এগিয়ে এসেছেন মন্মথকুমার তাঁদের অন্যতম। এই বিদ্নদক্ষ্ণ পথে পা দিয়েও তিনি যে ব্যর্থকাম হননি তা প্রমাণ করেছে তাঁর প্রথম নাটক 'হে বীর পূর্ণ কর।'

মন্মনকুমারের দৃষ্টিভঙ্গী এবং বিষয়বস্ত আধুনিক। তার অর্থ এই নয় যে, তিনি তথাকথিত প্রগতিপন্থী বা উদ্দাম বিপ্লববাদী। যে সমাজচেতনা আর দেশাত্মবোধ সজ্ঞান মানবচিত্তকে আজ আলোড়িত করে তুলেছে তিনি নিঃসংখাচে সেই চেতনা ও বৃদ্ধিকে আশ্রয় করেছেন। ইতিপূর্বে দেশাত্মবোধ বা সামাজিক আবর্ত্তনকে কেন্দ্র বাংশা নাটক রচিত হয়নি এমন কথা বলা চলে না, তবু, একথাটা নিশ্চয়ই মিথো নয় যে, সামাজিক আবর্ত্তনের বাংশা নটক রচিত হয়নি এমন কথা বলা চলে না, তবু, একথাটা নিশ্চয়ই মিথো নয় যে, সামাজিক আবর্ত্তনের বাংশাক এবং প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা থেকে যে নাটকীয় বিষয়বন্ধ ক্ষেষ্টি হতে পারে, ইতিপূর্বে কোনো নাট্যকারই সেদিকটা লক্ষ্য করেন নি। দেশাত্মবোধক নাটক রচনা করতে গিয়ে তাঁরা সাবারণত ফিবে তাকিয়েছেন অহীত ইতিহাসের দিকে, যার ফলে ইতিহাসকে ছাপিয়ে কলনার বিস্তার ঘটেছে অনেকথানি। 'শব ও স্বপ্লে' মন্মপকুমার সেই গভান্তগতিক ধাণাকে ব্যাহত করে নৃতন দৃষ্টিভঙ্গীর পরিচয় দিয়েছেন, এটা তাঁর সাহসেরই পরিচয় সন্দেহ নেই।

১৯৪২-এর আগষ্ট থেকে সুক্ষ করে সমগ্র যুদ্ধকাণটাই হারতবর্ষের পক্ষে একটা ক্রন্ত পরিবত্তনের যুগ।
সেই পরিস্থিতির অংশবিশেষ স্থান পেয়েছে এই নাটকে। 'শব ও স্বপ্ন'কে স্পষ্ট ছটি ভাগে ভাগ করেছেন
নাট্যকার। প্রথম পর্যায় দিতীয় পর্যায়ের ভূমিকামাত্র। সংসারনভিজ্ঞ উদাসীন গৃহকর্স্তা কৃষ্ণগোবিদ্দ
চৌধুরী জীবনের হারজিত থেলায় বারবার হেরে গিয়ে যথন প্রায় সম্বলহীন ঠিক তথনট তিনি আবার
নতুন করে জীবনকে ফিরে পেলেন একটা আক্মিক ঘটনায়—লটারীর টাকা পেয়ে। তারপরই স্থক
হলো দিতীয় ন্তর যা ক্রন্ত অগ্রসর হয়ে অবশেষে যবনিকাণাত করলো নাটকের। জমিদারের অহ্য চারে
উৎপীড়িত সম্রন্ত পল্লীবাসীর পক্ষে এসে দাঁড়িয়েছে মহিংসাব্রতে দীক্ষিত গান্ধাবাদী মুকুন্দলালের একমাত্র
কল্পা উজ্জ্বনা, আর তার পাশে এসে দাড়ালেন অগ্নিযুগের নেতা স্থাশন্ধর। শকুনি-চরিত্র নায়েবের
প্ররোচনায় গ্রামবাসীর মুথের গ্রাস কেড়ে নিতে এসেছে বাইরের লোক। উজ্জ্বনা বা স্থাশন্ধর এ অক্যায়
কিছুতেই ঘটতে দিতে পারেন না। এদিকে ভ্রান্ত আদর্শ নিয়ে সাম্নে এসে দাঁড়িয়েছে জনযুদ্ধবাদী
ইক্রেজিং। উত্তেজনার মুথে প্রাণ দিলেন স্থ্যশন্ধর। এই হলো নাটকের মূল বিষয়বস্তা। কল্পনার বিস্থার
নেই, প্রত্যক্ষ পরিচয়ের স্থাক্যর স্থাক্তর ফুটে উঠেছে আগাগোড়া।

প্রাথমদিকের প্রচেষ্টা হিসেবে লেথার মধ্যে বেটুকু ক্রটী থাকা স্বাভাবিক নাট্যকার তাকে একেবারে এছিয়ে যেতে পারেন নি। সার্থক নাটকের একটি বড় লক্ষণ চরিত্র-রূপায়নে নাট্যকারের একান্ত

নৈর্ব্যক্তিকভা। কিন্তু 'শব ও স্বপ্নে'র স্থ্যশঙ্কর বা উজ্জ্বলা বা মুকুন্দলালের কথার ফাঁকে ফাঁকে সামরা কি নাট্যকারের নিজেরই বক্তব্যের সন্ধান পাই না ?

Dialogue এর নিক পেকে মন্নপকুমার কিন্ত আশ্চর্য ক্ষমতার পরিচয় দিয়েছেন। কিন্তু তথাপি একটি কথা এথানে উল্লেখ করা দরকার। সাহিত্যের কথোপকথন যনিও মান্তবের দৈনন্দিন জাবনের আলাপ-আলোচনা নয়, তথাপি দে কথাবার্তার মধ্যে এমন কিছু থাকাও বাস্থনীয় নয় বাকে বড়বেশী কেতাহ্বস্ত বলে মনে হয়। আবার একটি কথা--মন্মপকুমার মাঝে মাঝে stunt দেবার লোভ সম্বরণ করতে পারেন নি। নাটকায় অবস্থা স্পষ্ট করে তোলার থাতিরে আক্সিকতার প্রয়োজন আছে স্বীকার করি, কিন্তু সেথানে পরিমিত সংব্যেরও দরকার আছে। ভবিষ্যতে নাট্যকার এদিকে একটু লক্ষ্য রাথবেন আশা করি।

'শব ও স্বপ্নে' নাট্যকার শুধু ধ্বং সেরই ছবি আঁকেন নি, তিনি সেই সক্ষে ভবিষ্যতেরও স্বপ্ন দেখেছেন, এক নবগঠিত স্থান্দরের স্বপ্ন। সেই বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গীই এই নাটককে এবং নাট্যকাককে মহিমান্তিত করে তুলেছে। স্থানিল চক্রবর্তী

#### উপত্যাস ও গল

্ অমৃতের সন্ধানেঃ শ্রিপ্র কাষ্ট্রেন্ট্রেণ্ সেঞ্রী পাব্লিকেশনস্--১॥৽ ; ) অমরার অমৃত সাধনাঃ দেবদাস খোস (শ্রীওর লাইবেরী-- ২、)

ত্থানি পুস্তকই অদ্ভভাবে 'অমৃহ'গন্ধী। এ ছাড়া আরে। তু'বিষয়ে বই তুটির মিল আছে। তুজন লেথকই বোধ হয় প্রবাসী বাঙালী এবং তুজনের লেখাই অত্যন্ত অপরিণত।

'অমৃতের সন্ধানে' একটি গল্পছ। গল্পছও হলত ঠিক বলা চলেনা। আটটির মধ্যে তিনটি রচনা ভ্রমনকাহিনী ও ঘরোয়া বর্ণনার সমন্বয়। কোন গল্পেই কোন প্রশংসনীয় বৈশিষ্ট্য নেই,—না বক্তব্যের, না বাচনভংগীর। লেখকের দৃষ্টি অভ্যন্ত তুর্বল, তুর্বলভর ভার লেখনী। প্রায় গল্পই নামক নায়িকার নামের বিশ্রী প্নকৃতি আছে। প্রত্যেক গল্পই জোলো অবান্তর প্রেমের আমদানী ধৈর্যহানিকর। বইটার নামের সংগে গোটা বইয়ের অথবা ঐ নামীয় গল্পের মৃথ্যস্তর কোন মিল খুঁজে পাওয়া যায়না।

মলাটের ধারে যেসব কল্লিভ বিশেষণে লেথককে ভূষিত করবার চেষ্টা হয়েছে ভা' হঠাৎ মফপ্বল-স্থলভ সাহিত্যিকমন্তদের কথা আরণ করিয়ে দেয়। "মতবাদ কণ্টকিত সাহিত্যের কলরবে বিভ্রান্ত পাঠক এই বই পরে হাঁফ ছেড়ে বাঁচবেন আশা করা যায়।"—প্রকাশকের এই আশা হরাশা। বরং ক্ষৃতিজ্ঞানী পাঠকের হাঁফ ধরে যাবার সন্তাবনা আছে।

'অমরার অমৃত-সাধনা' একটি উপ্রাস, বিপ্লবীদের রোমাঞ্চকর জীবন নিয়ে লেখা এক গুছু ঘটনা গ্রন্থকে যদি উপ্রাস বলা যায়। যা' আশংকা করা গেছল মধ্যে মধ্যে উগ্র জাতীয়তাবাদ উগ্রন্তর ভাষায় মাথিয়ে দেয়া হয়েছে। উপন্যাসের প্রথমাংশ ডিটেকটিভ উপন্যাসের মত পড়তে লাগে। শেষাংশে মন্থরের ও আগষ্টবিপ্লবের মতো প্রয়োজনীয় জায়গায় অত্যন্ত তুল ভাববাদের ভেলকী দেথিয়ে কাজ সারবার চেষ্টা হয়েছে।

লেখক বিপ্লবীজীবনের যে দিকটা দেখিয়েছেন তা' রুদ্র ও উৎকট। বিপ্লবী চরিত্রদের চালচলন

### কম খরচে ভাল চাষ



একটি ৩-বটম প্লাউ-এর মই হলো ৫ কুট চওড়া, তাতে মাটি কাটে ন' ইঞ্চি গভীর করে। অতএব এই 'ক্যাটারপিলার' ডিসেল ডি-২ ট্র্যাকটর কৃষির সময় এবং অর্থ অনেকখানি বাঁচিয়ে দেয়। ঘণ্টায় ১ই একর জমি চাম করা চলে, অথচ তাতে থরচ হয় শুপু দেড় গ্যালন জ্বালানি। এই আথিক স্থবিধাটুকুর জন্মই সর্ববদেশে এই ডিজেলের এমন স্থখ্যাতি। তার চাকা যেমন পিছলিয়ে যায় না, তেমনি ওপর দিকে লাফিয়েও চলে না। পূর্ণ শক্তিতে অঙ্গসময়ের মধ্যে কাজ সম্পূর্ণ করবার ক্ষমতা তার প্রচুর।

আপনাদের প্রয়োজনমত সকল মাপের পাবেন

# ট্র্যাকটরস্ (ইভিস্থা) লিমিটেড্

৬, চাৰ্চ্চ লেন, কলিকাতা ফোনঃ কলি ৬২২০ ও কথাবার্তা নাটুকে নামকদের মতো মনে হয়। চরিত্রধর্ম সম্বন্ধে লেথকের অজ্ঞতা বালস্থলভ। তাই উপন্যাসটি যতটা বর্ণনাবহুল হয়েছে, ততটা উপন্যাস্থর্মী হয়নি।
—রবি চক্রবর্তী

#### কবিতা

ধানক্ষেত: রামেন্দ্র দেশমূখ্য: ( প্রকাশক — শীহট লেথক ও শিল্পী সহল; মূল্য এক টাকা ) একটি দূলের গুচছ: প্রজেশকুমার রায়: ( প্রকাশক— শ্রামধন দেনগুপু, শীহট; মূল্য ছয় স্থানা )

সমসাময়িক আধুনিক বাংশা কবিতার ওপর যদি কোনও কবির প্রভাব প্রবলভাবে স্বয়ভূত হয়ে থাকে তো তিনি জীবনানন্দ দাশ। তাঁকে কেন্দ্র করে একটি আলাদা School-ই গড়ে উঠেছে।

'ধানকেতে'র কবি রামেক্র দেশমুখ্যও এই School-এরই অন্তর্ভুক্ত। ভাবে এবং ভাষায়। যে দৃষ্টিকোণ থেকে তিনি বিংশ শতাব্দীর অনিশ্রয়তাকে অন্তর্ভ করেন, এবং দেই অনুভূতিকে প্রকাশ করবার জন্তে যে ভাষা তিনি গ্রহণ করেছেন তার ছয়েরই ওপর জীবনানন দাশেব মোহরাঙ্কণ জলজ্ঞল করছে। রামেক্রবাবুর ইমেজারী আর শব্দ-চয়ন লক্ষ্য করেলে এই উক্তির ভাৎপর্য বুঝ তে পারা যাবে।

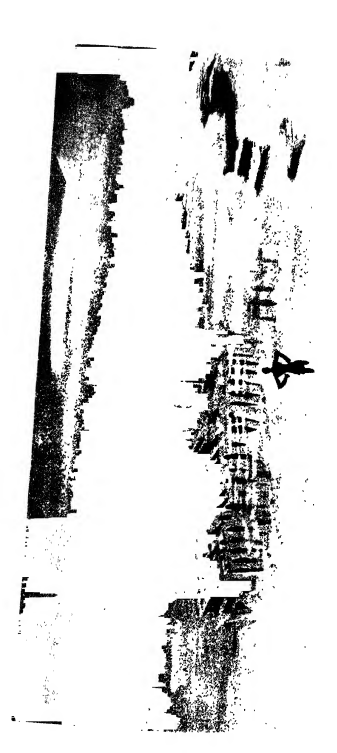
অথচ, নামে মাঝে ত্ একটি কবিতায় জীবনানন্দ দাশের আত্মঘাতী ক্লান্তি থেকে তিনি মৃক্ত। নারীর ক্ষন্ত, শিশু, অর্থ, কীর্তি, সচ্ছণতা—সবকিছুকে পরাজিত করে যেথানে জীবনানন্দের কবিতায় লাস-কাটা বরের ক্লান্তিহর হাতছানিই প্রবল হয়ে উঠেছে, সেথানে—'ভিথারী ও সেনাণতি শব হয়' জেনেও রাম্জে দেশমুণ্য উচ্চারণ করতে পেরেছেন—'প্রচুর হয়েছে শস্তু, কেটে গেছে মরণের ভয়।'

এই যে আশাবাদী মনোভাব, একে বেশীক্ষণ ধরে রাখ্বার মতো ক্ষমতা রামেক্রবাবুর নেই। না থাকাটাই স্বাভাবিক। স্বাভাবিক এই কারণে যে, সামান্ততম বৈজ্ঞানিক দৃষ্টভঙ্গী নিয়েও তিনি মানুষের সমস্থাগুলির সাথে পরিচিত হবার চেষ্টা করেননি। অথচ বর্তমান পৃথিবীর বিজ্ঞান-প্রকর্ষের সঙ্গে নিজেকে একাত্ম না করেই যদি কোনও কবি শুধুমাত্র আবেগ-বৃদ্ধির ওণার নির্ভির করে বিশ-শতকীর সমস্থার সঙ্গে মুখোমুখী হয়ে দাঁড়াতে চেষ্টা করেন তবে তাঁর কবিতার মধ্যে হতাশ ও অনিশ্চয়তা ফুটে উঠ্নেই। এতে আশ্বর্য হবার কিছুই নেই। আমরা যেন ভুলে না যাই যে এই বিজ্ঞান-প্রকর্ষ 'বৈত্তিক বৃদ্ধি আবেগের' প্রপ্রা দিতে একেবারেই নারাজ।

তবু 'ধানকেতে'র কবিতাগুলির মধ্যে একটি পরিচ্ছন পরিমিতিবোধ কুটে উঠেছে। বিজ্ঞান নয়, প্রকৃতির সঙ্গে রামেন্দ্রবাবু একাত্ম। ফলে, হতাশাব্যঞ্জক হলেও, একটি ব্যথা-মান অফুভ্তির মধ্যে দিয়ে কবিতাগুলি নিবিভ হয়ে উঠ্ভে পেরেছে। 'প্রকৃতিগতপ্রাণ' হওয়ার মধ্যে অফ্বিধের সঙ্গে কিছু পরিমাণে স্থবিধেও থাকে। অফ্বিধের কথা আন্থেই উল্লেখ করেছি; স্থবিধেটুকুকে রামেন্দ্রবাবু বিচক্ষণতার সঙ্গে কাজে লাগিয়েছেন।

প্রজেশকুমার রায়ের 'একটি ফুলের গুচ্ছ' কয়েকটি ঝক্ঝকে কবিতার সমষ্টি। জনৈক বন্ধুর বিবাহ উপলক্ষে বইথানি লেখা; বোধ হয় সেই কারণেই কবিতাগুলির মূল উপজীব্য—প্রেম।

কোণাও কোনও উচ্চাকাজক। উকি মারেনা; শুধুমাত্র একটি নিশ্বরস বইথানির সর্বত্র ক্ষরিত হয়েছে।
— নীরেক্সনাথ চক্রবর্তী



िकुमिश्वास नंदिनत दक्ता। 

कास हि. ३५१९



নবম বর্ষ 🔸 তৃতীয় সংখ্যা

আ্যাঢ় • ১৩৫৩

## সাম্প্রতিক বাঙলা ধূর্জ্জটিপ্রসাদ মুখোপাধ্যায়

ঠিক তুই বৎসর পরে কোলকাত। সহরে একটান। সপ্তাহ কয়েক থাকতে পেলাম। নানা লোক ও দলের নঙ্গে আলোচনা করবার স্থযোগ হোলো। বলা বাহুল্য আলোচনার প্রধান বিষয় দেশের রাজনৈতিক সমস্থা। সাহিত্য ও অক্যান্ম চারুকলা নিয়েও কথাবান্তা হয়েছিল। অবসর মত খানকয়েক বাঙলা নভেল, গল্প ও কবিতার বই পড়লাম। বাঙলার সাধারণ আথিক ও সামাজিক অবনতির কাহিনী পেলাম শ্রীভবানী সেনের 'নৃতন বাঙলা'য় ও ফীটিস্টিক্যাল ইনস্টিটিউটের ছভিক্লের ফলাফলের রিপোর্টে। এই অসম্পূর্ণ অভিজ্ঞতা থেকে কোনো সাধারণ সিদ্ধান্তে আসা যায় না অবশ্য, এবং কোনো পাকাপাকি মন্তব্যও করা চলেনা। কোলকাতা সহর বাঙলাদেশ নয় তাও জানি। তবু এক চট্কা ধারণার কোনো দাম নেই বলবনা। আমার পক্ষে অস্ততঃ তার প্রয়োজন আছে। অত্যের কাছে বিচারের স্থ্যোগ হিসাবেও তার মূল্য থাকা অসম্ভব নয়।

প্রথমে সাহিত্য-প্রভৃতির কথা তুলছি। আমার যেন মনে হোলো 'সাহিত্যে'র প্রতি অমুরাগ একটু কমেছে। সংখ্যাতত্ত্বের সাহায্য পাইনি বটে, তবু সকলের মুখে শুনলাম যে 'বিশুদ্ধ' সাহিত্যের স্থান আর নেই। দেখলামও তাই। সর্বত্র সমাজতত্ত্ব, এবং সমাজতত্ত্বিও একপেশে, সমাজতান্ত্রিক, যদিও তারই মধ্যে ভীষণ বিরোধ রয়েছে। বিরোধটি ঠিক কি নিয়ে বুঝলাম না, কারণ কেউ সোশিয়ালিজম আর কম্যানিজমের প্রকৃতিগত পার্থক্য নিয়ে মাধা ঘামাচ্ছেন না, এবং সেই পার্থক্যের জন্ম সাহিত্যের রূপ কতটা ভিন্ন হতে বাধ্য তারও বিচার করছেন না। প্রায় পঞ্চাশ বংসর পূর্বের লুলু হারকোট বলেছিলেন, 'আজকাল আমরা

সকলেই সোশিয়ালিষ্ট'; আজ দেখলাম বাঙলা দেশের প্রত্যেকেই ভাবছেন তিনি কম্যানিষ্ট, এবং একসাত্র কম্যানিষ্ট। ক্যানিজমে দেখছি ব্যক্তিস্বাতন্ত্রা রীতিমত বজায় থাকে।

ব্যাপারটাতে আ\*চর্য্য হয়েছি. কিন্তু খারাপ লাগেনি মোটামুটি। 'বিশুদ্ধ' সাহিত্যে আমি বরাবরই অবিশাসী। সমাজতত্ত্বের তরফদারী অনেকদিন যাবৎ করে সাসছি। বহুদিন পূর্বে লিখেছিলাম বাঙলায় নভেলের বিষয় অনেক, যেমন জমিদার-বংশের, গ্রাম্যজীবনের পতন, এবং দেজকা দেট্লমেন্টরিপোট পড়তে হবে। সোশিয়ালিজম্-কম্যানিজমের প্রতি পক্ষপাতিক আমার আছে। রবীন্দ্রনাথের পর বাঙলা সাহিত্যকে বাঁচাতে হলে ও-ছাডা গতি নেই আমার বিশ্বাস। তবু যেন খিচ্ রয়ে গেল। সমাজতল্তের ছড়াছড়ি সত্তেও বর্তমান করেক বৎসরের সাহিত্য অ-বাস্তব ঠেকছে। বয়সের দোষ খানিকটা, কিন্তু স্বটা কি? সমাজতন্ত্রবাদ বস্তুটার মধ্যে একটা ধর্মভাব, একটা ভবিষ্যুতের প্রতি মোহ, এমনকি পুরাতন সমাজ, যেমন গ্রাম্য সভ্যতা সম্পর্কে একটা ভাবপ্রবণ্ডার বেগ আছে। আমার মতে সেই বেগটাই বর্ত্তমান বাঙলা সাহিত্যকে চালাচ্ছে। এখনও 'বৈজ্ঞানিক সমাজতন্ত্রের' কোঠায় সাহিত্যিক সম্প্রদায় ওঠেন নি। তার অবশ্য নানা কারণ আছে, তার মধ্যে রবীক্র-সাহিত্যের কাঠামো ও বাঙলার সামাজিক সংস্থান, যাতে মাত্র মধ্যবিত্ত শিক্ষিত সম্প্রদায়ই আপন খুশীতে সাহিত্য চর্চ্চা করতে পারেন, এই তুটোই বোধ হয় প্রধান। দেশের সামাজিক সংস্থানের অক্যান্ত অংশ দেখলে অবশ্য মনে করা চলে যে ইয়ুটোপীয়ার যুগ গত। কিতীশ বাবুর তত্ত্বাবধানে যে-রিমার্চ চলেছে তার রিপোর্ট পড়ে কোনে। সাহিত্যিক স্বপ্নরাজ্যে বিচরণ করতে পারেন কি १ অবশ্য 'পরিচয়' এখন কমু নিষ্ট দলের পত্রিকা, সেখানে যাঁরা লিখছেন তাঁরা বাঙলা সমাজের আমূল ধ্বংসের খবর রাখেন। তবু তাঁদের গল্প, কবিতা, সমালোচনা জমছে না। সমাজতাত্ত্বিক যাকে বলেন Culture-lag; কিন্তু সেটাই বা কেন থাকবে এই তুর্ভাগা দেশে বেখানে প্রত্যেক জিনিষটাই পিছিয়ে আছে, যেখানে সময়ের ফাঁক দিয়ে একাধিক সামাজিক অক্যায় ঢুকে পড়বার জক্ম ছটফট করছে। বাঙলা সাহিত্যের এই ফাক ভরাতেই হবে। রবীক্র-দাহিত্যের কাঠামোয় শরং-দাহিত্যের মেদ, তার ওপর লাল-পিরাণ প্রালেই প্রোত্রেসিভ সাহিত্য হয় কি ? ইতিহাস, মজুর, কৃষক— অক্ষরগুলো ছাপাধানার যে-কোনো কম্পোজিটরের হাতে ফেলে দিয়ে সমাজতন্ত্রের দায়িত্ব সম্বন্ধে চিন্তা ও কর্ম্মের সমন্বয় করলে মন্দ হয় না। পরিচয়ের লেখকর্নদ তু'কাজই করেন, তবে কি তাঁদের অদার্থকতার হেতৃ কর্মা ও চিম্ভার অসমপ্রদ বিভাগ? পাঠক ভাকতে পারেন যে আমি তথাকথিত প্রগতি সাহিত্যিকদের সঙ্গেই মেলামেশ। করেছি। তা নয়। পুরাতন-পন্থী ও কংগ্রেদ-নাহিত্যিকদের সঙ্গেও আলাপ করলাম। এঁদের দর্শন, এঁদের প্রতিহাসিক দৃষ্টিভঙ্গী, এঁদের বিচারদণ্ড ঠিক ধরতে পারি নি। কংগ্রেস-সাহিত্য এখনও সদর্থক হয় নি। তা ছাড়া এই দলের সাহিত্যিকর। পূর্বেও যে চঙে লিখতেন এখনও দেই চঙ্গেই লিখছেন। তবে কি 'কংগ্রেস' বিশেষণের অর্থ সমাজতন্ত্রের বিপক্ষাচরণ ? সম্পূর্ণ নন-পলিটিক্যাল সাহিত্য 'কবিতা'র পৃষ্ঠায় পাওয়া যাবে শুনলাম। কবিতা নন-পলিটিক্যাল নিশ্চয়, কিন্তু তার পৃষ্ঠায় সৃষ্টির দিক থেকে অভিনবদ্বের নিদর্শন বড় বেশী নেই। রবীন্দ্রনাথকে ভেঙ্গেচুরে ক'দিন চলবে জানিনা। তাঁরও দশা কাহিল। জন্মতিথি উপলক্ষে ভক্তিরই বন্যা ছুটল, তাও আবার সভার কর্তৃপক্ষের রাজনৈতিক সমর্থনের জন্ম। রবীন্দ্র-সাহিত্য আজ পোলিটিক্যাল উদ্দেশ্যে বাবহাত হচ্ছে। তা হোক, কিন্তু একটু বুদ্ধি সহকারে হলেই ভালো লাগত। পূর্ব্বাশায় প্রায়ই পঠিতব্য প্রবন্ধ বেরোয় কিন্তু তবু পূর্ব্বাশার দানা বাঁধেনি।

সঙ্গীতের অবস্থা কাবু। রবীজ্ঞ-সঙ্গীত যারা গাইছেন তাঁদের ভাব আছে, প্রাণ নেই। দশ বারো লাইনের গান তাঁদের মুখস্থ থাকে না। মীড়েরই প্রাধান্ত, তালে কোনো উন্নতি হয় নি, উচ্চারণ অস্পষ্ট। দিনেজ্ঞনাথ এ-ভাবে রবীজ্ঞ-সঙ্গীত গাইতেন না। শোনবার সময় মনে হয়েছে যে মেয়েদের কণ্ঠ থেকে উদ্ধার পেলে রবীক্র সঙ্গীতের প্রমায়ু বাড়বে। উচ্চ-সঙ্গীত শোনবার স্থযোগ হয় নি। তবে 'গায়কী' ও রীতিমত শিক্ষাপ্রাপ্ত গায়কের মন্ধানে আছি। কি সাহিত্যে, কি সঙ্গীতে আঙ্গিকের ওপর শ্রেদ্ধা বাঙলা দেশে এক'বছরে বেড়েছে মনে হল না।

প্রথমেই বলেছি দেশের সমস্যা সম্বন্ধেই আলোচনা বেশী হোলো, একটা মজার ব্যাপার লক্ষ্য করলাম দেশের সমস্যা মানে অর্থ নৈতিক সমস্যা নয়। আসম চুভিক্ষের আশঙ্কা আমাদের কথাবার্ত্তার মধ্যে উকি দেয় নি। অথচ এই সেদিন ঐ কাণ্ড হয়ে গেল, এবং চুভিক্ষের ছুটি পাক। রিপোর্ট বেনিয়েছে। আমার বিশাস অর্থনীতিতে আমাদের আগ্রহ এখনও ফুটে ওঠে নি। অথচ আমরা সমাজতান্ত্রিক। সে-মতে নিশ্চয়ই অর্থনীতির স্থান আছে। আর্থিক সমস্যা নিয়ে মাত্র কয়েকটি প্রবন্ধ চোথে পড়ল। আমাদের সমাজতন্ত্র তবে কি কথার কথা ? না, আমরা এমন এক অবস্থার মধ্যে আছি যেখানে সমাজতন্ত্রের অর্থ জোর সেই ভিক্টোরীয়ান যুগের সাধারণতন্ত্রের বেশী আর কিছু হতে পারে না? বোধ হয় এই ব্যাখ্যাই ঠিক, কারণ সকলেই ক্যাবিনেট মিশনের কীর্ত্তিকলাপ নিয়ে ব্যস্ত। তাঁদের সিদ্ধান্তে অর্থনীতির উল্লেখ যৎসামান্ত, নেই বল্লেই চলে। দেশের প্ল্যানিং কে করবে তার কোনো ঠিকানাই নেই। কন্ষ্টিটিযুন্ট এসেমির মুজার ব্যবহার কি ভাবে চালাবে তাও জানি না। ইংরেজের সঙ্গে ব্যবসা বাণিজ্যের রীতি কি হবে তারও হলীস নেই। যে-কালে ক্যাবিনেট মিশন হলীস দেন নি তখন আমাদেরও তাগিদ নেই। কর্তারা যা দিয়েছেন, তারই আলোচনার নাম দেশের সমস্যা বিচার ?

কিন্তা পলিটিক্যাল সমস্থার আলোচনা শুনে খুশী না হয়ে থাকা যায় না। কংগ্রেস

ওয়ার্কিং কমিটির চিন্তাধারা কোন পথে যাচেছ আন্দাজ করা যায় বটে, কিন্তু ঠিক কোথায় মন্ত্রীপক্ষের নিয়ন্ত্রণ-বিধানে তাঁরা আপত্তি তুলেছেন আজ পর্যন্ত জানা যায় নি। অথচ সাধারণ কংগ্রেদ-কন্মীর মুথে বর্ত্তমান দিন্ধান্তের যা পুদ্ধানুপুদ্ধ আলোচনা শুনেছি তার চেয়ে সৃক্ষ বিচার সম্ভব নয়। আমার বিশ্বাদ যে ওয়ার্কিং কমিটির সিদ্ধান্ত বাঙলা দেশের কন্মীদের মনঃপৃত হবে। যদি তাই হয় তবে সেটা নিশ্চয়ই আনন্দের কথা। তাই থেকে প্রমাণ হবে যে কংগ্রেদের নেতৃত্ব যথার্থ, অর্থাৎ নেতা ও নীতদের বৃদ্ধি বিবেচনার মধ্যে দূর্ব নেই, এবং তাদের সম্বন্ধ নিতান্ত নিকট। (তা ছাড়া, একটা বোঝাবৃঝি হলে এতগুলি বৃদ্ধিমান ও চারত্রবান মান্ত্র্যের স্প্তিশক্তির ক্ষুরণ হবে।) সে যাই হোক, পৃথিবীর খ্ব কম দেশে এমন উচ্চপ্রেণীর রাজনৈতিক আলোচনা চলে, খ্ব কম দেশেই সাধারণ যুবক-যুবতীর মধ্যে দশ পনের বছর জেল খাটবার পরও এমন য়্বণাশ্ন্য, এমন শান্ত ও ক্ষির মনোভাবের পরিচয় মেলে। প্রবাদে বসে শুনেছি যে বাঙলার রাজনৈতিক মেজাজ সপ্তমে বাঁধা। দে-খবর আংশিকভাবে সত্য। যারা সোরগোল বাধায় তারা বোধ হয় কন্মীনয় জনতা।

তবু একটু হতাশ হয়েছি। অতখানি বুদ্ধি ও চরিত্র থাকা সত্ত্বেও সমগ্র ভারতের রাজনৈতিক বিধানের ওপর এই কর্ম্মীদের প্রভাব নিতান্ত কম। বাঙালীদের ধারণা যে কংগ্রেসের ওপর স্তরে বাঙলার স্থান নেই, অবহেলাই আছে। এ-ধারণার প্রমাণ পাওয়া কঠিন। আমার মতে এটা অভিমান। কিন্তু অভিমান জিনিষটাও তথ্য, অর্থাৎ হিসেবে তাকে ধরতে হবে। অক্যদিকে, অভিমান থাকা সত্তেও, এমন কি মহাত্মাঞ্চীর বাণী ও নেতৃত্ব বাঙালীর মন জুড়ে না থাকলেও, কংগ্রেস অনুষ্ঠানের প্রতি বাঙালীর প্রান্ধা এতই গভীর যে কংগ্রেসের মূল সিদ্ধান্তের অপমান কোনো বাঙালী করে নি। এটা মন্ত কথা। ভারতবর্ষের ধারণা বাঙালীর চরিত্র ও বাবহারে সংযম নেই। মস্তবাটি দোষ হিসেবেই করা হয়। সংযম নেই জানি, বোধ হয় বৈষ্ণব-সহজিয়া ধর্মের কুপায়; এবং যদি সংযমের অর্থে গড়্ডলিকা-প্রবাহ হয়, তবে দেটা না থাকাই মঙ্গল। কিন্তু বাঙালীর এক প্রকার চরিত্রগত দৃঢ়ত। আছে; তার জন্ম দায়া বোধ হয় তন্ত্র। মহাত্মাজীর সত্যাপ্রহ কিংবা নন্-ভাওলেন্দ্ (যার বাঙলা প্রতিশব্দ নেই) বাঙালী গ্রহণ করে না, এবং কংগ্রেদের রীতিনীতি বাঙালী তাঁব্রভাবেই সমালোচনা করে। দেশবন্ধু ও মতিলালের মৃত্যুর পর কংগ্রেস-নীতি মধ্যে মধ্যে যে-পথে গিয়েছে সে-পথ বাঙালীর মানসিক ধারার কাটা পথ নয়। মধ্যবিত বাঙালী মুদলমান-বিদ্বেষী বলে অন্তরে হিন্দু-মহাসভার সভ্য। তবু বাঙলায় মহাসভা ভেদে গেল; তবু জেল খাটা, দেউলি-আন্দামান-ফেরৎ ছেলে-বুড়ো কংগ্রেদে যোগ দেয়; তবু ৰাঙালী কম্যুনিষ্ট কংগ্ৰেদে ফিরতে চায়! এভদুর পর্যন্ত বলা চলে যে

আদ্ধ যদি কংগ্রেদ যে-কোনো দর্ত্তে ইংরেজ ও মুদলমানের দঙ্গে 'সমঝোতা' করে, তবে প্রত্যেক বাঙালী দেটা গ্রহণ করবে। (মাথা পেতে অবশ্য নয়, কারণ মাথা থাকলে পাতা যায় না।) যা লিখলাম তাতে কংগ্রেসের প্রভাব প্রতিপন্ন হয় নিশ্চয়, কিন্তু দেই সঙ্গে বাঙালী চরিত্রের সংযমও প্রমাণিত হয়। বাঙালীর চরিত্রে একটা বড় রকমের সংযম আছে। এটা আমার নতুন আবিদ্ধার।

• আমার তৃঃখের কারণ কিন্তু ঠিক এইখানে। বিশ্লেষণ-বৃদ্ধি ও চারিত্রিক সংযম থাকা সত্ত্বেও বাঙলাদেশ যেন দিশাহারা। দলাদলি অবশ্য একটা কারণ। কিন্তু বোস্বাইএ গুজরাটি-মারহাট্টা, মাজ্রাজে তামিল-তেলুগু, মধ্যপ্রদেশে মারহাট্টা-মহাকোশল ও বিহারে উত্তর ও দক্ষিণ কায়েন্থ কিংবা বিহারী-বাঙালীদের মধ্যে ঝগড়াও কিছু কম নয়। বোস্বাইএ কম্যুনিষ্ট বিদ্বেষের তুলনা নেই। কেবল যুক্ত প্রদেশে ঝগড়া ঝাঁটি কিছু কম! সামাজিক পরিবর্ত্তনের সময়, বিশেষত যখন সে-সময় স্প্তির স্থযোগ থাকে না, তখন দলাদলিটা স্বাভাবিক। যে-দেশের লোকের একমাত্র রাজনীতি সরকারের বিরুদ্ধাচরণ করা সে-দেশে সরকারের আন্তরিক তুর্ব্বলতা বৃদ্ধির সময় জন-সাধারণের মধ্যে ক্ষমতা অর্জ্জন সম্পর্কে মত্তের পার্থক্য হতে বাধ্য। তা ছাড়া জনকয়েক লোক দেশোদ্ধারকে প্রাথমিক ও অন্যর্গ সামাজিক পরিবর্ত্তন-সাধনকে প্রাথমিক ভাববেই। অতএব দলাদলিটা চিহ্ন মাত্র, এবং মারাত্মক চিহ্নও নয়। বেশী দল থাকলে বেশী দিক ও তার ফলে জনসাধারণ দিশা হারাবে এমন কোনো কথা নেই। বাস্তবিক পক্ষে দিক বেশী নয়। তবে কেন বাঙলা থেঁই খুঁজে পাচ্ছেন।?

অনেকেই বল্লেন, প্রকৃত নেতৃত্বের অভাব। স্থভাষ জীবিত কিনা জানি না। যদি বেঁচে থাকে ও দেশে ফেরে তবে বাঙলার মনকে দে পথ দেখাতে পারবে, অন্ততঃ কয়েক বৎসরের জন্ম। কিন্তু এ-ধরণের আলোচনা বিলাস মাত্র। আমি নেতৃত্বের উল্লেখ করছি। ব্যক্তিগত নেতৃত্বের ওপর নির্ভর করে কোনো বৈজ্ঞানিক বিচার চলে না। লেনিন্ নেতা, আবার হিটলারও নেতা। অবশ্য নেতার দ্বারা কাজ সহজ হয়। কিন্তু কোন্ কাজ? সে যাই হোক, এখন আমাদের মধ্যে নেতাজী নেই। নেতাজী নেই তাই নেতৃত্বের অভাব-এ-ধরণের যুক্তি বুদ্ধিমান বাঙালীর অন্তুপযুক্ত। ব্যাপারটা নেতৃত্ব, leadership, যেটা জন্মগত সংস্কার নর, যে-জন্ম শিক্ষা-দীক্ষা থাকা চাই। আমার মনে হয় পার্টিই হোলো এ-যুগে নেতৃত্ব তৈরী করবার শ্রেষ্ঠ অনুষ্ঠান। গোএবেল্স ও ইংরেজ টোরী পছন্দে যতই স্যোভিএট-বিশ্বেষ আমরা দেখাই না কেন, সোভিএটের কাছে আমরা এ-টুকু শিখতে পারি যে পার্টিই হোলো নেতৃত্বশিক্ষার একমাত্র কলেজ। বোধ হয় কেন নিশ্চয়ই, কংগ্রেসের মধ্যে গঠনগত ও ব্যবস্থাগত কোনো গুরুতর দোষ আছে। একটা দোষ আগে ছিল,

কোলকাতা ও দেশের পার্থক্যে। সে-দোষ কাটছে। অভন্ত সন্তরে ভাষায় বলতে গেলে, কংগ্রেস এখন বাঙালীর নয়, বাঙালের। এটা সুখবর। কোলকাতা ও পশ্চিম বাঙলার দম ফ্রিয়েছে। তবু আফুষ্ঠানিক দোষটি রয়ে গেছে ছোট সহর ও প্রামের ভার-বৈষম্যে। প্রামন-নগরের বিরোধ শ্রেণী-বিরোধের মতনই সামাজিক পরিবর্তনের গতি নির্দ্ধারণ-করে। যভদিন জমিদারী প্রথা যাচ্ছে না, এবং প্রামের সাধারণ পরিণতি নগরের দিকেই থাকবে, তভদিন ঐ ভাগবৈষম্য যাবে না। এই জন্মেই প্রত্যেক স্বদেশী অনুষ্ঠানের প্রধান কর্ত্বয় ব্যবস্থাবিস্থাসের সাহায্যে পূর্ব্বোক্ত দোষটির যথাসম্ভব খণ্ডন করা। বাঙলা দেশে প্রামের প্রভাব নাগরিক অনুষ্ঠানের ওপর কম। গ্রামে কাজ হচ্ছে না বলি না, তবে নগর ও সহরের পার্টি গ্রাম্যজীবন ও সমস্যার ওপর প্রতিষ্ঠিত নয় মনে হয়েছে। অথচ, নেতৃত্বের আতৃত্বের ঐ গ্রামেরই কুটিরে, তার আন্তাকুড়ে। সকলেই এ-টুকু জানেন, তবে সে-জানা আমাদের অন্যান্ত জানারই মতন, অর্থাৎ হয় মন্তিকে না হয় হৃদ্যে, মঙ্জান্ব নয়। সেই জন্মেই লিখলাম, এত বৃদ্ধি এতটা চরিত্র থাকা সত্বেও বাঙালী দিশাহারা। তাই আমার ছঃখ। সারাদিন কাটালাম, দারারাত কাটালাম, ভোর আগতপ্রায়, এখন আর না ঘুমিয়ে, প্রাতঃক্রিয়া সম্পন্ন করে, কাজে প্রবৃত্ত হওয়াই সঙ্গল।

বাঙালী মুসলমান কি ভাবছে টের পাই নি। তবে মুথে তাদের বাঙালা ভাষাই শুনলাম। এবং সে-ভাষা চমৎকার, সুবেলা, এমন কি সংস্কৃতবহুল। এরা অবশ্য যুবক। তবে যুবকের স্থান কোথায় এ-পোড়া দেশে? যুবকই বা কোথায়? যা পাওয়া যায় তাদের শুধু বয়স কম, অর্থাৎ কর্তার গোলাম।

# सार्वभारा ५म्बत

## লুডভিগ্ ফয়ারবাক্ (খ্রীঃ ১৮০৪-১৮৭২) ও মার্ক্স নগেন্দ্রনাথ সেনগুপ্ত

্রেপ্টির্গারবাক্ জার্মান চিন্তাধারার ভিতরে একটি নিপ্লব আনিয়াছিলেন। বামপৃষ্টী হেগেলীয় দার্শনিকগণ সকলেই হেগেলের ভাবনাদের সমালোচনা করিয়াছেন। কিন্তু ইহাদের মধ্যে ফয়ারবাকের নাম বিশেষভাবে উল্লেখনোগ্য। ফয়ারবাক্ কেবলমাত্র হেগেলীয় দর্শনের সমালোচনা করিয়াই ক্ষান্ত হন নাই, তিনি হেগেলীয় দর্শনের স্থলে একটি বিরুদ্ধবাদী দর্শনের ভিত্তি স্থাপন করিয়াছিলেন। তাঁহার লেখার ভিতরে এরূপ ভাবধার। বর্ত্তমান ঘাহার বারা মার্কদ ও এন্গেলস্ বিশেষভাবে প্রভাবিত হইয়াছিলেন। খ্রীঃ ১৮৪১-১৮৪৪ পর্যান্ত মার্ক্রের চিন্তাধারা ফয়ারবাকের চিন্তাধারা হইতে অভিন্ন ছিল। পরে অবশ্য মার্কদ ফয়ারবাকের দর্শনের সমালোচনা করিয়া নিজের দর্শনের স্কুস্পিষ্ট রূপ নির্দ্ধারিত করেন।

ফয়ারবাক্ বলিয়াছিলেন যে তাঁহার প্রথম চিন্তার-বিষয় ছিল ঈশ্বর, দিতীয় চিন্তার বিষয় ছিল প্রজ্ঞান (রিজন্) কিন্তু অবশেষে তিনি মানুষ্কেই তাঁহার চিন্তার প্রধান বিষয় করেন। তিনি হেগেলীয় দর্শনের সমালোচনা করিয়। দেখান যে এই ভাববাদী দর্শন মানবের বাস্তব অভিজ্ঞতামূলক চিন্তাধারা হইতে বিশ্লিষ্ট। ইহা রহস্থবাদী। ধর্মের অনুশীলন করিয়া তিনি দেখাইয়াছেন যে মানুষের বিশেষ অনুভব ও অভিজ্ঞতা হইতেই ধর্মের উৎপত্তি। মানুষ এই বিশেষ অভিজ্ঞতাকেই সর্ববিদ্যাপী ভগবান বলিয়া মনে করে। ধর্ম মানবের কল্পনাপ্রস্ত। যে সব সত্য ধর্মে স্বীকার করে তাহাদের কোন বাস্তব অস্তিত্ব নাই। ফয়াকবাকের ধর্ম্মসম্বন্ধীয় মনোবিজ্ঞান মানুষের ধর্ম্মসম্বন্ধীয় চিন্তাধারাকে একটি বিশেষ পথে পরিচালিত করিয়াছে। ইহার ফলে ধর্ম্মের মানবিজ্ঞান নামক একটি বিশেষ বিজ্ঞানের উদ্ভব হইয়াছে। ফয়ারবাক্ বলেন যে দর্শনের প্রধান কার্য্য হইল মানুষকে জানিতে চেন্টা করা। মানুষের স্থপত্রংখ, তাহার আর্থিক ও রাষ্ট্রিক জীবন, তাহার আশা আকাজ্জনা দর্শনের প্রধান আলোচ্য বিষয়। এই মানুষ কোন বিশেষ মানুষ্ব নহে, ইহা মানবজাতি। ফয়ারবাক

এই মানব জাতিকে ভগবানের স্থানে স্থাপন করিয়াছেন। এই মামুষকে সেবা করাই ফয়ারবাকের মতে মামুষের প্রধান ধর্ম। এই মামুষকে জান, এই মামুষকে ভালবাদ এবং এই মামুষের সেবার কার্য্যে আত্মোৎসর্গ কর, তাহা হইলে তোমার ধর্ম্ম জীবন পূর্ণতা লাভ করিবে। সেইসব নীতিই ধর্ম্মের নীতি, যাহা মানব প্রেমের সঙ্গে স্থাসকত। স্থতরাং ক্র্যারবাক্ নিজকে ধর্মের বিজ্ঞোহী মনে করিতেন না। তিনি নিজকে ঈশ্বরাদী (থিইফি) বলিতেন। কারণ মামুষই তাঁহার নিকট ঈশ্বর।

ফরারবাকের দর্শন হেগেলীয় দর্শনের বিরুদ্ধে একটি ঐতিহাসিক বিদ্রোহ। হেগে**লে**র ভাববাদের সমালোচনা করিয়া ফয়ারবাক্ দেখাইয়াছেন যে নৈয়ায়িক তত্ত্বের অভ্যুত্থানের ধারা হইতে জগতের অভিব।ক্তির ধারা নির্ণয় করা সম্ভব নহে। হেগেল ভাবরাজা হইতে কি প্রকারে বাস্তব অস্তিত্বের রাজ্যে আসিয়া উপস্থিত হইলেন তাহা অনুধাবন করা হুঃসাধ্য। ভাব বাস্তবকে স্প্তি করিতে পারে না। বস্তু-জগতের উদ্ভবের ফলেই চৈতন্তের ও ভাবের উন্তব হয়। স্মৃতরাং কয়ারবাকের মতে হেগেল তাঁহার দর্শনে যে সত্যকে ভিত্তি করিয়া দার্শনিক গবেষণা আরম্ভ করিয়াছেন, তিনি ঘুরিয়া ফিরিয়া শেষকালে সেই সত্যেই উপনীত হইয়াছেন। মূলভাবই তাঁহার দর্শনের ভিত্তি এবং মূলভাবই তাঁহার দর্শনের শেষ কথা। হেগেল মূলভাব হইতে জগতের উদ্ভব হইয়াছে বলিয়াছেন। কিন্তু কি প্রাকারে এইরূপ উদ্ভব সম্ভব তাহা তিনি ব্যাখ্যা করেন নাই। স্থতরাং তাঁহার দর্শনে, বাস্তবজ্ঞগৎ হইয়াছে ভাবজগতের ছায়াম্বরূপ। তিনি গুদ্ধসতাকে (পিয়োর বিয়ীং) নৈয়ায়িক চিন্তার প্রথমতত্ত্ব বলিয়া ধরিয়া নিয়াছেন। কিন্তু মানবচিন্তার পক্ষে এই শুদ্ধসন্তার ধারণা করা অসম্ভব। ফয়ারবাক্ আরও দেখাইয়াছেন যে হেগেল সামান্যকে বিশেষের উর্দ্ধে স্থাপন করিয়া নৈয়ায়িক চিন্তার বিরুদ্ধাচরণ করিয়াছেন। মাতুষ বিশেষের ধারণা হইতেই সামান্যের ধারণায় উপনীত হয়। রাম, শ্যাম, যহ প্রভৃতির ধারণা হইতেই মানুষ মানবজাতির ধারণায় উপস্থিত হয়। কিন্তু হেগেল বলেন যে মানব জাতির ধারণা বিশেষমান্তুষের ধারণার পূর্ববগামী। ফয়ারবাক্ আরও বলেন যে হেগেল বাক্যকে (স্পিচ্) বস্তুর উদ্ধে স্থাপন করিয়াছেন। শব্দকে (লোগস্) করিয়াছেন বস্তুর স্রস্টা। তাঁহার মতে মানব শব্দটি বাস্তবমানবের পূর্ব্বগামী। স্কুতরাং ফয়ারবাকের মতে, সর্বব্রেই হেগেল, কার্য্যকারণ সম্বন্ধকে বিপরীতভাবে দেখিয়াছেন। ক্যারবাক্ শেলিংএর দর্শনের সমালোচনা ক্রিয়াও এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছেন যে শেলিং চিন্তার ও বাস্তবের একত্ব প্রমাণ করিতে গিয়া কল্পনার সাহায্য লইয়াছেন। তিনি জগৎকে জগবানের শরীর বলিয়া মনে করিতেন। স্থতরাং এই দর্শনও ভাববাদী ও कल्लनावामी।

তাই কয়ারবাক্ বলেন যে প্রত্যক্ষকেই দর্শনের ভিত্তি করা আবশ্যক। মানবের

বাস্তব অভিজ্ঞতার সাহায্যেই সত্য দর্শন রচনা করা সন্তব। আমরা প্রত্যক্ষের সাহায্যেই বাস্তব জগতের প্রকৃতরূপ জানিতে পারি। আমরা প্রত্যক্ষকে ভিত্তি করিয়া অমুমানের সাহায্যে জগতের স্বরূপ নির্দ্ধারণ করিতে পারি। নৈয়ায়িক চিন্তাধারা বাস্তব অভিজ্ঞতা হইতে বিশ্লিষ্ট নহে। অভিজ্ঞতাই নৈয়ায়িক চিন্তার ভিত্তি। সেইজ্ল্য ফয়ারবাক্ বলেন যে তাঁহার দর্শন সাধারণ লোকের দর্শন। জনসাধারণ প্রত্যক্ষকেই চিন্তার ভিত্তি করিয়া থাকে। মাসুযের সাধারণ অভিজ্ঞতা, আশা, আকাজ্জ্মা, প্রয়োজন, প্রভৃতিকে স্থ্বিম্যস্ত করাই দর্শনের কার্যা। স্থৃতরাং ফয়ারবাকের দর্শন মানবকেন্দ্রিক (এন্থুপোমর্ফিক্)।

ফয়ারবাক বস্তুবাদী দার্শনিক। তাঁহার মতে বস্তু চিন্তার পূর্বকামী। বস্তু ইইতে জীবনের ও মনের উন্তব হইয়াছে। তিনি বলেন যে, শরীরের আপ্রায়ের উপর নির্ভর করিয়াই চৈতক্যের অথবা ভাবের প্রকাশ হইয়া থাকে। মানবের মস্তিক্জিয়ার উপরই চৈতন্য নির্ভরশীল। আমাদের শরীরের সঙ্গে বাহ্য জগতের সংঘাত ঘটয়া থাকে। তাহা হইতেই সংবিদের ও প্রত্যক্ষের উন্তব হইয়া থাকে। স্নতরাং চৈতন্য বস্তার উপর নির্ভরশীল। মানবশরীরের উপরই মানবচিন্তা নির্ভরশীল।

ফ্যারবাক বস্তুবাদী দার্শনিক হউলেও তিনি বস্তুসর্বস্বাদ (আাব্সলিউট্ মেটিরিয়ালিজম্) সমর্থন করেন নাই। বস্ত্রসর্ববস্থবাদী দার্শনিকগণ মনের স্বতন্ত্র অন্তিম্ব স্বীকার করেন না। বস্তুদর্ববিস্বাদী দার্শনিকগণ বলেন যে মামুষের মস্তিক-ক্রিয়াই চৈতক্য। হৈততা বলিয়া কোনরূপ স্বতন্ত্র সতা নাই। এই দার্শনিকগণ সমস্ত ভাবজগৎকে মান্তুষের মস্তিকক্রিয়া বলিয়া ধরিয়া নিয়াছেন। আধুনিক ব্যবহারবাদী দর্শনও (বিহেভিয়ারিজম্) মনের অথবা হৈতভার স্বতন্ত অন্তিম্ব স্বীকার করে না। ব্যবহারবাদী দার্শনিকগণ বলেন যে বাহজগৎ যথন শরীরের উপর ক্রিয়। করে তখন শরীর বাহ্য জগতের উপর প্রতিক্রিয়া করে। এই প্রতিক্রিয়াকেই চৈতন্য বলা যায়। কিন্তু চৈতন্য শরীরের প্রতিক্রিয়া ব্যতীত আর কিছুই নতে। স্থতরাং এই দার্শনিকগণ বলিয়া থাকেন যে মস্তিক্ষের প্রতিক্রিয়ার নামই চৈতন্য। ফয়ারবাক্ এ মতের সমর্থক নন। তিনি বলেন যে শরীরের ক্রিয়া ও চৈতন্যের ক্রিয়া হুই প্র্যায়ের। শ্রীরের ক্রিয়ার দ্বারা চৈতন্যের ক্রিয়ার ব্যাথ্যা করা চলে না। ইহাদের স্বতন্ত্র অন্তিহ আছে। চৈতন্য একটি বিশেষ সত্তা। মানুষের মন্তিদ্ধের উপর নির্ভর-শীল হইলেও ইহা মাতুষ মস্তিক্ষের ক্রিয়া হইতে স্বতন্ত্র। ফয়ারবাক্ এই সত্তোর প্রমাণ করিতে গিয়া বলিয়াছেন যে যদি চৈতনা কেবলমাত্র শরীরক্রিয়ার নামান্তর হইত তাহা হইলে মন শরীরের গতি নিমন্ত্রিত করিতে পারিত না। কিন্তু আমরা সর্ববদাই দেখিতে পাই যে মন ও শরীর একে অন্যকে প্রভাবিত করে। ফয়ারবাক্ আরও বলিয়াছেন যে মানুষের মন বর্ত্তমান অভিজ্ঞতার সাহায্যে ভিনিয়তের কল্পনা বরিতে পারে। ইহা বর্ত্তমানের গণ্ডীতে

আবন্ধ থাকে না। বিজ্ঞান নানারূপে আনুমানিক সত্যের (হাইপথেসিস্) সাহায্য লইয়া জগৎ ব্যাপারকে ব্যাথ্যা করিয়া থাকে। কিন্তু মান্ত্র্যের মন যদি কেবলমাত্র শরীরক্রিয়ার নামান্তর হইত তাহা হইলে মনের পক্ষে এইরূপ বৈজ্ঞানিক চিন্তা করা সম্ভব হইত না। স্থুতরাং ক্ষয়ারবাকের মতে মন শরীরের উপর নির্ভিরশীল হইলেও ইহার স্বতন্ত্র সত্তা আছে। কিন্তু বস্তুবাদের সমর্থন করিতে গিয়া ফ্যারবাক্ আনেক সময় অতিশয়োক্তি করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে মান্ত্রের শক্তি, ভাব, চিন্তা প্রভৃতি তাহার থাল্য দ্বারা নিয়ন্ত্রিত হয়। মান্ত্রের প্রকৃতি জানিতে হইলে সে কি খায় তাহা জানা আবশ্যক। ফ্যারবাকের এইসব উক্তি যুক্তিসঙ্গত নহে।

পূর্বেই বলা হইয়াছে যে প্রথমজীবনে মার্ক্স ও এন্গেলস্ বিশেষভাবে কয়ারবাকের দর্শনি দার্বা প্রভাবিত হইয়াছিলেন। কিন্তু পরে ইঁহারা কয়ারবাকের দর্শনের সমালোচনা করিয়া উহার ভিতরে নানারূপ অসামপ্পসা দেখিতে পান। মার্ক্স কয়ারবাকের ন্যায় বস্ত্রবাদী দার্শনিক। হেগেল চিন্তাকে উদ্দেশ্য (সাব্জেক্ট) এবং বস্তুকে বিধেয় (প্রেডিকেট) করিয়াছেন। কয়ারবাকের ও মার্ক্সের মতে হেগেলের এই মত গ্রহণীয় নহে। বাস্তবিক নৈয়ায়িক প্রতিজ্ঞার (জাজ্মেন্ট) উদ্দেশ্য হইল বস্তু, এবং চিন্তা তাহার বিধেয়। আমরা চিন্তার সাহায্যে এই বস্তুজগতের স্বরূপ কি তাহা জানিতে চেন্তা করি। স্কুতরাং কয়ারবাক্ ও মার্ক্স বলেন যে হেগেল ভাবকে উদ্দেশ্য করায় তাহার দর্শন ন্যায়শাস্ত্রের নিয়ম লজ্মন করিয়াছে। কয়ারবাক্ ও মার্ক্স উভয়ের মতেই বস্তু নিয়ায়িক প্রতিজ্ঞার উদ্দেশ্য, বিধেয় নহে। ইহাদের মতে বস্তু ভাবের পূর্বেগামী এবং ভাব বস্তুর উপর নির্ভরশীল। স্কুতরাং কয়ারবাক্ ও মার্ক্স উভয়েই বস্তুবাদী দার্শনিক।

ফরারবাকের ন্যায় মার্ক্ দণ্ড প্রভাক্ষকে দর্শনের ভিত্তি করিয়াছেন এবং উভয়েই প্রভাক্ষবাদী দার্শনিক। উভয়েই হেগেলের ভাববাদের পরিপত্তী। তদ্মতীত বস্তুবাদী দার্শনিক হইলেও মার্ক্ দ ও ফরারবাক্ উভয়েই মনের স্বতন্ত্র অভ্নিত্র স্বীকার করেন। ইহাদের মত এই যে মন শরীরের উপর নির্ভরশীল হইলেও মনের স্বতন্ত্র ও স্বাধীন অভ্নিত্র আছে। ফরারবাক্ স্বকীয় দর্শনিকে মানবের ব্যবহারিক জীবনের দর্শন বলিয়া মনে করিতেন, এবং আমরা পূর্ব্বেই দেখিয়াছি যে মার্ক্সীয় দর্শন বিশেষভাবে মানবের সামাজিক-ব্যবহারিক জীবনকেই ভিত্তি করিয়া রচিত হইয়াছে।

কর্মারবাকের দর্শনের সঙ্গে মার্ক্, দীয় দর্শনের বহুবিষয়ে সাদৃশ্য থাকিলেও মার্ক্, দীয় দর্শনের স্বরূপ ফরারবাকের দার্শনিক মতবাদ হইতে স্বতন্ত্র। ফরারবাক্ ভাববাদের প্রভাব হইতে সম্পূর্ণ মুক্ত হইতে পারেন নাই তিনি মানুষের সারস্তাকে একটি চিরস্তুন অপরিবর্তনীয় সত্য বলিয়া মনে করিতেন। স্থতরাং তিনি মানহজাতিকে ঐতিহাসিক দৃষ্টির সাহায্যে

দেখেন নাই। মার্ক্সে সর্বব্রই ঐতিহাসিক দৃষ্টির সাহায্যে মান্বের সামাজিক জীবনের পরিবর্ত্তন অনুধাবন করিয়াছেন। তিনি সর্বব্রই মান্বের সামাজিক জীবনকে আর্থিক পরিস্থিতির মধ্যে দেখিয়াছেন এবং কি প্রকারে অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থার সঙ্গে সমাজব্যবস্থা ওতপ্রোতভাবে জড়িত তাহা তিনি সর্বব্রই দেখাইয়াছেন। মার্ক্সের মতে অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থার দ্বারাই ইতিহাসের গতি নিয়ন্তিত হয়়। কিন্তু ফয়ারবাকের ঐতিহাসিক দৃষ্টিভঙ্গীর অভাব ছিল। দ্বিতীয়তঃ মার্ক্স সর্বব্রই হেগেলের ডায়লেক্টিক পদ্ধতি অনুসরণ করিয়াছেন। কিন্তু ফয়ারবাক্ তাঁহার দার্শনিক সত্য নির্দ্ধারণ করিবার জন্য এই পদ্ধতির অনুসরণ করেন নাই। আমরা পূর্বেই বলিয়াছি যে মার্ক্সে হেগেলীয়ু ভায়লেক্টিকের খোলস পরিত্যাপ করিয়া উহার য়ুক্তিয়ুক্ত সারমর্ম্ম গ্রহণ করিয়াছেন। মার্ক্সে ত্যারবাকের দর্শনের পার্থক্য স্বেখ্যাত ১১টি স্ক্রে (থিসিস্) আপনার দর্শনের সম্বন্ধে ফয়ারবাকের দর্শনের পার্থক্য দেখাইয়াছেন। আমরা ঐ স্ত্রগুলির সংক্ষিপ্ত সালোচন। করিলেই মার্ক্সীয় দর্শনের সঙ্গে ফয়ারবাকের দর্শনের পার্থক্য বুঝিতে পারিব।

- (১) ফয়ারবাক্ ও অন্যান্য বস্তুবাদী দার্শনিকগণ নাহ্যবস্তুবে অথবা প্রাক্তকে কৈবল বাহ্যসন্তার্রপে দেখিয়াছেন, কিন্তু তাঁহারা উহাকে ক্রিয়াশাল প্রভায়ের অথবা ব্যবহারের দিক দিয়া দেখেন নাই। ইহা সতা যে ফয়ারবাক্ প্রভাজের ও ধারণার (কল্সেপ্সন) মধ্যে পার্থক্য দেখাইয়াছেন। কিন্তু মানবমনের কর্ম্মশালতা কি প্রকারে নাহ্যবস্তুকে ও চিন্তাধারাকে রূপায়িত করে তাহা ফয়ারবাক্ ও অন্যান্য পূর্ববন্তী বস্তুবাদী দার্শনিকগণ দেখান নাই। মান্ত্রের ব্যবহারিক জীবন দায়া বস্তুর রূপে পরিবভিত হয়। স্কুতরাং জ্ঞানের প্রকৃত স্বরূপ জানিতে হইলে ক্রিয়াশাল মানবমন কি প্রকারে বস্তুকে ও চিন্তাকে পরিবর্তিত করে, সে বিষয় অবহিত হওয়া আবশ্যক। একটি যন্ত্রকে ব্যবহার না করিলে তাহার প্রকৃতরূপ জানা যায় না। স্কুতরাং জ্ঞানের সত্য নির্দ্ধারণ করিতে হইলে মানবের সামাজিক বাবহারের সাহায্য নেওয়া আবশ্যক। সাধারণতঃ মার্ক সের পূর্ববিতী দার্শনিকগণ মনকে অক্রিয় মনে করিতেন এবং তাঁহাদের মতে জ্ঞানলাভ করিতে হইলে মানবমনের ক্রিয়াশীলতা অনাবশ্যক। কিন্তু মার্ক সের মতে মানবমনের ক্রিয়াশীলতা জানবিশ্যক। তিন্তু মার্ক সের মতে মানবমনের ক্রিয়াশীলতাকে বাদ দিলে সত্যক্তানের স্বরূপ নির্দ্ধারণ কথা অসম্ভব। তাঁহার মতে ব্যবহারই সত্যের নির্দ্ধারক।
- (২) সুতরাং দ্বিতীয় সূত্রে মার্ক্ বলেন যে মামুর্য বাস্তব সত্যের স্বরূপ জানিতে পারে কিনা ইহা শুক্ষ জ্ঞানের প্রশ্ন নহে, ইহা ব্যবহারের (প্র্যাকৃটিস্) প্রশ্ন। ব্যবহার হইতে বিচ্ছিন্ন চিম্তাকে সভ্য বা অসভ্য বলা চলে না। ভাববাদী দার্শনিকগণ সামঞ্জস্থাকেই (কোহেরেক্স) সভ্যের নির্দ্ধারক বলিয়া মনে করেন, কিন্তু এই দার্শনিকগণ সামঞ্জস্থা

বুঝিতে নৈয়ায়িক সামঞ্জস্ম বুঝেন। ইহারা অভিজ্ঞতাকে বাদ দিয়া সত্যের স্বরূপ নির্দ্ধারণ করিতে চাহেন। এমন কি অভিজ্ঞতাকে স্বীকার করিলেও সামঞ্জস্মকে সত্যের নির্দ্ধারক বলা চলে না। কারণ কওকগুলি অভিজ্ঞতার মধ্যেও সামঞ্জস্ম থাকিতে পারে! তদ্বাতীত ভাববাদী দার্শনিকগণ কোন বিশেষের সভ্য নির্দ্ধারণ করিতে সমগ্রের আশ্রেয় নিয়া থাকেন। সেইজন্মই হেগেল তাঁহার মূল ভাবের সঙ্গে যে সব ভাবের সামঞ্জস্ম আছে তাহাদিগকেই সভ্য বলিয়াছেন। মার্ক্ স্ আরও বলেন যে ভাবের সঙ্গের বস্তুর ঐক্যকে সত্যের নির্ণায়ক বলা যায় না। কারণ ভাব অথবা চিন্তা। ও বস্তু বিভিন্ন পর্য্যায়ের সত্তা সূত্রাং ভাবের সঙ্গে বস্তুর ঐক্য নির্দ্ধারণ করা অসম্ভব। বস্তুর সঙ্গের বস্তুর ঐক্য থাকিতে পারে। কিন্তু ভাবের সঙ্গে বস্তুর ঐক্য নির্দ্ধারণ করিতে হইবে ইহার ব্যবহারিক মূল্যের দ্বারা। স্কুতরাং তাঁহার মতে প্রত্যেক বিদ্ধারণ করিতে হইবে ইহার ব্যবহারিক মূল্যের দ্বারা। স্কুতরাং তাঁহার মতে প্রত্যেক বীকার করিয়া তাহা হইলে উহাকে প্রশিক্ষরণ ফল পাওয়া যায় তাহা হইলে উহাকে গ্রহণ করা যাইতে পারে। তাই মার্ক্সের মতে কোন সত্যেই চিরন্তন নতে। বিশেষ সত্য বিশেষ যুগোপ্যোগী।

- (৩) মার্ক্সের তৃতীয় স্ত্রের মর্ম্ম এই যে বস্তুবাদী দার্শনিকগণ এতদিন মনে করিরাছেন যে মামুযের জীবন বাহু ঘটনা ও শিক্ষার দ্বারা নিয়ন্ত্রিত এবং পরিবর্ত্তিত ঘটনার ও শিক্ষার ফলে মানবের জীবন পরিবর্ত্তিত হয়। কিন্তু ইহারা ভূলিয়া গিরাছেন যে মামুষ বাহু ঘটনাসমূহকে পরিবর্ত্তন করিতে পারে এবং শিক্ষকদিগেরও নৃতন করিয়া শিক্ষা লাভ করা আবশ্যক। ক্যারবাক্ ও অন্যান্ত পূর্ববর্ত্তী বস্তুবাদী দার্শনিকগণ মনে করিতেন যে বাহু ঘটনার দ্বারাই ইতিহাসের গতি নিয়ন্ত্রিত হয়। মানুষ যে আপনার কর্মাজীবন দ্বারা বাহুবস্তুর রূপ পরিবুর্ত্তন করিতে পারে এবং ইতিহাসের গতি ফিরাইয়া দিতে পারে তাহা এইসব দার্শনিকগণের ধারণার বাহিরে। তাই মার্ক্স্ বলেন যে বস্তুবাদী দার্শনিক হিসাবে ফ্রারবাকের ঐতিহাসিক দৃষ্টিভঙ্গীর অভাব এবং ঐতিহাসিক হিসাবে তিনি ভাববাদী দার্শনিক। ক্যারবাকের সমাজভন্তরাদ কাল্লনিক, বৈজ্ঞানিক নহে। মার্ক্সের পূর্ববর্তী বস্তুবাদী দর্শন বৈপ্লবিক নহে, কিন্তু মার্ক্সের দর্শন বৈপ্লবিক। মার্ক্সের মতে ব্যবহারিক জীবন যাপন করিতে করিতে মানুষ বৈপ্লবিক চিন্তাধারাকে আয়ন্ত করিতে পারে এবং বিপ্লবের সাহায্যে সমাজকে পরিবর্ত্তিত করিতে পারে।
  - (৪) ধশ্মের সমালোচনা করিয়া ফয়ারবাক দেখাইয়াছেন যে ধর্ম্মের উদ্ভব মানবের

বৈষ্ণিক জীবন হইতে। কিন্তু এই বৈষ্ণিক জীবনের স্বরূপ তিনি নির্দ্ধারণ করেন নাই।
ইহা সত্য যে মানবজীবনের প্রয়োজন হইতে ধর্ম্মের উদ্ভব হইয়াছে। কিন্তু কিরূপ প্রয়োজন
হইতে ধর্মের উদ্ভব হইয়াছে ক্ষয়ারবাক্ তাহা দেখান নাই। মার্ক্সের মতে ধর্মের উদ্ভব
জানিতে হইলে সমাজশরীরের ভিতরে যে আর্থিক দ্বন্দ্ব বর্ত্তমান তাহার স্বরূপ অনুধাবন
করা আবশ্যক। কেন ধর্মা কতকগুলি রহস্থাময় ভাবকে সত্য বলিয়া মনে করে তাহা
দৃষ্টির সাহায্যে বুঝিতে হইবে। কেনল ইহা বলিলেই যথেষ্ট নহে যে মানুষের অজ্ঞতা
হইতেই ধর্ম্মের উৎপত্তি। কেন কোন ধর্মা নানা যুগে নানা ভাবে প্রকাশিত হয়, ঐতিহাসিক
দৃষ্টির সাহায্যে তাহা বুঝিতে হইবে। ইহা সত্য যে এই জগতের আশা আকাজ্ফা পূর্ণ
না হওয়ায় মানুষ ধর্মের সাহায়ে পারলৌকিক শান্তির সন্ধান করিয়া থাকে।

- (৫) মার্ক্স ফয়ারবাকের প্রত্যক্ষবাদ স্বীকার করিলেও তিনি বলেন যে প্রত্যক্ষ জ্ঞান যে মান্ত্রের কর্মাজীবন দারা নির্দ্ধারিত ফয়ারবাক্ তাহা বুঝেন নাই। ইহার কারণ এই যে ফয়ারবাকের ঐতিহাসিক দৃষ্টিভঙ্গী ছিল না। তাই তিনি মনে করিতেন যে বাহ্ববস্তুর সঙ্গে ক্রিয়াশীলতার ফলেই প্রত্যক্ষজ্ঞানের উদ্ভব হয়। কিন্তু মার্ক্স বলেন যে প্রত্যক্ষ জ্ঞান লাভ করিতে বাহ্যবস্তুর সঙ্গে মানবমনের ঘাতপ্রতিঘাত চলিয়া থাকে। মানবমন স্বকীয় ক্রিয়াশীলতার দারাই বাহ্যবস্তুর প্রত্যক্ষজ্ঞান লাভ করে। ফয়ারবাকের মনোবিজ্ঞান ব্যক্তিবাদী (ইণ্ডিভিড্য়ালিস্টিক্), কিন্তু মার্ক্সের মনোবিজ্ঞান সমাজবাদী (সোসালিপ্রিক্)।
- (৬) ফরারবাক্ ধর্মের সারসন্তাকে মানবের সারসন্তা বলিয়া মনে করিয়াছেন। তাঁহার মতে মানবতা প্রত্যেক মানুষের ভিতর বিচ্ছিন্নভাবে আছে। কিন্তু মার্ক্সের মতে মানবের সারসন্তা নানারূপ সামাজিক সন্থন্ধের উপর নির্ভরশীল। যুগে যুগে মনুষ্যুত্বের পরিবর্ত্তন ঘটিয়। থাকে এবং এই পরিবর্ত্তন বিভিন্ন সামাজিক সন্থন্ধের উপর নির্ভরশীল।
- (৭) ফয়ারবাক্ মনে করিতেন যে ব্যক্তির চেতনা হইতেই ধর্মের উৎপত্তি। তিনি ইহা বুঝিতে পারেন নাই যে ধর্ম মানবের সমাজ জীবন হইতেই উদ্ভূত। কেবল ব্যক্তিচেতনা অমুশীলন করিয়াই ধর্মের স্বরূপ নির্দ্ধারণ করা যায় না। ব্যক্তিস্বতন্ত্রতাও ঐতিহাসিক কারণে ঘটিয়া থাকে।
- (৮) দামাজিক জীবন কর্মময়। মান্ত্র তাহার ব্যবহারিক জীবনের দাহায্যেই রহস্থবাদ হইতে মুক্ত হইতে পারে। অনেক দময় পরবর্তীযুগ পূর্ববর্তী যুগের চিস্তাধারার দারা নিয়ন্তিত হয়। অনেক দময় কোন বিশেষ যুগের ভাবধারা চিরস্তন সত্য বলিয়া পরিগণিত হয়।

- (৯) যে বস্তবাদ কেবল শুক্ষ ভাবের উপর নির্ভরশীল সেই বস্তবাদ প্রত্যক্ষজ্ঞানের সঙ্গে ব্যবহারিক জীবনের সঙ্গার্ক বুঝিতে পারে না এবং এইরূপ বস্তবাদ ব্যক্তিবাদী এবং ইহার মতে সমাজ ব্যক্তির সমষ্টিমাত্র।
- (১০) পূর্বের বস্তবাদ ব্যক্তিবাদী হওয়ায় ইহা সমাজকে ব্যক্তিসমষ্টি বলিয়া মনে করে। কিন্তু মার্ক্ দীয় দর্শনের মতে মানবসমাজ অথবা সামাজিক মানবই বাস্তব। ইহা ব্যক্তিস্বতন্তবাদে বিশ্বাস করে না।
- (১১) দার্শনিকগণ এতদিন জগতের স্বরূপ নির্দ্ধারণ করিতেই ব্যস্ত ছিলেন। কিন্তু তাঁহাদের প্রধান সমস্থা হইল কি প্রকারে এই জগতের পরিবর্ত্তন সাধন করা যায় তাহা স্থির করা। মার্ক্ সীয় দর্শন মনে করে যে দর্শনের একটা প্রধান কাজ হইল বাহ্য জগতকে ও মানবদমাজকে পরিবর্ত্তন করা। স্কৃতরাং দর্শন ব্যবহারিক জীবনের সঙ্গে ওতপ্রোহভাবে জড়িত। ভাবজগতে বিচরণ করা দর্শনের কাজ নহে। মার্ক্ সীয় দর্শন মান্ত্র্যকে কর্ম্মের প্রেরণা দেয় এবং ইহা বলে যে দার্শনিক জ্ঞান লাভ করিয়া বিপ্লবের সাহায্যে সমাজের অন্যায় ও অ্বিচার দূর করিয়া সমাজতান্ত্রিক সমাজ গঠন করিতে হইবে। স্কৃতরাং এই দর্শন বিপ্লবের দর্শন এবং এই দর্শন নিগীড়িত জনগণকে শিক্ষা দেয় কি উপায়ে শোষকশ্রেণীর হাত হইতে নিজদিগকে মুক্ত করিয়া তাহারা দাম্যবাদী সমাজ গঠন করিতে পারে।



#### যু**দ্ধোত্তর** স্থণীরকুমার গুপ্ত

কঠিন হাতুড়ি আজো গগণিত ইম্পাতের পাতে আবার আঘাতে বেজে ওঠে, সময়ের প্রতিচ্ছবি নানাবিধ কারুকার্য্যে ফোটে। দুর্বল হাতের পেশী, নিরুৎস্কুক বুকের পাঁজের একটী শপথে শুধু তিলে তিলে ক্ষয়ে যেতে জানে, গ্রানক মুদ্যুতে রচে নিরালম্ব আকাঞ্জার ঘর।

তবু অনেকের চোথ প্রেমের দোহাই আজো পাড়ে, চেনার পরিধি যত দিনে দিনে ছোট হয়ে আসে তত তার অন্থিরতা বাড়ে। জানিনা কি তাকে দিতে হয়; সেদিন আশ্চর্য্য রাত মুখ ঢেকে সীমান্তের পরে ধারালো অস্ত্রের নোঝা চারিদিকে স্থৃণীকৃত করে পেলো কোন ইপ্সিত প্রতায় প

আঘাতে জাগে কি প্রেম আঘাতে কি মুছে যায় ম্বণা তার কিছু আমরা জানিনা। আমরা পেয়েছি গতি, হাতে কের অনসর জমে সৈনিক ভিক্ষুক হয় ধরাবাধা পুরানে। নিয়মে। সব চাওয়া ঘরে ফেরে, ভুলে যায় সে রক্তের স্বাদ, আবার সংসার তার বাড়িঘর সাঁকো ও আবাদ তেমনি আগ্রহে রাখে ধরে।

আমাদের কাজের বন্দরে
আবার সকলে জড়ো হয়।
কৃষকের শীর্ণ মুখ, মজুরের নিজ্পালক চোখ
অনেক হতাশা ঘেঁটে পেতে চায় যেটুকু আলোক
সান্ধকারে আজো তার মুল।

জীর্ণ কন্ধালের স্থৃপে একগুচ্ছ বসস্তের ফুল আমাদের শুধু ব্যঙ্গ করে; এ যুদ্ধ কঠিনতর সে যুদ্ধের বিরতির পরে।

### ভাবীযুগের মহাকাব্যের নায়কেরা গোর ঘোষ

নিরংকুশ, ূনিস্পৃহ হুটো থাম কংক্রীটের গাথুনী পোরা থাম কাঁটা তারের হিংস্রতা ঘিরে আছে। রৌত্রপক্ষ সপিল পথটা পাক খেয়ে মুচড়ে চুকেছে ভেতরে। ( 'কাজ ছাড়া ভেতরে ঢোকবার হুকুম নেই' ) গেটের নীরস প্লেটটা একটা সতর্ক 'ফুলন্টপ্'। নৈর্ব্যক্তিক ধূদর যান্ত্রিক অজস্র শব্দের অবিরাম আনাগোনা। ভেতরে অজস্র কাজ, অজস্র ক্ষিপ্রতা। বাইরে নির্বাক স্থাপু থ।ম। রৌদ্র ফাটা ওপর আকাশে শুধু ধুমেল পরিবেশ। 📠 ্ ঘুম-নামা স্থ্ৰীল আকাশে কলংকিত কালোর কুহেলী। পাক খেয়ে ওঠে কালো চিল নয়, শকুনি নয় ধূম। যন্ত্র আর মানুষ, যান্ত্ৰিক মানুষ প্রেমে পড়া প্যান্প্যানে নয়, ধীর, স্থির, ক্ষিপ্রভার ভরা।

স্রস্থা এরা ঃ অজস্র স্থারি এরা সফল জনক।

যন্ত্রের কঠিনভার
'সোনার কাঠি'র ছোঁয়া
পেতেছে যান্ত্রিক মানুষ।
আগামী কালেন এগিয়ে থাকা মানুষ এরা।
'পিষ্টনে'র পিছলানো পাঁগাচের কৌশল
এদের জানা।
ভাই ঠোকর থেয়ে ও ঠিক্রোবে না
ঠিক থাকনে।
এরা পাঁচি মেরে সামলে ওঠা
ভাহত 'প্পিটফায়ার'।

এদের মন্টা 'অক্সি-এসিটিলিনের ফৌভ'। ভেতরে পোরা জালাধরা তরল অন্তভৃতি। ইসারা পেলেই হুস্ করে বেরিয়ে আসে নরম আগুনের ইংগিত। পোড়ায়, কুয়াশা ধরায় না আগামী কালের স্রফারা। অজস্র স্থির সার্থক জনকেরা।

বাইরেটা এদের ওই বাইরেরই মত নিপ্প্রভ, নিস্পৃহ তুটো থাম কংক্রীটের গাথুনী পোরা আছে, কাঁটা তারের হিংস্রতা ঘেরা আছে। ('কাজ ছাড়া ভেতরে ঢোকবার হুকুম নেই') ভেতরটা 'অক্সি-এসিটিলিনের ফৌভ্'।

## गरलात अश्चार्

#### ৰাংলা গানের ক্রম

#### মণিলাল সেনশ্মা

গত শতকের শেষ দিকে ধর্মকে বাদ দিয়ে নাটককে অবলম্বন করে বাংলায় এক প্রকার গান রচনা আরম্ভ হয়। সে-গানের স্থারে বাংলায় তখনকার প্রচলিত স্থারগুলি হতে পার্থক্য রাখবার চেষ্টা থাকে। সে-সময়ে দিজেন্দ্রলাল তাঁর নাটকের গানগুলিতে নতুনহ ও বৈচিত্রা আন্ধার চেষ্টা করেন। তথন বাংল। গান টপ্পার ছাঁচে বাঁধ্বাংই প্রচলন ছিল। 'আস্থায়ী' আর ছটি কি তিনটি 'অন্তরা' ব্যবহার করে গান বাঁধা চলছিল। 'সঞ্চারী' ও 'আভোগ' ব্যবহার বাংলা গানে তখন ছিল না। আর শুধু হারমোনিয়ম ও বায়াতবলা সঙ্গং যন্ত্ররূপে ব্যবহার হতো। তবে মাঝে মাঝে ক্লেরিওনেট আর মন্দিরাও নাটকে ব্যবহার চলতো। সে সময়ে ধ্রুপদুষ্ঠ শ্রেষ্ঠ গান বলে সম্মান লাভ করেছিল। থেয়ালও তথন গাওয়া হতো কিন্ত ভার স্থান ছিল ধ্রুপদের পরে। আজ ধ্রুপদ নেই, থেয়ালই হিন্দুস্থানী গানের শ্রেষ্ঠ আসন লাভ করেছে। যাহোক গ্রুপদের ছাঁচের গান স্বস্ময়ে নাটকে ব্যবহার করা যায় না অর্থাৎ পিয়ারার মুখে প্রেমের গান ঠিক গ্রুপদে চলে না। কীর্ত্তন বা চপ কীর্ত্তনের স্থুর ভগবত প্রেমেরই শ্রেষ্ঠস্থর; মানবীয় প্রায়ের স্থর এগুলি নয়। মানবীয় প্রেমের গান তখন বাংলায় ছিল না। তথনকার প্রচলিত লালদাবর্দ্ধ বাইজির গানের স্থরগুলিও নাটকে ব্যবহার সম্ভব হয়নি। সেজতো দিজেন্দ্রশাল নতুন গানের সৃষ্টি করেন। দিজেন্দ্রশালের গানগুলিতে 'আস্থায়ী' ও একটি বা হুটি 'অন্তরা' দিয়ে রচিত। 'সঞ্চারী' ও আভোগ' নেই অর্থাৎ খুবই কম। দিজেল্রলাল থেয়ালের স্থরগুলি ভিত্তি করেই তার এরূপ গানের রচনা করেন! টপ্পার অমুকরণে এমন কি হুবছ স্থারে গান রচনা উনিশ শতকে নিধুবাবু করে গিয়েছিলেন। তবে দ্বিজেন্দ্রলাল হবহু স্থুর গ্রহণ করেন নি। তিনি সেমব স্থুরে নতুনত্ব গ্রুপদ-ভঙ্গিম গান তাঁর নাটকে থাকলেও তাঁর স্কুরে খেয়াল-ভঙ্গিম করে গিয়েছেন। স্থুর রচনাই বেশী।

কিন্তু সে সময়ে গান-গাওয়া বাংলার মধ্যবিত্ত সমাজ ভাল চোথে দেখত না। গৃত

শতাব্দী ও তার পূর্বে শতাব্দীগুলিতে হিন্দুস্থানী সঙ্গীত-শ্রেণীর চর্চচা যখন বাংলায় খুব চল্ছিল, সেসময়ে বাংলার কীর্ত্তন মালশী প্রভৃতি ধর্মমূলক গান গাওয়া ছাড়া হিন্দুস্থানী সঙ্গীতের নাচগানবাজনায় শিল্পীদের নৈতিক অবনতি এমন হয়েছিল যে তখনকার মধ্যবিত্তদের সমাজ গানবাজনার চর্চচা করাকে রীভিমত ঘুণার সঙ্গে দেখত। কেউ গানবাজনায় অনুরক্ত হয়ে পড়লে বাড়ীর অভিভাবকগণ আশঙ্কায়িত হয়ে উঠতেন। কি জানি যদি বা ছেলেটা নষ্ট হয়ে যায়। অথচ কীর্ত্তন গান বা মালশী বৈঠকী গান করাতে আপত্তি ছিল না। এতে হিন্দুস্থানী সঙ্গীতের ওস্তাদমগুলীর নৈতিক অবস্থাটা সে সময়ে কিরূপ ছিল তা অনুমান করা সহজ। সমাজের এরূপ পরিস্থিতিতে যখন গান রচনা আরম্ভ হয়, দিজেক্রলালের নাটকের ভাল গানগুলিও 'নাটুকে গান' বলে বেশ অবজ্ঞাই পেয়েছে।

দিজেন্দ্রলাল সে সময়ে হাসির গানও রচনা করেন। তার আগে এরপ গান আমাদের দেশে ছিল না। অবশ্য তার আগে বহুরূপীদের হাসিমস্করার গান ছিল। কিন্তু দিজেন্দ্রলালের হাসির গানগুলির মত হাসির গান বাংলার বাইরে ভারতে আর কোথাও স্টি হয়েছে বলে জানা নেই। এই হাসির গানগুলি কিন্তু বর্ত্তমানে অচল। আমাদের হাসি ক্রমে নানা কারণে শুকিয়ে যাচ্ছে ঠিক। কিন্তু সে-গানগুলিরও যে হাসাবার ক্রমতা আছে, তা-ও নয়। গানগুলি হাসের কবিতা যতথানি—হাসির স্কর ততথানি নয়।

কীর্ত্তনে ও পাঁচালীতে যে ধ্য়। গাইবার রীতি সে সমবেত গান করার পদ্ধতি আমাদের প্রাচীন প্রথা হলেও দিজেন্দ্রলাল যে কোরাস গান স্পৃষ্ঠি করেছিলেন তার মধ্যে গানরূপের পার্থক্য রয়েছে। কোরাস গানের প্রত্যেকটি ধাতুর স্থর একই প্রকার এবং একা গাইবার। আর প্রত্যেকটি ধাতু গাওয়ার পর একটি বিশেষ স্থ্রবিভাস সকলে গাইবার জন্ম রচিত। দিজেন্দ্রলালের কোরাস গানগুলির স্থরবিভাসে সকলে গাইলে যাতে কোলাহল হয়ে না পড়ে—যেমন বর্ত্তমান কাসে কীর্ত্তনের ধ্রার স্থরে হয়—সেজভ চেষ্টা ও যত্ন আছে। এই কোরাস-গান-পদ্ধতির পরিকল্পনা বিদেশ হতে পেলেও সেসব গান ভারতীয় সঙ্গীতের রাগরাগিণীতে ও তালেই বাঁধা হয়েছে—অর্থাৎ স্থর রচনার অভিনবত্ব থাকলেও তাতে রাগরাগিণীর কাঠামো ধরা পড়ে। তার আগে এই পদ্ধতির বাংলা গান ছিল না। আর স্থাদেশী আন্দোলনের সময়ে এই পদ্ধতির গান বাংলার প্রতি গ্রামে ছড়িয়ে পড়ে। কোরাস গানগুলি এখনও এত প্রচলিত যে বাংলার গ্রামে গ্রামে ছোট ছোট সহরে ও মহানগরীতে এমন কি সাহায্য পাওয়ার উদ্দেশ্যে দল বেঁধে রাস্তায় রাস্তায় যে গান গাওয়া হয় প্রায় সবগুলিই দিজেন্দ্রলালের কোরাস গানের অ্যুরপ স্থরে বাঁধা। অত্য সব উদ্দেশ্যে এই কোরাস গানের স্থর তে। চলছেই। দিজেন্দ্রলালের সব গানের স্থের একটা পৌরুষ ভার আছে। নেতিয়ে-পড়া, ঝিমিয়ে-পড়া স্থর তার রচিত গানে কম।

নাটকের গানের স্থর গঠনে আরও অনেকে সহায়তা কংছেন। এ সময়ে অর্থাৎ এই শতকের প্রথম দিকে গিরীশচন্দ্র, দেবকণ্ঠ বাগ্চী আর পরবর্তীকালে অন্ধ কৃষ্ণচন্দ্র নাটকের গানের স্থারে বৈচিত্র্য আনবার আর নাটকের গান সমৃদ্ধ করবার চেফী করেছেন। বিশ বৎসর পূর্বের ঐ পদ্ধতির গানগুলি বেশ প্রচলিত ছিল। এখনও যাত্রায় এসব গান ব্যবহার করা হয়।

স্বদেশী আন্দোলনের সময়ে জাতীয় গান করার রীতি আসে; আর সে-সময়ে অনেক গান রচিয়তার ঐ জাতীয় গান রচনার ফলে জাতীয় সঙ্গীত নামে এক শ্রেণীর গানের স্প্তি হয়। সেসময়ে রবীন্দ্রনাথ বহু স্বদেশী গান রচনা করেন। বিজেন্দ্রলাল যে কোরাস গানের স্প্তি করেন সেগুলি জাতীয় গানেরই শ্রেণীভূক্ত হয়ে পড়ে। তিনি ঐ শ্রেণীর গান কেবল কোরাসেই রচনা করেছেন। কিন্তু রবীন্দ্রনাথ একক গাইবারও জাতীয় গান রচনা করেছেন অনেক। সে যুগে সঙ্গীতের প্রতি যে অশ্রুদ্ধা ছিল তার পরিবর্ত্তন করতে এই স্বদেশী গানগুলি থথেষ্ট সাহায্য করেছিল। দ্বিজেন্দ্রলালের নাটকের উৎকৃষ্ট গানগুলিও সে-সময়ে মধ্যবিত্রদের পরিবারে সঙ্গীতের তেমন চর্চ্চ। না থাকাতে হহল প্রচারিত হয়নি।

রবীন্দ্রনাথ গত শতকের শেষদিকে হিন্দুস্থানী গ্রুপদ বা খেয়ালের হুবহু সুর রেখে তার কথাগুলি বদল করে যেমন গান রচনা করেছেন দিজেন্দ্রলাল দেরূপ করেননি। রবীন্দ্রনাথের নিজস্ব গান রচনাও নাটককে স্বলম্বন করেই রচিত হয়েছে। বাল্মিকীপ্রতিভা, মায়ার খেলা প্রভৃতি হতে আরম্ভ করে চিরকুমার সভা, চগুলিকা, নটার পূজা প্রভৃতি নাটক, আধা-নাটক, পালাগান উপলক্ষেই গান রচিত হয়েছে। আর সেগুলি আলাদা গান হিসাবে শেখাবার ব্যবস্থা করেছিলেন বলে বাংলার মধ্যবিভদের য়রে ঘরে সঙ্গীতের আদের ও চর্চা সম্ভব হয়েছে। দিজেন্দ্রলালের গানগুলি শুধু নাট্যালয়েই গাওয়া হতোও শোনা হতো। বাড়ী বাড়ী শিখবার ব্যবস্থা ছিল না। যারা সথের নাটক করবে তাদের মধ্যে কেউ কেউ শিখে নিত। এতে গানের বছল প্রচার সম্ভব ছিল না।

দ্বিজেন্দ্রলাল থেয়ালকে ভিত্তি করে তার গানগুলি রচনা করে নতুন রূপ সৃষ্টি করেন আর রবীন্দ্রনাথ গ্রুপদকে ভিত্তি করে তার নিজস্ব ভঙ্গীর সৃষ্টি করেছেন। রবীন্দ্রনাথের খেয়ালর্ঘেসা গান যে নেই তা নয়, তবে সেগুলির সংখ্যা খুবই কম। রবীন্দ্রনাথের নিজস্ব ভঙ্গীর গানরূপ গ্রুপদ আর বাউলের মিশ্রাণ-ফল। গ্রুপদের কাঠামোটি নেওয়া হয়েছে; বাউলের সহজ সরল ছন্দটি গ্রহণ করা হয়েছে, রাগরাগিণীর দাপট নেই—কীর্ত্তন বাউলের স্পর্শে সুর নয়ম হয়ে গিয়েছে। বাউলের মত স্থ্র বিস্তারের পরিসর কম। কীর্ত্তনের মত কথার ভাব বেশী। কিন্তু আঁথর ব্যবহার নেই আর ভাবের সঙ্গে চন্দ্র পরিবর্ত্তন

নেই। শব্দ-চয়ন আর তার থেকে উৎপন্ন ধ্বনিমাধুর্যা, আবেগ, ঠাসবুনন কথা আর লিরিকের সংক্ষিপ্তি রবীন্দ্রনাথের গানের বিশেষর। মিষ্টি গান মাত্রেই এগুলি পাওয়া গোলেও তার স্কুর স্কুঠাম ও স্থামঞ্জস হয়েছে এবং গানের কথা স্কুরের সঙ্গে এমন অন্তরঙ্গ হয়ে বিরাজ করছে শুধু একাধারে কবি ও স্থারকারের সন্মিলিত প্রতিভার ফলে।

দিনেন্দ্রনাথ যদি না থাকতেন তবে রবীন্দ্রনাথের গান বাংলার ঘরে ঘরে প্রচারিত এত সহজে হতো না। সঙ্গীতের প্রতি সমাজের ঘ্রণাভাবও এত সহজে ও সহর নষ্ট হতো না। রবীন্দ্রনাথ রচনা করেই অবসর নিয়েছেন। কিন্তু তাকে শিখিয়ে বাইরে গান করিয়ে লোককে আকৃষ্ট করিয়ে বাংলা গানকে সামাজিক অঙ্গ করিয়ে দিতে দিনেন্দ্রনাথের যথেষ্ট পরিশ্রাম, চেষ্টা ও ধত্ব রয়েছে। সে সময়ে গানকে বাড়ী বাড়ী পৌছে দিতে রেডিয়ো, দিনেমা ছিল না। গ্রামোফোন রেকর্ড তৈরী তখন আরম্ভ হলেও রবীন্দ্রনাথের গান খুব বমই রেকর্ড করা হতো। সেজত্যে দিনেন্দ্রনাথ গানগুলি স্বরলিপি করে মাসিক পত্রিকায় ও পরে বই আকারে ছাপাতে থাকেন। তাতে গানগুলির যেমন সঠিক স্থর রয়ে গেল, আর ঘরে ঘরে চর্চ্চা হওয়ার স্থ্যোগও তেমন হলো। বর্ত্তমানে স্বাক্চিত্রের ও রেড়িয়োর সাহায্যে রবীন্দ্রনাথের গান আরও বহুল প্রচারিত হয়েছে। বিশ বৎসর আগে তেমনটিছিল না।

অতুল প্রসাদ যে গান রচনা করে বাংলা গানের নতুন রূপ দিয়েছেন সেটি ঠুংরীকে ভিত্তি করেই রচিত। তাঁর নিজস্ব ভঙ্গীর গানগুলিতে স্থর বিস্তারের পরিসর রবীক্রনাথের গান হতে বেশী। কিন্তু দিজেন্দ্রলালের গানের ছন্দ যেমন গস্তীর তেমনটি অতুলপ্রসাদের নয়। তাঁর গানে ঠুংরীতে ব্যবহৃত চঞ্চল ছন্দ ও সূর ব্যবহৃত হয়েছে। অতুলপ্রসাদও দিজেন্দ্রলাল এবং রবীক্রনাথের মত কোরাস গান অথবা কীর্ত্তনাঙ্গ গান রচনা করেছেন কিন্তু তাঁর গান বলতে যা বুঝা যায় সেটি ঠুংরীর সঙ্গে বাংলার মন সংযোগেই উৎপত্তি।

অতুলপ্রসাদকে বাংলা দেশে পরিচিত করিয়ে দিয়েছেন দিলীপকুমার। সে সময়ে তিনি যে শুধু অতুলপ্রসাদকেই পরিচিত করেছেন তা-নয়। উত্তর ভারতীয় সঙ্গীত নিয়ে ভাতথণ্ডের লিখিত পুস্তকগুলি ও তাঁর সিদ্ধান্ত অনুযায়ী হিন্দুস্থানী সঙ্গীত শিখবার জন্ম যথেষ্ট আগ্রহ দেখিয়ে তরুল বাংলার মন হিন্দুস্থানী সঙ্গীতের দিকে তুলে ধরবার চেষ্টা করেছিলেন। তার ফলে হিন্দুস্থানী সঙ্গীত শিখে নেবার বল্লা এলো সারা বাংলায়। আর তাতে থেয়াল ও ঠুংরীর চর্চচা বাংলা দেশে বেড়ে গেল। তার জের এখনও চল্ছে।

े কাজী নজরুল সৈনিকদের মার্চের স্থরেও গান লিখেছেন, কোরাস্ গানও লিখেছেন।

কিন্তু নিজ্ঞস্ব স্থুর সেগুলিতে নেই। উত্তর ভারতীয় লোকসঙ্গীত গজলের সুর আর বাংলায় প্রচলিত আধুনিক বাংলা গান এই চুটি মিশিয়ে নজরুল-গীতি রচিত। তাঁর গান প্রচারিত হয়েছে প্রথম গ্রামোফোন রেকর্ডের দাহায্যে। দে সময়ে নাটকের গান ঝিমিয়ে পড়েছিল, সবাকচিত্র আবিষ্কৃত হয়নি, আর রেডিয়োর ব্যাপক প্রসার লাভ ঘটেনি। পরবন্তী কালে সবাক চিত্রেও তাঁর গানের স্থর প্রচারিত হয়েছিল।

ষে কয়জন স্থান কথা বলা হলো তাঁরা সকলেই নিজেদের লেখাতেই স্থান দিয়েছেন। কথা ও স্থার ছু-ই রচনা করবার ক্ষমতা থাকাতে তাঁরা অত্যন্ত স্থবিধা পেয়েছেন। কিন্তু পরবর্তী কালে স্বরসাগর হিমাংগুকুমার স্থুর রচনায় ব্রতী হয়ে নিজে 'কথা' রচনা করতে পারেন না বলে অক্সের কাছ থেকে তাঁকে কথা ধার করে আনতে হয়েছে। কাজেই অনেক খুঁজে তবে এক একটি মনের স্থর অনুযায়ী কথা বার হতে লাগলো। যাহোক তাঁর স্তর বাংলায় ছড়িয়ে পড়লো-্যেমন করে সত্যিকারের স্থুরকারের স্থুর প্রকাশ পায়। তাঁর স্থারে আমরা দেখতে পাই হিন্দুস্থানা ভজনের গীতপদ্ধতি, খেয়াল ঠুংরীর কতক কতক কারুকাজ আর সর্ব্বোপরি রবীন্দ্রনাথের গ্রুপদ বাঁধবার রীতি। তিনি গ্রুপদ বেঁধেছেন আর ভাতে থেয়ালঠংরীর ফলংকার জুড়ে দিয়ে স্থরকে বড় করে দেখিয়েছেন। তাঁর স্থরে পূর্বববর্তীদের স্থরের ভাষ হিন্দুস্থানীর পূরোপূরি স্থর নেই। তাঁর স্থর রবীন্দ্রনাথ, ভজন ও খেয়াল দিয়ে গড়া। দে স্থারে কথা ও স্থার সমান; মাঝে মাঝে সুরপ্রধান। গতিভঙ্গী অনেকাংশে রবীন্দ্রনাথের অনুরূপ। অতুলপ্রসাদ, নজরুল যেমন বাংলার বাইরে থেকে সুর নিয়ে এসে হাজির হলেন, স্থরসাগর হিমাংশু পূরে।পূরি ভাবে তা করেন নি। তিনি যা-এনেছেন তা-ও ববীন্দ্রনাথের ঢালের সঙ্গে যথাসম্ভব মিশিয়ে বাংলার ছাপ রাখবার চেষ্টা करत्राध्न ।

প্রামোফোন রেকর্ডগুলি হতে বাংলা গানের ক্রেমপরিণতিটি সহজে পাওয়। যায়। গত শতাব্দীর শেষ কয়েক বৎসর ও এই শতকের প্রথম কয়েক বছর যথন সমৃদ্ধদের বাড়ীতে হিন্দুস্থানী গানের গ্রুপদ ও খেয়াল খুব চলছে সেসময়ে গানের শেষে গ্রোভাগণ অন্যুরোধ জানাতেন 'এখন একটা বাংলা হোক'। ওস্তাদগণ তাচ্ছিল্যের সঙ্গে তু একটি নিধুবাবুর ট্প্লা নয় মালশী-বৈঠকী গান গাইতেন। ঐসব বাংলা গানই গ্রামোফোন রেকর্ড করা হয়েছিল প্রথম—টপ্পা, মালশী, ভাঙ্গাকীর্ত্তন। ভারপর নাটকের গানগুলি রেকর্ড হতে আরম্ভ হয়। প্রায় সঙ্গে সঙ্গেই অন্ধ কৃষ্ণচন্দ্র গান রেকর্ড করতে থাকেন। কৃষ্ণচন্দ্র অন্থের গান যেমন রেকর্ড করেছেন নিজের স্থুর করা গানও যথেষ্ট রেকর্ড করে বাংলা গানকে সমুদ্ধ করেছেন। তার গানে প্রথম অবস্থায় নাটকে ব্যবহৃত সুরের উপর কারুকাজ করাই দেখতে পাই। পরবর্তী গানে, তার নিজম্ব ব্যক্তিম ফুটিয়ে তুলেছেন স্থর। রচনার এদিক দিয়ে যতটা না হোক

গায়ক হিসাবে তাঁর গানগুলিকে তিনি স্থন্দর ভাবে শ্রোতার কানে তুলেছেন। তাঁর কীর্ত্তন গানগুলির রেকর্ড বর্ত্তমানে অতুলনীয়।

তাঁর সমসাময়িক শিল্পী জ্ঞানেক্রপ্রসাদ গোস্বামীকে গান রেকর্ড করতে দেখতে পাই। রেকর্ড-গানে বিশেষ বিশেষ ভঙ্গীর খেয়াল গান রচনা করে রেকর্ড করে যাওয়াই তাঁর বিশেষ দান। বাংলার বিশেষ নিজস্ব সুর না হলেও বাংলার গানকে সমৃদ্ধ করে রেখে বাংলার পরবর্ত্তী গীত-ছাত্রদের ঋণী করে রেখে গিয়েছেন। সে সব গান তাঁর কঠেই মানায়।

প্রায় সঙ্গে সংশ্নেই আমর। দেখতে পাই ভীন্মদেব তাঁর নিজস্ব সূর রেকর্ড করেছেন। এঁর গানের স্থরে আমরা বাংলার নিজস্ব ভঙ্গীর সূর পাই না, পাই উত্তর ভারতীয় খেয়ালশ্রেণীর গানের স্থর জুড়ে দেওয়া গান। তুলনায়, আমার মতে, জ্ঞানেক্রপ্রসাদের গান হতে কম প্রয়োজনীয়। তবে নিজে গায়ক হওয়াতে গানগুলি প্রাণবন্ত হয়ে উঠেছে, কিন্তু সেগুলিও কৃষ্ণ্যক্রের গানের মত স্থমপ্রস ও প্রাণবন্ত নয়!

চলচ্চিত্র যথন দবাক হয়ে উঠল তথন হতে সঙ্গীত দিনেমায় একটি প্রধান বিষয় হয়ে গেল। অথচ আমাদের দঙ্গৎ দঙ্গীত নেই। নাটকে হারমোনিয়ম, বায়াতবলা মন্দিরা মধ্যে মরেরিওনেট ও বেহালা দিয়ে কাজ চালানো হতো। কিন্তু দিনেমা শিল্প দঙ্গৎ-দঙ্গীতের অভাব বোধ করতে লাগলো। গানকে যন্ত্রসঙ্গীত দিয়ে সঙ্গৎ করা যেমন প্রমোজনীয় নৃত্যে দঙ্গৎ দঙ্গীত ততোধিক আবশ্যক। নৃত্যগীতের চাহিদা বাড়তে থাকাতে এদিকেও দৃষ্টি পড়লো কিন্তু যন্ত্রীদলের অভাব থাকাতে স্বাক চিত্রেও প্রথম প্রথম শুধু বায়াতবলায় দেওয়া অসম্ভব। হয়েছে। অথচ স্বাক্চিত্রের প্রাণ ধ্বনিসম্পদ শুধু বায়াতবলায় দেওয়া অসম্ভব। যা হোক গত দশ্ব বৎসর হতে যন্ত্রধ্বনিযুক্ত গান আমরা শুনতে পাই। সিনেমার চাহিদায় উৎপত্তি হলেও বর্ত্তমানে বাংলা গানের রেকর্ডে প্রথমে ও শেষে যন্ত্রধ্বনির সংযোগ না থাকলে রেকর্ড বিক্রি তেমন হয় না। বাঙ্গালী জনসাধারণের কান কি ধরণের তৈরী হয়েছে তা অনুমান করা সহজ।

একাজে দেখতে পাই প্রথম রাই বড়ালকে তার পর পক্ষজ মল্লিককে স্বাক্চিত্রের সঙ্গীত পরিচালনার লিপ্ত থেকে গানের সঙ্গে যন্ত্রসঙ্গীতের মিশ্রণ-চেফা করেছেন। পাশ্চাত্যের গান যন্ত্রসঙ্গীত ছাড়া চলে না। যন্ত্রসঙ্গীতের উপর অনেকখানি নির্ভর করে তবে গান রচনা হয়। গানগুলির স্থর হয় সংজ কিস্তু সঙ্গে যে যন্ত্রসঙ্গীত বাজে সেটি হয় কারুশিল্পীদের উপভোগ করার মত। গানে কথাকে বাদ দেওয়া যায় না বলে স্থরকে সহজ্বোধ্য করা দরকার হয়ে পড়ে। কিন্তু এতে সঙ্গীতজ্ঞদের তৃপ্তি হয় না, এজত্যে সঙ্গে যে যন্ত্রসঙ্গীতয়ুক্ত হয় তাতে কারুশিল্পের দিকে কতকটা দৃষ্টি রেখে রচনা চলে। সে আদর্শে আজ

পর্যাস্ত রচনা বাংলা দেশে সম্ভব হয় নি। তাছাড়া গানের স্থরকে যন্ত্রধ্বনি দিয়ে রঞ্জন (colouring) করার যে পদ্ধতি পাশ্চাত্য এতদিনকার অভিজ্ঞতার ফলে গ্রাহণ করেছে দে-পদ্ধতি এখনও আমাদের গানে ব্যবহৃত হয়নি।

কমল দাশগুপ্ত অনেককাল পূর্ব্দ হতেই তাঁর স্থারের প্রামোফোন রেকর্ড করিয়েছেন। তাঁর হিন্দী গানের স্থারগুলি বাংলার বাইরে ব্যাপক আদর পেয়েছে। তার স্থারগুলিতে বন্ধসঙ্গীতের আবেদন দেওয়া সহজ হয়। তাছাড়া তার যন্ত্রপ্রনি সংযোজনার যে ধারা সে-টি তাঁর নিজস। তাঁর সিনেমার প্রযোজনে রিচিত গানের স্থারগুলি সংক্ষিপ্ত ঠাসবুনন্ ধ্বনিচয়নে মাধুর্যপূর্ণ। তাছাড়া যন্থপনি ও স্থার সংযোগের উৎকর্ম মিলে সুঠাম ও স্থামঞ্জস; কিন্তু স্থারগুলি চঞ্চল আর মানো মাঝে একছেয়ে। যন্ত্রপ্রনি সন্মিলিত বাংলা গান-রূপ এখনও শিশুমাত্র। এগুলি হতে গানের একটি পূর্ণ বলিষ্ঠ অবয়ব এখনও দৃষ্টিগোচর সম্ভব নয়। কিন্তু বাংলা গানের গতি এই দিকেই সর্ত্রমানে চলেছে। আর এ পথে আরও অনেক সমেক পথ অভিক্রম করতে হবে।

একটি সম্পূর্ণ নতুন শ্রেণীর গান-রূপ আমরা এযুগে পাই যার স্রপ্তী দিলীপ কুমার। তাঁর নিজের এবং উমা বসুর কঠে গ্রামোফোন রেকর্ড করা তাঁর গানগুলি এই কথাই আমাদের মনে করিয়ে দেয় যে এক। গাইবার ভারতীয় আদর্শ যা মধ্যযুগে স্প্তী হয়েছিল সে-গানের ঔংকর্মে এ-টি বস্তুমানের প্রেষ্ঠ গান-রূপ। তিনি হিন্দুস্থানী গীতপদ্ধতি হতে চপ্থেয়ালঠংনীর স্থুর বিস্তার করাব পদ্ধতি নিয়েছেন। আর ওাতে কার্তুন হতে নেওয়া আখের যোগ করেছেন। কীর্তুনের একই গানে তাল পরিবর্ত্তন ও স্থুর পরিবর্ত্তন রাতি তাঁর গানে নেওয়া হয়েছে। একই ঠাটের অন্তর্ভুক্ত স্থুরে খরজ পরিবর্ত্তন করলে রাগরাগিনীর রূপের যে পরিবর্ত্তন হয়ে পড়ে, এক রাগিনী প্রায় আর এক রাগিনী হয়ে পড়ে, দে কোমলটি নিয়েছেন গাশ্চাত্য সঙ্গীত-বিজ্ঞান হতে। কীর্তুন গানে ভাবের সঙ্গে ঐক্য রাথতে একই স্থুরকে খরজ ধরে রাগের পরিবর্ত্তন করা হয়। কিন্তু তিনি খরজ স্থিতিশীল না রেখে খরজ পরিবর্ত্তন করে অন্য রাগরাগিনীর আভাস গানে এনেছেন। তিনি খেয়াল গানের তান কুর্ত্তবিকে কেবল স্থুরে ব্যবহার না করে খেয়ালের তানগুলির সঙ্গে কীর্তুনের কথার আখার যুক্ত করে নতুন স্থুর প্রধান আগেরের রচনা করেছেন। এই গান-রূপ অতুলনীয়।

যে পাহাড়ের চূড়া বেশী উঁচু সে পাহাড়ের গোড়াও প্রশস্থ বেশীই হয়। যদি তা না হতো তবে চূড়া বেশী উঁচু হওয়ার স্থাগ পেতো না; অথবা পেলেও ভেঙ্গে পড়ার আশঙ্কাই বেশী থাকত। এ কথাটি সঙ্গীতের ঔৎকর্ষে বিশেষ ভাবে প্রযোজ্য। অক্যান্ত প্রদেশের সঙ্গীত অনুশীলনের তুলনায় বাংলার সঙ্গীত অনুশীলন অনেক বেশী সম্ভব হয়েছে এই অন্তে বে অক্যান্ত প্রদেশের সঙ্গীতের গোড়া বাংলার সঙ্গীতের ভিত্তি হতে অনেক কম প্রশস্তঃ অকাশ্য প্রেদেশে সঙ্গীতের গোড়ায় এত বিভিন্ন শ্রেণীর সঙ্গীত নেই। যে দেশে যত বেশী নদী সে দেশ তত বেশী উর্বরা হয় এই নীতিতে বাংলার এই যে নানা শ্রেণীর গানের চর্চা চলে আঁদ্ছে তাতে বাঙ্গালী সঙ্গীতে অনুরক্ত হচ্ছে বেশী, সাঙ্গীতিক মন বহুল তৈরী হচ্ছে আর ব্যাপক ভাবে সঙ্গীতের প্রায়ারও সহজে হচ্ছে। এজন্য বাংলাদেশে উৎকর্ষ সঙ্গীত রচনার সম্ভাবনা ভারতের অন্যান্য প্রদেশের তুলনায় থ্বই বেশী।

## প্রাক-আধুনিক যাত্রা করালীকান্ত বিশ্বাস

সাধারণত অনুমিত হইয়া থাকে যে বাংলা দেশের প্রাচীন যাত্রাগান ধর্মামুষ্ঠানের সহিত যুক্ত ছিল। প্রাচীন যাত্রাগানের অন্তিম্ব এখন নাই, কালীয় দমন অথবা কৃষ্ণযাত্রা, চণ্ডী, ভাসান প্রভৃতির বর্তমানে যে রূপ দেখিতে পাওয়া যায়, তাহা হইতেই ধর্মের সহিত যাত্রাগানের যোগ ছিল বলিয়া মনে হয়। কিন্তু ধর্মাচরণ ও যাত্রাগানের সহিত প্রত্যক্ষ কোনও যোগ ছিল কি না তাহা নিশ্চয় করিয়া বলিবার উপায় নাই। কোনও রূপান্তর হয় নাই এমন একটিও প্রাচীন যাত্রার পরিচয় আমরা পাই নাই। গোবিন্দচন্দ্র-ময়নামতীর কাহিনী অবলম্বনে রচিত এবং নেপালে প্রাপ্ত একটি পুঁথি প্রাচীনতম বাংলা যাত্রার নিদর্শন। এই একটি ছাড়া আর সবগুলিই অস্টাদশ শতাকীর শেষভাগে অথবা উনবিংশ শতাকীর প্রথমে রচিত। কাজেই ধর্মানুষ্ঠান প্রাচীন যাত্রাকে কত্থানি এবং কি ভাবে প্রভাবান্থিত করিয়াছে তাহা বলা শক্ত।

ধর্ম্মের প্রভাব যে প্রাচীন যাত্রায় ছিল তাহা স্বতই মনে হইবে। একমাত্র বিভাস্থনদর যাত্রার কথা বাদ দিলে প্রত্যেকটি প্রাচীন যাত্র। ধর্ম্মবিষয়ক। রামায়ণ, প্রীকৃষ্ণের জীবন-লীলা, ভাগান, চণ্ডী, গোবিন্দচন্দ্র-ময়নামতী কোনটিই ধর্ম্মভাব বর্জ্জিত নহে। বিভাস্থন্দর যাত্রার উৎপত্তি অস্তাদশ শতাকীতে বলিয়া অমুমিত হয়।

প্রাচীন বাংলা সাহিত্যের প্রত্যেকটি নিদর্শনের একটি বাহ্যিক লক্ষণের মিল আছে। প্রত্যেক কবি স্বপ্নাদিফ হইয়া কাব্য রচনায় প্রবৃত্ত হইয়াছেন, আদেশকারী দেবভার মহিমা প্রচার করিতে। প্রাচীন যাত্রাগুলিও দেবদেবীর মহিমা প্রচারের উদ্দেশ্যেই রচিত এবং অভিনীত হইয়া থাকিবে। প্রত্যক্ষ ধর্মাচরণের সহিত যোগ না থাকিলেও ধর্মামুষ্ঠানে যে যব উৎসবের আয়োজন হইয়া থাকে তাহাতে নি\*চয়ই যাত্রাগানের অভিনয় হইত। কালক্রমে এই ধরণের উৎসব হইতে বিযুক্ত হইয়া স্বতন্ত্রভাবেও যাত্রাগান আরম্ভ হয়।

শ্রীকৃষ্ণের জীবনের নানা ঘটনাই প্রধানত যাত্রাগানের বিষয় ছিল। প্রতি বৎসর বিশেষ তিথিতে এই সব ঘটনার স্মৃতি বহন করিয়া উৎস্বাদি এখনও হইয়া থাকে। রাস্যাত্রা, গোষ্ঠযাত্রা, দোল্যাত্রা প্রভৃতি তাহারই নিদর্শন। কিন্তু এই সব 'যাত্রা'ও যাত্রাগান এক ভাবিবার কারণ নাই। রাসের কাহিনী অবলম্বন করিয়া রাসলীলা যাত্রাগান হয়ত স্ষ্টি হইয়াছিল, তেমনি গোষ্ঠবিহার ও অক্যান্ত কাহিনী অবলম্বন করিয়া গান বাঁধা হইয়া থাকিবে এবং তাহা বিশেষ নিশেষ তিথিতে অভিনীত হওয়াও সম্ভব। ধর্ম্মের সহিত প্রাচীন যাত্রার যোগ থাকিলে এই ভাবেই ছিল বলিয়া মনে হয়।

এদিক দিয়া নেপালের যাত্রাগান আলোচনা করিলে এদিকে অনেকটা আলোক-সম্পাত হইবে। গুর্থালিরা নেপাল জয় করিবার পূর্ববি পর্যাস্ত নেপালে বাঙ্গালীদের প্রভাব যথেষ্টই ছিল। প্রাচীনতম বাংলা সাহিত্যের নিদর্শন নেপাল দরবারেই পাওয়া গিয়াছে। কাজেই নেপালী যাত্রায় বাঙ্গালীদের প্রভাব কিছু কিছু ছিল বলিয়া মনে করা অসম্ভব নহে।

নেপালে এখনও মৎস্তেন্দ্রনাথ, ভৈরব প্রভৃতির যাত্রার প্রচলন আছে। পুরাবিদেরা মনে করেন যে নেপালে যাত্রাভিনয়ের যে রীতি এখনও প্রচলিত তাহা প্রাচীন প্রথারই নিদর্শন। ভৌগোলিক বিশেষ পরিবেশের জন্ম এই প্রথা রূপান্তরিত হইবার স্কুযোগ পায় নাই।

ভৈরবযাত্রায় প্রথমে চুইখানি রথে ভৈরব ও ভৈরবী মূর্ত্তি স্থাপন করিয়া নগর পরিভ্রমণ করানো হয়। এই ভৈরবের রথের সঙ্গে স্বভাবতই আমাদের জগন্নাথদেবের রথযাত্রার মত বহু লোক অন্তুগমন করে। ঐ দিন রাত্রে অন্থান্থ অনুষ্ঠানের সঙ্গে অভিনয় হইয়া থাকে। রাত্রিকালে বার জন নর্ত্তক মুখোস পরিয়া ধর্মী সাজিয়া আসে, ঐরপ অপর চারিজন ভৈরব, ভৈরবী (কালী), বারাহী (কুমারী) সাজিয়া আসে। মন্দির প্রাঙ্গতে ভাহারা বহু মূল্য বন্ত্রালঙ্কারে সজ্জিত হইয়া নাচগান করে।

উপরের এই সংক্ষিপ্ত বিবরণ হইতে স্পৃষ্ট দেখা যাইতেছে ধর্মের উৎসবেই এই অভিনয়ের আয়োজন। পূজা ও আরাধনায় অমুষ্ঠানটির যে অর্থ সাধারণে ক্লয়ক্সম করিতে পারে না তাহা এই অভিনয়ের সাহায্যে সহজেই মর্ম্মে প্রবেশ করে। নেপালের ভৈরব্যাত্রা অথবা কুমারীযাত্রায় যতখানি ধর্মের যোগ এবং প্রভাব দেখিতে পাওয়া যায় তাহার অধিক ধর্মের প্রভাব বাংলা দেশের প্রাচীন যাত্রাতে কল্পনা করিবার কারণ নাই। যাত্রা-গানকেই এক ধরণের ধর্ম্মাচরণ হইতে উন্তুত বলিয়া বিবেচনা করা ঠিক হইবে না।

বাংলা দেশের প্রাচীন যাত্রার অস্পষ্ট পরিচয় পাওয়া যায় এখনকার কালিয়দমন (কৃষ্ণযাত্রা), ভাসান যাত্রা প্রভৃতি হইতে। গত তুইশত বৎসরে বাংলা দেশের সামাজিক জীবনে বহু পরিবর্ত্তন হইয়াছে। দেশের গভীরতম প্রদেশেও অতীত ঐতিহ্য এই কারণে অবিকৃত থাকিতে পারে নাই। বিভিন্ন ধরণের প্রভাব নানা ভাবে তাহা ক্ষুণ্ণ করিয়াছে, কখনও কখনও একেবারেই রূপান্তরিত করিয়া ফেলিয়াছে। এই কারণে বর্ত্তমান কৃষ্ণ ও ভাসান যাত্রা হইতে উহার প্রাচীন বিশ্বদ্ধ রূপ কল্পনা করিয়া লইতে হয়।

বাংলা সাহিত্যে যাত্রার প্রাচীনতম উল্লেখ পাওয়া যায় চরিত প্রস্থুগলিতে। চৈতক্য মঙ্গল, চৈতক্য ভাগবত ও চৈতক্যচরিতামুতের প্রত্যেকটিতে উল্লেখ আছে যে চৈতক্যদেব অনেক সময়ে যাত্রাভিনয় করিয়াছেন। এই সব প্রস্থুগুলিকে চৈতক্যদেবের জীবনী সম্বন্ধে প্রামাণিক বলিয়া মনে করা হইলে একথা স্বীকার করিতে হয় যে চৈতক্যদেবের সময় যাত্রাভিনয় বিশেষ প্রচলিত ছিল। চরিত গ্রন্থগুলির সত্যাসত্যের প্রতিহাসিক বিশ্লেষণ হয় নাই বলিয়া এইসব গ্রন্থের প্রত্যেকটি উক্তি অল্রান্থ বলিয়া স্বীকার বরিতে আপত্তি থাকিলেও একথায় কেহ আপত্তি করিবেন না য়ে, য়ে সময়ে চরিতকারগণ গ্রন্থ রচনা করিয়াছিলেন সেই সময়ে যাত্রাগানের সমধিক প্রসিদ্ধি ছিল। সর্ব্বাপেক্ষা উল্লেখযোগ্য বিষয় এই যে এই সময়ে যে শুধু কৃষ্ণলীলা বিষয়ক যাত্রাগানের প্রচলন ছিল তাহা নচে। চৈতক্যচরিতামুতে লিখিত আছে যে প্রীচৈতক্য নীলাচলে অবস্থানকালে সর্ব্বদাই নৃত্যগীতাদিতে কালাতিবাহিত করিতেন। মধ্যলীলার পঞ্চদশ পরিচেছদে আছে:

"বিজয়া দশমী দিন লক্ষা বিজয়ের দিনে। বানর সৈতা হয় প্রভু লৈয়া ভক্তগণে॥ হনুমান বেশে প্রভু বৃক্ষশাখা লৈয়া। লক্ষার গড়ে চড়ি ফেলে গড় ভাকিয়া॥"

অর্থাৎ রামায়ণের নানা কাহিনী লইয়াও যাত্রাগানের প্রচলন পূর্ববাবধিই ছিল।

চরিত প্রস্থিত চৈতল্যদেবের নিজের অভিনয় করিবার কাহিনী যদি সত্য হয়, তবে ইহা অনুমান করা অসঙ্গত নহে যে চৈতল্য পরবর্তী যুগে যাত্রাগান সব দিক দিয়াই প্রসার লাভ করিয়াছিল। এই সময় হইতেই বৈষ্ণবগণ যাত্রাগান অভিনয় এবং রচনা করিতে আরম্ভ করেন বোধ হয়। এই সময়ে রচিত একথানি পুঁথিও এখনও পর্যান্ত পাওয়া যায় নাই! চৈতল্যদেব নিজে যে আদর্শ হাপন করিয়াছিলেন, ভক্তগণ তাহা অমুসরণ করিবেন তাহা আর বিচিত্র কি ? প্রকৃতপক্ষে এই সময় হইতেই খাঁটি বাংলা নাটকের সূত্রপাত মনে করা অসঙ্গত নয়। চৈতল্যদেবের আবির্ভাব বাংলা দেশে বিশেষ ঘটনা। চৈতল্যদেবের সমসাময়িক কালে বাংলা দেশে মৌলিক সংস্কৃত নাটক রচিত

হইয়াছে, কিছুদিন পরে সংস্কৃত নাটকের বাংলা অনুবাদও যথেষ্ট হইয়াছিল।
প্রাচীনতম বাংলা নাটকের পরিচয় দিয়াছেন ডক্টর স্থকুমার সেন। কেমব্রিজ
বিশ্ববিভালর গ্রন্থাগার হইতে ডক্টর স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায় নেপাল হইতে প্রাপ্ত একখানি
পুঁথির কিয়দংশ নকল করিয়া লইয়া আসেন। ডক্টর সেন এই অনুলিপি হইতে বাংলা
সাহিত্যের ইতিহাসে তাহার একটি সংক্ষিপ্ত পরিচয় দিয়াছেন। নাটকটি গোবিন্দচক্র
ময়নামতীর কাহিনী অবলম্বনে রচিত, রচনাকাল ১৬২০-৫৭ খুফাব্দে। এই নাটকটির ভাষা
বাংলা, নেওয়ারী মিঞ্জিত। ডক্টর সেন মনে করেন যে এই নাটকটি বাংলা ভাষায় রচিত
গোবিন্দচক্র-ময়নামতীর কোন গীত বা পাঁচালী হইতে রচিত।

এই প্রদক্ষে নেপালে প্রাপ্ত আরও চারিথানি নাটকের উল্লেখ করা যাইতে পারে। পুঁথি কয়খানি 'নেপালে বাংলা নাটক' নাম দিয়া জ্রীননীগোপাল বন্দ্যোপাধ্যায়ের সম্পাদনায় সাহিত্য পরিষদ হইতে প্রকাশিত হইয়াছে ( গ্রান্থাবলী-সংখ্যা ৬১)। বিস্থাবিলাপ, মহাভারত, রামচরিত্র এবং মাধবানল-কামকন্দলা — এই চারিটি নাটক ইহাতে আছে। ভাষাবিদেরা মনে করেন যে নাটকগুলির ভাষা মৈথিল। কিন্তু সম্পাদক ননীগোপাল বন্দ্যোপাধ্যায় ভূমিকায় বলিয়াছেন যে নেপালে বাঙ্গালীদের প্রভাব হ্রাস হইবার পরেও, দে দেশে মৈথিলদের প্রভাব প্রতিপত্তি বজায় ছিল। নাটক কয়েকটির লিপিকার বোধ হয় মৈথিল। নাটকের ভাষায় মৈথিল ছাডাও নেওয়ারী ভাষার প্রভাবও যথেষ্ট পডিয়াছে। সম্পাদক মহাশয় মনে করেন যে কালের প্রভাবে মূল বাংলা ভাষায় রচিত নটিকের এইরূপ তুর্গতি হইয়াছে। ভাষাগত বৈসাদৃশ্য কাহারও দৃষ্টি এড়ায় না, কাজেই ভাষা লইয়া আলোচনা করা নিপ্রায়োজন। কিন্তু রচনা ক্ষেক্টির মূল মৈথিল ভাষায় রচিত বলিয়া ধরিয়া লইবার পূর্বেব দেখিতে হইবে মৈথিল ভাষায় ঐ ধরণের কোনও নাটক সমসাময়িক কালে রচিত হইত কি না। মৈথিল সাহিত্যে এমন কোনও নাটকের ট্রাডিশন থাকিলে ইহা অনুমান করা সঙ্গত যে নাটকগুলির মূল মৈথিল ভাষাতেই রচিত। কিন্তু মৈথিল ভাষায় নাটক রচনার এমন কোন ট্রাডিশন আছে বলিয়া জানা যায় না। রামচরিত ও মহাভারত হিন্দী ও মৈথিল প্রাক্-আধুনিক নাটকে স্থান পাইয়াছে। কিন্তু বিভাবিলাপের বিষয়টি বাংলা দেশেই প্রদার লাভ করিয়াছিল। সম্পাদক মহাশব্দের অমুমান সমর্থন করিবার মত যুক্তির অভাব নাই।

যাহা হউক, এই নাটকগুলির মূল কোন ভাষা তাহা আলোচনা করা অপেকা নাটকগুলির কর্ম কিঞ্চিৎ বিশ্লেষণ করিলে প্রাচীন বাংলা যাত্রার প্রকৃতি সম্বন্ধে আভাস পাওয়া যাইতে পারে। পাত্রপাত্রীর প্রবেশ ও নিক্রমণের নির্দেশ হইতেই পুঁথিগুলিকে নাটক বলিয়া ব্রিতে পারা গিয়াছে। কাহিনীতে যতটুকু নাটকীয় উপাদান আছে ভদভিরিক্ত কোনও ঘটনা উহাতে নাই। বিদ্যাবিলাপে স্থানরের নায়কোচিত গুণাবলী প্রদর্শন করাইবার জন্ম রাজার প্রমোদ উত্থানেই রাক্ষসাদির সহিত লড়াইয়ের একটি দৃশ্য আছে। ইহা ছাড়া আর কোনও নাটকীয় ঘটনা উহাতে নাই। নাটকগুলির আগাগোড়াই গান। গানের রাগরাগিনীর উল্লেখ আছে। বক্তৃতাদি আছে, কিন্তু সামাত্য। বক্তৃতায় ঘটনার গতি অথবা নাটকের পরিণতি কিছুই অগ্রসর হয় না।

প্রাচীন বাংলা নাটকের ফর্মও ঠিক এইরূপ ছিল তাহ। অমুমান করা যায়। প্রাচীন বাংলা নাটকের যে বর্ত্তমান পরিণত রূপের সহিত আমরা পরিচিত তাহাতেও নাটকীয় ঘটনা, সংঘাত অথবা পরিণতি কিছুই নাই। প্রীকৃষ্ণ জীবনলীলা, চণ্ডী, মনসা প্রভৃতি কাহিনী হইতে দর্শকেরা নূতন কিছু আশা করে না। ধীরে ধীরে কাহিনী উন্মোচন করা তাই নিম্প্রয়োজন। পাত্রপাত্রী ও দর্শকদের পরিচিত বলিয়া ঘটনা সংঘাতে তাহাদের চরিত্র। বিকাশের প্রয়োজনও অনুভূত হয় না। প্রাচীন বাংলা নাটকের গতি অতি ধীর, কৃষিপ্রধান সমাজের উপধোগী। সংঘাত একেবারেই বর্জ্জিত। সংঘাতের স্থানে আছে গানের পরে গান।

নেপালি যাত্রার বর্ণনা, চরিত গ্রন্থগুলিতে চৈতক্মদেবের রাধিকার ভূমিকা অভিনয়ের উল্লেখ প্রভৃতি হইতে মনে হয় যে প্রাচীন যাত্রাতে যথেষ্ট সাজপোষাক ব্যবহার করা হইত এবং নৃত্যেরও যথেষ্ট প্রচলন ছিল।

সংস্কৃত ও ইংরাজী আদর্শ দিয়া বিচার করিলে প্রাক্-আধুনিক যাত্রাগুলিকে নাটক বলিয়া গ্রহণ করিতে বাধা জন্মায়। রচনার দিক হইতে আদর্শ হইতে বহু দূরে হইলেও অভিনয়ের দিক হইতে বিচার করিলে এইগুলিকে নাটক বলতে বাধা থাকে না। ইংরেজি মর্যালিটি অথবা মিরাক্যল্ প্লে গুলিকেও নাটক বলা যায় না। কিন্তু পরে তাহারই ক্রমবিকাশে ইংরেজী ট্রাজেডির জন্ম হইয়াছে। প্রাক্-আধুনিক যাত্রাও বিকাশ লাভ করিতে পারিত কিস্তু উনবিংশ শতাব্দীতে বাংলা নাট্যকারদের দৃষ্টি অহ্যত্র আকৃষ্ট হইয়াছিল।

আধুনিক যাত্রা আধুনিক বাংলা নাটকেরই ভেজাল সংস্করণ। উনবিংশ শতাকীর মাঝামাঝি যখন কলিকাতার ধনীদের গৃহে রঙ্গমঞ্জে নাটক অভিনয় আরম্ভ হইল তখন হইতে সথের ও পেশাদারী যাত্রার উদ্ভব। রঙ্গমঞ্জ তৈয়ারী ও আমুষঙ্গিক ব্যয় যাহারা করিতে পারিত না তাহারা এইরূপ সথের যাত্রা অভিনয় করিত। উনবিংশ শতাকীর নাট্যাভিনয় আধুনিক যাত্রাকে সর্ব্বাপেক্ষা অধিক প্রভাষিত করিয়াছে বটে, কিন্তু প্রাচীন যাত্রা এবং কবি পাঁচালী এবং অক্সাক্ত জনপ্রিয় উপাদানও উহাতে যথেন্ত স্থান পাইয়াছে। রামনারায়ণ তর্করত্ব প্রভৃতি নাটক রচনা আরম্ভ করিবার বহু পূর্ব্বেও যে সথের যাত্রার প্রচেলন ছিল তাহার উল্লেখ বঙ্গীয় নাট্যশালার ইতিহাসে আছে। সথের যাত্রান্তেই সব কয়টি জনপ্রিয় উপাদান রহিয়া গিয়াছে, বিশেষ করিয়া গান ও য়ত্রের। এই দিক হইতে প্রাচীন যাত্রার প্রভাব পরেয়ক্ষভাবে এখনও আমাদের নাটকে প্রচুর মাত্রায় আছে।

## শেষ পড়া

#### मदम

#### অনুবাদক—ধীরেন রায়

সেদিন স্কুলে যেতে দেরী হয়েছিল। তার ওপর ম্যাসিয়ে ছামেলের প্রামারের পড়া হয়নি। একবার চোখ বুলিয়ে নিতে পারিনি পর্যন্ত। স্কুল ফাঁকি দিয়ে সারাদিন বাইরে কাটাবার চিন্তাও মনে জেগেছিল। সূর্যকিরণ-প্লাবিত বসন্তের আনন্দময় দিন! টুনটুনি পাখীগুলো বনঝোপে তাদের ভাষায় গান গাইছে। করাতকলের পিছনের ময়দানে কুচকাওয়াজ করছে প্রাসিয়ান সৈনিকেরা। এসময় গ্রামারের চেয়ে প্রকৃতির আহ্বানে মন সাড়া দেয় বেশী। প্রলোভন জয় করবার শক্তি আমার কিছুক্ষণ তাই নির্মেব আকাশ, আকাশ-চারী বিহঙ্গদের সংগীত, অরণ্যের শীতল ছায়া আমাকে কর্তব্যভ্রন্ত করতে পারলনা। স্কুলের পথে ক্রেতবেগে চল্লাম।

টাউনহলের যেখানে ইস্তাহার লট্কানো থাকে—দে-জারগাটা লোকে লোকারণ্য।
গত কয়েক বৎসর থেকে যুদ্ধের পরাজয়, অপমানজনক সদ্ধিসর্ভ এবং বিজয়ী কম্যাণ্ডিং
অফিসারের হুকুমনামা প্রতিটি হুঃসংবাদ পাওয়া গেছে এখান থেকে। অশুভ স্থান!
মনে মনে ভাবলাম—'এবার কী ব্যাপার হতে পারে' ? কামার ওবাখতার তার সহকারীর
সংগে দাঁড়িয়ে আছে। আমাকে দেখতে পেয়ে সে বলল—'এত তাড়াতাড়ি যাবার কোন
দরকার নেই থোকা—ইস্কুল বস্তে এখনো তের দেরী।'

লোকটা ঠাট্ট। করছে আমার স্কুলে যেতে দেরী হওয়াতে। একদমে ম্যাসিয়ে হামেলের ছোট বাগানটার কাছে পৌছুলাম। সাধারণতঃ, ছুটি-না-থাক্লে একটা জমাট গোলমাল থাকে। রাস্তা থেকে শোনা যায়। বেঞ্চি সরানোর শব্দ, ফাঁকিকাজ ছেলেদের উচ্চকণ্ঠে পড়ার চীংকার—শিক্ষক মহাশয়ের লোহদণ্ডে আঘাতপ্রাপ্ত জীর্ণ টেবিলের সশব্দ আর্তনাদ শোনা গেল না—অন্যদিন হাত দিয়ে কান চেপে রাখলেও স্পষ্ট শোনা যেত। আশ্চর্য নিস্তর্মতা। রবিবারের সকালের মত শাস্ত। চোরের মত চুপি চুপি পিছনের বেঞ্চিতে আত্মগোপন কর্তে হবে। মাসিয়ে হামেলের শ্যেনদৃষ্টি থেকে নিস্কৃতি পাওয়া সহজ নয়। জানালা দিয়ে তাকিয়ে দেখলাল সহপাঠিরা সকলেই বসে আছে। শুধু মাসিয়ে হামেল তাঁর ভয়ংকর লোহদগুটি বগলদাবা করে পায়চারি কর্ছেন।

ভয় পেয়ে গেলাম। কিন্তু সাংঘাতিক কিছু ঘটল না। আমাকে দথে ম্যাসিয়ে ছামেল অদ্ভুত নরম স্কুরে বল্লেন—'ফ্রাঁস ভোমার জায়গায় গিয়ে বস।—ভোমাকে বাদ দিয়েই আমার পড়া শুরুক করছিলাম।' প্রায় লাফিয়ে বস্লাম বেঞ্চিতে। ভয়ার্ত ভাবটা কেটে যাওয়াতে তাকালাম 'মাষ্টার মশাই'র দিকে। স্থান্দর সবৃষ্ণ কোট পরণে, মাথায় কালো রেশমী টুপি— সমস্ত পোষাকগুলোই সুচারুক কারুকার্যমিন্ডিত। বাস্তবিক স্থান্দর দেখাছিলে। স্কুল পরিদর্শকের আগমন হলে বা প্রাইজের দিনেই শুরু এমন জম্কালো পোষাকে তাঁকে দেখা যেত। বিছালয়য় একটা থম্থমে স্তর্কতা। কেমন যেন বিষাদমগ্র মনে হয়়! এ ধরণের অভিজ্ঞতা আমার এই প্রথম। সব কিছু পরিবর্ত্তিত হয়ে গগছে যেন। বিশ্বয় চরমে উঠল য়খন তাকালাম পিছনের দিকে। গ্রামবাসীরা ছাত্রদের মত শাস্তশিপ্ত হয়ে বসে আছে। তিনকোণা টুপি মাথায় হোসার, ভূতপূর্ব মেয়র, প্রাক্তন পোষ্টমায়্টার এবং আরো অনেকে আছে শৃত্য বেঞ্জ্রলো পূর্ব করে। বুড়ো হোসারের হাতে একটা প্রথম ভাগ—পুরু কাঁচের কশমা চোথে লাগিয়ে অতি মনোযোগ দিয়ে পড়ছে। বোকার মত যখন চারদিক ভাকিয়ে দেখছিলাম তখন ম্যাসিয়ে হামেল চেয়ারের ওপর দাঁড়িয়ে বলতে লাগলেন—'ছেলেমেয়েরা, এই আমার শেষ পড়ান; বার্লিন থেকে ছকুম এসেছে আলসাস্-লোবেণের স্কুলে জার্মাণ ভাষা পড়াতে হবে। তোমাদের নোতুন শিক্ষক কাল আস্তবেন। ফরাসী ভাষার পিক্ষা তোমাদের আজই শেষ। আশা করব তোমরা সকলেই মনোযোগ দিয়ে আমার কথাগুলো শুন্বে।'

বজ্রপতনের মত আক্সিক ও প্রচণ্ড কথাগুলো। ওহো—হতভাগারা তাহ'লে এই খবর লট্কে দিয়েছে টাউনহলে। ফরাসীপড়া এই আমার শেষ! কিন্তু কেন পূ ভাল করে লিথতে শিথিনি পর্যন্ত। কেন আর ফরাসী পড়া হবেনা পূ তাহলে আজ আজই শেষ! পাখীর ডিম খুঁজে, ঘুরে বেড়িয়ে সময় নফ্ট করার জন্য— তুঃথে, ক্ষোডে নিজেরই হাত কামড়াতে ইচ্ছে করল। কিছুক্ষণ আগে গ্রামার ছিল চরম ঘূণিত আর 'সাধুসন্তদের ইতিহাস' ছিল তুর্বহ। প্রিয় পুরাতন বন্ধুর মতই মনে হল এই অয়ত্ব ছিন্ন বইগুলিকে। এই প্রথম ম্যাসিয়ে হামেলের প্রতি শ্রন্ধা আর ভালবাসা জাগল। তিনি চলে যাবেন—! ঘটনাটা বেদনাদায়ক। তাঁর সংগে জীবনে আর দেখা হবেনা—ভুলে গেলাম তাঁর ভয়ংকর গৌহদগুকে, মন থেকে মুছে গেল তাঁর নিষ্ঠুরতার স্মৃতি। আহা বেচারা! শুধু 'শেষপড়া'র প্রতি সম্মান প্রদর্শনের জন্ম আভিজাত্যময় পোষাক প'রে এসেছেন। গ্রাম্য ভন্তলোকের আগমনের কারণ স্পান্ত হ'রে উঠল আমার কাছে। হোসারের মনে তুঃখ স্কুলে পড়েনি বলে। আজ শিক্ষিত অশিক্ষিত নির্বিশেষে এসেছে ম্যাসিয়ে হ্যামেলের প্রতি শ্রন্ধা জ্ঞাপন করতে—এতে স্বদেশ, মাতৃভাষার প্রতি ফুটে উঠেছে ভাদের আন্তরিকভা। বিচিত্র ভাবনার স্রোতে ভেনে চল্ছিলাম। ম্যাসিয়ে হ্যামেলের উলাত্ত কণ্ঠবরে চিন্তাল্যোতে বাধা পড়ল। এইবার আমার পালা। কিন্তু গ্রামারের উলাত্ত কণ্ঠবরে চিন্তাল্যোতে বাধা পড়ল। এইবার আমার পালা। কিন্তু গ্রামারের

ওপর একবার চোথ বুলিয়ে নিইনি পর্যন্ত েতঃ যদি ভাল করে পড়া থাকত ভাহলে কি স্থুন্দরই নাহত। হেঁট হয়ে ডেস্ক ঘুঁটতে লাগলাম। এছাড়া আর কী করতে পারি? ম্যাসিয়ে আংমল সেহকোমল কণ্ঠে বল্লেন—"বকাবকি নিশ্চয় ভাল লাগবেনা ভোমার, ফ্রাস। প্রতিদিন আমরা ভাবি যথেষ্ট সময় আছে হাতে—কাল পড়ে নিলে হবে। তার ফলাফল দেখছ তো? আলদাদের অধিবাসীদের আদল গলদ এইখানে। কাল-হরণের নীতি। ফ্রান্সের অন্যপ্রান্তের লোকেরা তোমাকে যদি বলে—'তুমি ফরাসী বল্ছ নিজেকে অথচ পড়তেও পারনা, লিথতেও পারনা।' তাহলে প্রতিবাদ করবে কী করে? আমি জানি তুমি একেবারে খারাপ নও পড়াশোনায়—তবু বলব এই ক্রেটিগুলো দংশোধন করতে হবে।'—মাসিয়ে হামেল শান্ত গন্তীরকণ্ঠে বলে যেতে লাগলেন—'তোমার বাপ-মা ভোমাকে শিক্ষিত করবার জত্যে খুব উৎস্থক ছিলেননা—তাঁরা চাইতেন কোন গোলাবাড়ী কি মিলে চাকরী করে চু'পয়দা রোজগার কর। আর আমি? দোষ আমারও আছে! অনেক সময় তোমাদের পড়ার ক্ষতি করিয়ে ফুলগাছে জল দিতে বলেছি। আমার মাছ ধরতে যাওয়ার ইচ্ছে হলে ছুটি দিয়ে দিয়েছি তোমাদের। দোষ আমারও ছিল যথেষ্ট।' মাদিয়ে হামেল এক প্রসংগ ছেড়ে অহা প্রসংগ আলোচনা করতে লাগলেন। ফরাসী ভাষার মত মিপ্লিভাষা আরেকটি নেই পুথিবীতে। সযত্নে আমাদের মাতৃভাষাকে লালন করতে হবে। গোলামীর বাঁধন তাহলে একদিন ছিঁততে সক্ষম হব আমরা ইত্যাদি।

তারপর গ্রামার পড়াতে লাগলেন। আশ্চর্য হয়ে গেলাম—প্রতিটি কথাই আমি স্পাষ্ট বৃকতে পারছি—এত সহজ্ব মনে হচ্ছে—। এ ধরণের ধৈর্য্যশীল তিনি কোনদিন ছিলেন না—সত্যি কী স্থান্দর তাঁর কণ্ঠস্বর! যাবার আগে তিনি আজন্মসঞ্চিত বিভা বিতরণ করতে দৃঢ়প্রতিজ্ঞ যেন, অন্ততঃ একথাই আমার মনে হ'ল। একদিনে মাথায় সবকিছু চ্কিয়ে দেবেন। মাসিয়ে হামেল প্রত্যৈককে একটি করে নোতৃন খাত। দিলেন। তাতে গোল গোল অক্ষরে লিখে দিলেন আল্সাস্—লোরেণ—ফ্রান্স—

শ্রুতি লিখনের জন্য ম্যানিয়ে হ্যামেল একটি বই থেকে কিছু পড়লেন। দারা স্কুলমন্ধ আছেত নিস্তক্তা। লেখার খদ্ খদ্ আওয়াজ শুধু শোনা যায়। কতকগুলো ফড়িং উড়ে এল ঘরের ভিতর। ছাত্রদের দৃষ্টি দেদিকে আজ আকৃষ্ট হ'লনা। এমন কি বাচচাছেলের।ও রইল অচঞ্চল! তা'রা গভীর মনোযোগ দিয়ে মাছ আঁকছে। চোখমুখের তন্ময়ভাব দেখে দ্র থেকে মনে হবে—বেন তা'রা মাতৃ ভাষার চর্চচাতেই ময়। কার্নিশের ওপর পায়রাগুলো নিস্তেজ কঠে বক্বকম্ করছে। শক্তরা কি কবুতরগুলোকেও জার্মান ভাষায় গান করতে বাধ্য করবে ? ম্যানিয়ে হামেল নিস্পান হয়ে চোখ বুলোচিছলেন স্কুলের প্রতিটি জিনিষে।

স্থানর! গত চল্লিশ বৎসরের পৃতি বিজড়িত হয়ে আছে এই বাগানওয়ালা বাড়ী আর ক্লাসের সংগে। এর প্রতিটি কোনাঘুপ্চি তাঁর জানা। থস্থসে নোতৃন বেঞ্জলো বহুবৎসরের ব্যবহারে হয়ে গেছে মস্থা। বাগানের ওয়াল্নাট্ গাছগুলো হয়েছে দীর্ঘতর—ল্রাক্লভায় ছেয়ে গেছে স্থানর ছাদ। ফল ধরনে কিছুদিনের মধ্যে। কিন্তু এই স্থাপক, দোনালী আংগুরগুলো তাঁর ভোগে আসবে না!

বিষণ্ণ ম্যাসিয়ে ছামেলের দৃষ্টি স্থদুরগামী-বেদনাতুর! তাঁর বোন পাশের ঘরে বাক্সতোরংগ গোছ-গাছ করছে। আগামী কালের মধ্যে তাঁদের এই অঞ্চল ছেড়ে যেতে হ'বে। ম্যাসিয়ে হ্যামেল ভেংগে পড়েন নি। ইতিহাসের পড়া দিলেন। ছোট্টছেলেরা সমস্বরে চিৎকার করছে—বি-এ—(ব্যা) বি-আই (বাই)। পিছনের বেঞ্চিতে বুড়ো হোসার বানান করে পড়ছে। আবেগকম্পিত তার কণ্ঠস্বর। এই অবস্থা দেখে কাঁদ্ব না হাসব ঠিক করে উঠতে পারছিলাম না। স্পান্ত আমার মনে আছে সেই ফরাসীপড়ার শেষ দিন!

এমন সময় গীর্জার ঘড়িতে বাজল বারোটা। সংগে সংগে বেজে উঠল প্রাসিয়ান্দের বিউপল। সৈনিকেরা ক্ষিরে আস্ছে কুচকাওয়াজ থেকে। বিবর্ণ মুখে দাঁড়ালেন ম্যাসিয়ে হামেল। অসম্ভব দীর্ঘকায় মনে হল তাঁকে।

'বন্ধুগণ!' বল্লেন তিনি—'আমি-আমি' কণ্ঠ রুদ্ধ হ'য়ে এল তাঁর বেদনার ভারে। তারপর একখণ্ড চক দিয়ে ব্ল্যাকবোর্ডে লিখে দিলেন—

—'ভিভ্লা ফাঁান'

এলিয়ে পড়ল তাঁর শরীর। অদ্ভূত সকরুণ ভংগিতে তিনি বললেন,

—'ছুটি!—ভোমরা থেতে পার'।

## ব্রিটিশ সাম্রাজ্যের সঙ্কট

#### শশধর সিংহ

ষিতীয় মহাযুদ্ধের অবসান হওয়ার পর হইতে ব্রিটিশ সাম্রাজ্যে যে-সব সমস্তা উঠিয়ছে তাহাকে কেবল যুদ্ধোত্তর পরিস্থিতির সহিত জড়াইয়া দেখিলে সেগুলির একটা সঠিক চিত্র পাওয়া যাইবেনা। অস্থায়ী সমস্তার একটা সমাধান পাওয়া যায়; যুদ্ধের ক্ষতিহিছ মিলাইয়া যাওয়ার সঙ্গে এইগুলি অন্থর্হিত হইবে। কিন্তু এই ক্ষেত্রে আমরা যে-সঙ্কটের কথা বলিতেছি তাহাকে জাগতিক বিবর্ত্তনের সঙ্গে তাল মিলাইয়া দেখিতে হইবে। বস্তুতঃ এই পরিপ্রেক্ষিতে দেখিলে পর ব্রিটিশ সাম্রাজ্য ও ব্রিটিশ সাম্রাজ্যের বাহিরের অনেক ঘটনা সহজে বোধগম্য হইবে। ব্রিটিশ শাসকর্দের মনোজগতের বিচিত্র রহস্তেরও একটা কূল কিনারা পাওয়া যাইবে।

্বলা বাহুল্য যে, বুটেনে শ্রমিক সরকার প্রতিষ্ঠিত হওয়। সন্ত্রেও ইহার আন্তর্জাতিক সম্বন্ধের কোন মৌলিক পরিবর্ত্তন ঘটে নাই। তাহার প্রধান কারণ ব্রিটিশ শ্রমিক নেতারা "Continuity of policy" বা পরয়াষ্ট্রনীতির পারম্পরিকতার দোহাই দিয়া ব্রিটিশ সাম্রাজ্যের প্রক্য ও মর্য্যাদা রক্ষা করিতে সচেষ্ট হইয়াছেন। এই হেতু মিঃ চার্চ্চিলের মত মিঃ বেভিনকেও বলিতে হইয়াছে যে, তিনি ব্রিটিশ সাম্রাজ্য ধ্বংস করিবার সাহায্যার্থে বৃটেনের মন্ত্রীপদ গ্রহণ করেন নাই। মামুষের ধর্মই এই যে, নিজের সার্থ রক্ষা করিবার জন্ম সে চিরকাল নানা অজুহাত খোঁজে। মনোবিজ্ঞানে মনের এই ব্যবস্থাকে rationalization বা যুক্ত্যাভ্যাস বলা হয়। রক্ষণশীল নেতার মত মিঃ বেভিনও তজ্জ্ম্ম ব্রিটিশ সাম্রাজ্যের ভৃয়সী গুণগান করিয়াছেন। পৃথিবীর শান্তি, স্থুও স্বাচ্ছন্দ্য রক্ষার জন্ম সাম্রাজ্যের অবয়ব অক্ষুপ্ত রাধার প্রয়োজনীয়তা তিনি কেবল স্বীক্ষি করিয়াই ক্ষান্ত হন নাই, জগতের ইতিহাসের এই নৃতন পর্যায়ে ব্রিটিশ সাম্রাজ্যবাদকে রূপান্তরিত করিত্তেও তৎপর হইয়াছেন। এই প্রচেষ্টা এখনও কোন চূড়ান্ত ব্যবস্থায় পর্য্যবসিত হয় নাই সত্য, তথাপি ইহার গতি নির্দ্ধারণ করিন নয়।

এই নৃতন সাম্রাজ্যিক দৃষ্টিভঙ্গীকে চার ভাবে বিচার করা যাইতে পারেঃ (১) সাম্রাজ্ঞার আঙ্গিক (structural) পরিবর্ত্তন; (২) য়ুরোপীয় নীতি; (৩) সাম্রাজ্যরক্ষার সামরিক পরিকল্পনা ও (৪) মার্কিণ যুক্তরাষ্ট্রের সহিত ভবিদ্যুৎ সম্বন্ধ। (২) ও (৪) দকা পূর্বের পরোক্ষভাবে একবার আলোচিত হইয়াছে বটে, কিন্তু এ যাবং এইগুলিকে ব্রিটিশ সাম্রাজ্য-বাদের পরিবর্ত্তনশীল অঙ্গহিসাবে দেখা হয় নাই। প্রথমেই মনে রাখা দরকার যে,

মার্কিণ দাআজ্যবাদের প্রদারের জন্ম ব্রিটিশ দাআজ্য অটুট রাখা ষেমন প্রয়োজন, ব্রিটিশ দাআজ্যবাদীদের পক্ষেও আমেরিকার দাহায্য তেমনি প্রয়োজন। এই অঙ্গাঙ্গি দম্বন্ধ বর্ত্তমান অবস্থায় বাড়িবে বই কমিবে না। তারপর আরও দ্রেষ্টব্য এই যে, ইতিমধ্যে রুটেনের য়ুরোপীয় নীতিও একটা নৃতন পথ খুঁজিতে স্কুরু করিয়াছে। এই পথ অনুসরণ করিয়া রুটেন কতটা দাফল্য লাভ করিবে তাহা এখনও অভিজ্ঞতা-দাপেক্ষ। ব্রিটিশ দাআজ্যকে বাঁচাইবার জন্ম যে বহুমুখী প্রচেষ্টা চলিতেছে এইখানে তাহার একটা ইঙ্গিত মাত্র দেওয়া গেল।

বুটেনের অধিকাংশ চিন্তাশীল ব্যক্তিই বুঝিতে পারিয়াছেন যে, বর্ত্তমান জাগতিক শক্তির পরীকায় উত্তীর্ণ হইতে হইলে ব্রিটিশ সাম্রাজ্যকে যুদ্ধ-পূর্বের অবস্থায় রাখিলে চলিবে না। দিতীয় মহাসমরে বহির্জগতের উপর বুটেনের নির্ভরশীলতা এমনভাবে প্রমাণিত হইয়ছে যে, সাম্রাজ্যকে নিয়া যতই আক্ষালন করা হউক না কেন, ইহার আয়তন, লোকসংখ্যা ও কাঁচা মালের সম্ভারের তুলনায় ব্রিটিশ সাম্রাজ্যের শক্তির কোন আমুপাতিক সম্বন্ধ নাই। Commonwealth ও Empire এর মধ্যে যে প্রভেদ করা হয় তাহা হইতেই বুঝা ঝায় যে, মুখে স্বীকার না করিলেও বুটেনের শাসকর্দের নিকট এই ছইয়ের শক্তির তারতম্য বেশ জানা আছে। স্বাধীনতা ও পরাধীনতার তফাৎও যে এই প্রভেদের মূলে তাহাও ইহারা সম্যক উপলব্ধি করেন। এইজন্ম আজ সমস্যা হইয়াছে এই ছইয়ের প্রভেদ ঘুচাইয়া কিভাবে শক্তির উৎস বাডান যাইতে পারে।

কিন্ত বিপদ হইল এই যে, বৃটেনের সঙ্গে ব্রিটিশ সাফ্রাক্তা বা Empire এর যে দাসত্বন্ধন বহুশতাব্দী ধরিয়া গড়িয়া উঠিয়াছে তাহা কেবল মৌথিক আশ্বাস বা আবিষ্কি (structural) পরিবর্ত্তন দ্বারা সাধিত হইবে না। এতকালের অসম সম্বন্ধের নাগপাশে সাফ্রাজ্যকে এমন আন্টেপৃষ্ঠে বাঁধিয়াছে যে, এই সম্বন্ধ বদলাইবার সময় আসা সত্ত্বেও ইহাকে নৃতন আকার দেওয়া সহজ হইতেছে না। নানা অজুহাতে পূর্ব্বের ক্ষমতাকে ছ্ম্মনামে রক্ষা করিবার বিপুল প্রয়াস চলিতেছে।

ভারতবর্ষ, বর্মা ও অহ্যত্র আজ যে-রাজনৈতিক বোঝাপড়ার চেষ্টা চলিতেছে তাহা
মনোধোগের সহিত অনুধাবন করিলে দেখা যাইবে যে, ইহাদের সহিত সাম্যের ভিত্তিতে
ভবিহ্যত সম্বন্ধ স্থাপন না করিয়া, কি ভাবে কত কম ক্ষমতা দিয়া ইহাদের নিকট হইতে
কত বেশী স্থযোগ স্থবিধা পাওয়া যায় এই হইল রুটেনের বর্ত্তমান প্রয়াস। ব্রিটিশ কেবিনেট
মিশন ভারতের ভবিষ্যৎ সম্বন্ধে যে প্রস্তাব করিয়াছেন তাহা হইতে ইহার প্রমাণ পাওয়া
যায়। ইহার ভিতর দিয়া যে ভারতবর্ষের স্বাধীনতা আসিবেনা তাহা বিশেষ করিয়া বলা
নিপ্রেয়োজন। ভারতের স্বার্থের মৌলিক ঐক্যের উপর জোর না দিয়া, বিভিন্ধ পরস্পর

বিরোধী স্বার্থ ও স্বার্থায়েষীদিগকে এমন ভাবে উত্তেজিত করার চেফা চলিতেছে যে, র্টেনের এই অভিসন্ধি সফল হইলে ভারতবর্ষ চিরকালের জন্ম পক্তৃ হইয়া থাকিবে। প্রশ্ন ওঠে, র্টেন যদি নিজের ক্ষমতা তিলমাত্র ছাড়িতে নারাজ তবে এশিয়ার উপনিবেশগুলির সহিত বোঝাপড়া করার এই প্রহুসন করা হইতেছে কেন ? এই প্রশ্নের উত্তর চুইভাগে দেওয়া যাইতে পারে। প্রথমতঃ নানা ওজর আপত্তি তুলিয়া বটেন এই দেশগুলির উপর এমন একটা ব্যবস্থা চাপাইতে চায় যে, ইহাতে নিজের স্বার্থ অক্ষুণ্ণ থাকিবে। অক্যদিকে ইহাও সম্ভব যে, র্টেন জানে যে, ইহাদের স্বাধীনতা-প্রয়াস চির্কাল ঠেকাইয়া রাখা চলিবে না, স্বতরাং বর্ত্তমান রাজনৈতিক সম্বন্ধ যতদিন জিয়াইয়া রাখা যায়, তাহাতেই লাভ।

ইজিপ্ট ও অন্তান্য আরব দেশগুলির সহিত বুটেন যে-নূতন সম্বন্ধ খুঁজিতেছে তাংগরও মূলে একই ইচ্ছা প্রচন্ধন রহিয়াছে। মধ্য-প্রাচ্যে ক্ষমতা অঙ্কুন্ধ না রাখিতে পারিলে সামাজ্য রক্ষা জটিল হইয়া উঠে। স্থতরাং আরবদের সহিত একাধারে বন্ধুত্ব ও অন্তাদিকে ইহাদের উপর কি করিয়া প্রাধান্য রাখা সম্ভব হয় তাহার চেষ্টা চলিতেছে। ১৯৩৬ সালের ইঙ্গ-ইজিপ্ট সন্ধির পরিবর্ত্তন নিয়া বর্ত্তমানে যে আলোচনা চলিতেছে, তাহাতে বুটেনের এই অভিসন্ধির বেশ পরিচয় পাওয়া যায়।

বিশেষজ্ঞদের মতে গত মহাযুদ্ধের কলে ভূমধ্যদাগরের দামরিক বৈশিষ্ট্য অনেকাংশে কমিয়াছে। দক্ষে দক্ষে ইজিপ্ট ও সুয়েজখালের প্রাধান্তও কমিয়াছে। বৈমানিক দমরনীতি গত কয়েক বছরের মধ্যে এমনভাবে পরিবর্ত্তিত হইয়াছে এবং আণবিক বোমা উদ্ভাবন হওয়ার পর হইতে ইহার পরিসর এমন বাড়িয়াছে য়ে, ভবিষ্যতে স্থয়েজের নিরাপত্তা রক্ষা অসম্ভব হইবে বলিলে অভ্যুক্তি হটবে না। অভএব ইজিপ্ট ছাড়িয়া আদা বা স্থয়েজ হইতে ব্রিটিশ দৈক্য অপসারণ করা অক্য কারণে যতই অপ্রীতিকর হউক নাকেন, আজ ইহা না করার অস্ততঃ কোন দামরিক অজুহাত নাই। দিরেনেইকা (Cyrenaica) বা প্যালেষ্টাইনে দৈক্য মোতায়েন করিয়া এখনও ব্রিটিশদের পক্ষে মধ্য-প্রাচ্যের উপর দর্দারি করা চলিবে। সম্প্রতি প্যালেষ্টাইনের ভবিষ্যৎ সম্বদ্ধের আরবদের মিত্র হিদাবেও জাহির করা চলিবে। সম্প্রতি প্যালেষ্টাইনের ভবিষ্যৎ সম্বদ্ধে ইক্ষ-মার্কিণদের যে এক রিপোর্ট বাহির হইয়াছে তাহার মর্ম্ম হইল এই যে, প্যালেষ্টাইনের বর্ত্তমান পরাধীন অবস্থা চিরস্থারী হইল। আরবী-ইছদী বিরোধের নজীর দেখাইয়া সেখানে র্টেন ও আমেরিকা তাহাদের সামরিক ও আধিক প্রভাব চিরস্তন করিতে মনস্থ করিয়াছে। অপরদিকে প্যারিসের গত পররাষ্ট্র সচিবদের কানকারেলে মিঃ বেভিন ভ্রপ্রে ইতালীয় উপনিবেশ সিরেনেইকা ও ত্রিণলিটেনিয়াকে স্বাধীনতা দানেং বে-প্রস্তাব আনিয়াছিলেন তাহার কারণ ব্র্মাও শক্ত নয়। এই অজুহাতে

বৃটেন দেখানে কায়েম হইতে চায়। সম্প্রতি মধ্য-প্রাচ্যের যৌথ নিরাপতার যে-প্রস্তাব করা হইয়াছে তাহারও আসল অভিপ্রায় ঐরূপ।

গত মাসে লণ্ডনে ডোমিনিয়ান প্রধান মন্ত্রীদের এক সভা হইয়া গেল। সেখানে ব্রিটিশ সামাজ্যের নিরাপতা নিয়া অনেক আলোচনার ফলে এক সামরিক পরিকল্পনা গৃহীত হইয়াছে বলিয়া খবর আসিয়াছে। ইহার মূল কথা হইতেছে এই যে, ভবিষ্যুতে এই ব্যাপারে বৃটেনের পূর্বের বৈশিষ্ট্য ও দায়িত্ব অনেক পরিমাণে কমিয়া গেল। অর্থাৎ এখন হইতে সাম্রাজ্যরক্ষার ভার উত্তরোত্তর বৃটিশ সাম্রাজ্যের কেন্দ্র হইতে সরিয়া পরিধির উপর পড়িবে। ভবিষ্যতে ক্যানাডা, অষ্ট্রেলিয়া ও দক্ষিণ আফ্রিকা ইহার তিনটি স্বাধীন সামরিক ঘাঁটি বা arsenal হইবে। আণবিক বোমা আবিষ্কৃত হইবার পর হইতে সামরিক কেন্দ্র হিসাবে বুটেন আরু মোটেই নিরাপদ নয়। বর্ত্তমান পরিকল্পনায় এই তথ্যটি সব সময়ে চোথের সামনে রাথা হইয়াছে। গত যুদ্ধে ক্যানাডা, অষ্ট্রেলিয়া ও দক্ষিণ আফ্রিকা শিল্পে এত ক্রত উন্নতি করিয়াছে যে, ত্রিটিশ সামাজ্যের নেতাদের মতে ইহারা সন্মিলিতভাবে সাম্রাজ্য রক্ষার ভবিষ্যুৎ দায়িত্ব নিতে সমর্থ হইবে। এই পরিকল্পনায় মধ্য-প্রাচ্যের কোন স্থান নাই; ভারতবর্ষকেও ইহার বাহিরে রাখা হইয়াছে। পূর্ব্ব ও পশ্চিম আফ্রিকা, সিংহল ও সিঙ্গাপুর এখন হইতে এই ব্যাপারে মধ্যপ্রাচ্য ও ভারতবর্ষের স্থান অধিকার করিবে। ইহাদের সহিত অষ্ট্রেলিয়া ও প্রশান্ত মহাসাগরের সামরিক ব্যবস্থা জুড়িয়া দেওয়া হইবে। আর অক্সদিকে বুটেন আত্মরক্ষার্থ নিজেকে ওয়েষ্ট ইণ্ডিজের মারফতে ক্যানাডা ও মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রের সহিত যুক্ত করিবে। বলা নিপ্রয়োজন যে, আমেরিকা ও ব্রিটিশ সামাজ্যের আত্মরক্ষার ব্যবস্থা ঐকত্রিকভাবে পরিকল্পিত হওয়াতে, নিজেদের নিরাপত্তা বর্দ্ধন করা ছাড়া ইহাদের বিশ্বের উপর আধিপত্য করারও স্থযোগ বাড়িবে। কিন্তু বুটেনের তুলনায় আমেরিকাও ডোমিনিয়ানদের ক্ষমতা এবার অনেকাংশে বাড়িল। অর্থাৎ এই সামরিক আত্মরকা ব্যবস্থার বিকেন্দ্রীকরণের (decentralisation) ফল হইবে এই যে, ভবিষ্যতে বুটিশ সামাজ্যে বুটেন উত্তরোত্তর গৌণ স্থান অধিকার করিবে।

য়ুরোপ ভূখণ্ডে একটা পাশ্চাত্য দল বা ব্লক গঠন করিয়া নিজের ক্ষমতা বাড়াইবার চেষ্টায় বুটেন নানা কারণে এখনও সফল হয় নাই। ব্রিটিশ নেতারাও বুঝিতে পারিয়াছেন যে, এইরূপ দল কেবল সামরিক বা রাজনৈতিক প্রয়োজনের উপর দাঁড় করাইলে চলিবেনা। Ideological বা দৃষ্টিভঙ্গীর যে-বিভাগ পাশ্চাত্য সমাজে বর্ত্তমান আছে, তাহার উপর ইহাকে প্রতিষ্ঠিত করিতে পারিলেই তবে Western Bloc বুটেনের প্রকৃত কাজে লাগিবে। সেইজন্ম অধ্যাপক ল্যান্ধি, অধ্যাপক জি, ডি, এইচ, কোল প্রভৃতি ব্রিটিশ শ্রামিক নেতারা উঠিয়া পড়িয়া লাগিয়াছেন যাহাতে ফ্রান্স, জার্মেণী, ইতালী ও অন্তত্র বামপন্থীদের ঐক্য

চিরস্থায়ী না হয়। ইহাদের এখনও আশা আছে যে, ব্রিটশ লেবারপার্টি য়ুরোপীয় সহক্ষীদের লইয়। পশ্চিম য়ুরোপে একটি প্রবল Social Democratic পার্টি গঠন করিতে সমর্থ হইবে এবং ইহার সাহায্যে ক্যানিষ্ট রাশিয়ার প্রভাব বিনষ্ট করিয়া রুটেনের উল্লেখযোগ্য এই যে, এই মতামত কেবল লেবারপার্টিতেই আবদ্ধ নহে। জার্মেণী সম্বন্ধে আলোচনা করিতে গিয়া লণ্ডনের বিখ্যাত সাপ্তাহিক Economist লিখিয়াছে: "No amount of backing of Dr. Schumacher, the leading socialist in the Western Zone, in his fight against fusion with the communists, will be effective so long as the communists compare the 'social backwardness' of the British Zone with socialisation and land reform in the eastern zone. Against the background of a socialist policy, the British authorities hope, in time, to build up a German administration that was both usable by the occupying power and acceptable to the inhabitants. ... Nor is it necessary to wait until the Social Democrats prove themselves to be a majority—but that does not mean that the present position has to be accepted as permanent or inevitable. The task is to turn the Social Democrats into a majority with the right policy and the half of the occupying power, a solid democratic could be rallied to them." ( যতদিন কম্যুনিষ্টরা পূর্ব্ব অর্থাৎ সোভিয়েট অঞ্চলের সমাজীকরণ ও ভূমি ব্যবস্থার উন্নতির সহিত ব্রিটিশ অঞ্চলের "সামাজিক পশ্চাদ-পদতার" তুলনা করিতে পারিবে, ততদিন সব রকম সাহায্য সত্তেও পশ্চিম অঞ্চলের শ্রেষ্ঠ সোদেলিষ্ট নেতা ডাঃ শুমাথের সোদেলিষ্ট-কম্যানিষ্ট মিলনের চেষ্টাকে ব্যর্থ করিতে অসমর্থ হইবেন। কিন্তু সোসেলিস্ট নীতি অনুসরণ করিয়া ব্রিটিশ কর্ত্তপক্ষ কালে একটা জর্ম্মণ শাসনব্যবস্থা গঠন করিতে সমর্থ হইতে পারেন যাহা যুগপৎ দথলকারী শক্তির কাজে লাগিবে এবং স্থানীয় বাদিন্দাদেরও মনঃপৃত হইবে। ০০ এই ব্যাপারে সোসেল ভেমোক্র্যাটদের সংখ্যায় গরিষ্ঠ না হওয়া পর্যান্ত অপেক্ষা করিবার প্রয়োজন নাই। ইহা সত্য যে, নাৎসী ও কম্যানিষ্টরা একত্রে এখন সংখ্যায় বেশী, কিন্তু এই অবস্থাকে চিরস্থায়ী ব। অবশাস্তাবী বলিয়া মানিয়া লইবার কোন কারণ নাই। এখন কর্ত্তব্য হইতেছে সোদেল ডেমোক্র্যাটদের সংখ্যাম গরিষ্ঠ পরিণত করা। সঠিক নীতি প্রবর্ত্তন করিয়া ও দথলকারী শক্তির সাহায্যে সোদেল ভেমোক্র্যাটদের সাংখ্যিক গরিষ্ঠতা বহুলভাবে বাড়ানো চলিবে এবং কাজে লাগানে। যাইবে।)

কিন্তু এই নীতির দাকল্য সম্বন্ধে বৃটেনের দ্বাই একমত নন। গত্যুদ্ধের ফলে যুরোপীয় দমাজ এমনভাবে বিধ্বন্ত হইয়াছে যে, যে-দলকে নিয়া যুদ্ধের পূর্বের দোদেলিফ পার্টি গঠন করা হইত তাহার ভিত্তি দম্পূর্ণ বদলাইয়া গিয়াছে। য়ুরোপীয় শ্রেণীসংঘর্ষের বর্ত্তমান রূপ এমন যে, কেবল দোভিয়েট বিরোধী মত্তবাদ লইয়া বেশী দূর অগ্রাসর হওয়া চলিবে না।

পূর্বেই বলা হইয়াছে যে, ব্রিটিশ সাম্রাজ্য রক্ষার প্রধান ভরস। আজ মার্কিণ যুক্তরাষ্ট্র।
মিঃ চার্চিল ইহার উপর ভরসা করিয়া যুদ্ধ চালাইয়াছিলেন; বৃটেনের শ্রমিক নেতারাও
তাহার উপর ভরসা করিয়া বসিয়া আছেন। ভরসা না করিয়াও উপায় নাই, কারণ ব্রিটিশডোমিনিয়ানগুলি সবাই মার্কিণপন্থী। ইহারা সবাই জানে যে পৃথিবীর বর্ত্তমান পরিস্থিতিতে
বৃটেন একা সাম্রাজ্যের বোঝা বহন করিতে অপারগ। ব্রিটিশ সাম্রাজ্য রক্ষার যে-নূতন
সামরিক পরিকল্পনা আলোচিত হইয়াছে তাহারও উৎপত্তি এই মানসিক আবহাওয়ায়।
কিন্তু জিজ্ঞাম্ম এই যে, বৃটেনের সাম্রাজ্য আমেরিকা ও ডোমিনিয়ানদের সাহায্যে রক্ষিত হইতে
পারে বটে, কিন্তু ব্রিটিশ সাম্রাজ্য রক্ষিত হইবে কিনা তাহা নিঃসন্দেহে বলা যায় না।

দেখা গেল যে, ব্রিটিশ সাম্রাজ্যের সঙ্কট আজ এক নৃতন পর্য্যায়ে পৌছিয়াছে। ইহাকে অভিক্রেম করিবার জন্ম চেষ্টার বিরাম নাই এবং সাময়িকভাবে ইহা সফলও হইতে পারে। তথাপি ইহার কোন স্থায়ী সমাধান আছে বলিলে ভুল হইবে। যে-সমস্ত ভিত্তির উপর ব্রিটিশ সাম্রাজ্য গড়িয়া উঠিয়াছিল তাহা একে একে বিনষ্ট হইয়াছে। য়ুরোপ আজ একপ্রকার রুটেনের আওতার বাহিরে। রাজনৈতিক ও আর্থিক ক্ষমতায় রুটেন বর্ত্তমানে আমেরিকা ও সোভিয়েট রাশিয়ার সমকক্ষ নহে। যে-সমস্ত ঘাটি আগলাইয়া রুটেন এয়াবৎ তাহার সাম্রাজ্যের উপর সর্দ্দারি করিয়াছে সেগুলি আজ আগের মত কাজে লাগিতেছে না। পরিশেষে এশিয়ার স্বাধীনতার স্পৃহাকেও সাম্রাজ্যের পরিবর্ত্তন ছারাও আর বেশীদিন ঠেকাইয়া রাখা চলিবে বলিয়া মনে হয় না এথন হইতে ব্রিটিশ সাম্রাজ্যের সঙ্কটকে রোগের বাছিক চিক্তমাত্র বলিয়া উড়াইয়া দেওয়া চলিবে না।

### মন্বন্তরোত্তর বাংলা

#### সঞ্জয় ভট্টাচার্য্য

যুদ্ধ থেমে গেছে, ফ্যানের জন্ম সেই আকুল চীৎকার আর শোনা যায়না, কংগ্রেদ নেতাদের বহু-আকাজ্জিত মুক্তি হল, বাংলায় এদে গান্ধীজি ছুংখে অবিচলিত থাক্বার কথা বলে গেলেন, নির্বাচন-দ্বন্দে আন্দোলিত হয়ে উঠ্ল সমগ্র দেশ, তারপর আমরা আর কি করব জানিনে! আগেকার মতো হাতপা নাড়তে পরছিনে, কেবল এই বোধটুকুই কাঁটার মতো মাঝে মাঝে খুঁচিয়ে দিচ্ছে মন, হয়ত তাই ভেবে চলেছি যুদ্ধপূৰ্ব অবস্থায় যাওয়া যায় কিনা। মনে হচ্ছে যুদ্ধপূর্ব্ব দিনে যেন স্থথেম্বচ্ছন্দে জীবন্যাপনের যথেষ্ট স্থবিধে ছিল! এই মনে হওয়ার মূলে যে শোচনীয় আত্মবোধ কাজ করে চলেছে যুদ্ধ বা মন্বস্তুরের মতো প্রবল অর্থনৈতিক ঘূর্ণাবর্ত্তও তার আদন টলাতে পারেনি। একটা ভয়াবহ অর্থনৈতিক স্রোভের মুখে আমরা ভেদে চলেছি অথচ নিজেদের গতি সম্বন্ধে আমাদের কোন জ্ঞান নেই। দেই পতন-শীল গতির ধাকায়ই যে আজ জীবনকে পঙ্গু, অবরুদ্ধ বলে মনে হচ্ছে, ভাবতে অবাক লাগে, দে-দম্বন্ধেও আমরা অচেতন। পঞ্চাশের ময়ন্তরকৈ স্মরণ করে আমরা ব্যথিত হব, আত্মনিয়ন্ত্রিত পল্লীর স্বপ্ন দেখে সে-ব্যথা দূর করব ভারপর দ্বিতীয় ময়তুরের আশক্ষায় উদ্ভান্ত হয়ে আতক্ষ চড়ান, নয় চড়া দামে চাল কিনে ভাঁড়ার পূর্ণ করব। আমাদের কর্ত্তব্যের তালিকায় আর কিছু নেই, আর কিছু আছে বলেও ভাবতে পারিনে! পঞ্চশের মন্বন্তর আমাদের কোথায় নিয়ে এসেছে—সেখানে শান্তির ললিতবাণীর কোন মানে আছে কি না, অবকাশ আছে কি না ঘেরাটোপ দিয়ে মন্বন্তরোত্তীর্ণদের বাঁচাবার—সাতশ' ত্রিশ দিনের একটিমুহুর্ত্তও সে ভাবনায় আমরা অপচয় করিনি! ছুর্ভাগা দেশ হয়ত একেই বঙ্গে, আত্মবোধ স্ফীত হতে হতে যেখানে আত্মঘাতের রূপ নেয়। দেশের বাস্তব অবস্থা উন্নয়নের সচেইতা যেথানে অমুপস্থিত, মন আর মনসিক্তা নিয়েই যেখানে সবচেয়ে বেশি আম্ফালন, সেখানে প্রতি বছর মন্বন্তরে পঞ্চাশ লক্ষ লোক না মরে যে তুবছর অন্তর মরবে, দেইত আমাদের পরম সোভাগ্যের কথা।

মন্বস্তুর-ভীতিতে যারা সম্ভ্রস্ত তাদের ক্ষমা করা গেলেও মানসিকদ্বন্দ্বিলাসী সেসব পণ্ডিতন্মন্য লোককে কিছুতেই ক্ষমা করা যায়না যারা মন্বস্তুর হবে কি না-হবে নিয়ে তর্কে মেতে আছেন। বাংলার গত ত্র্ভিক্ষের জন্যে বন্যা, অনাবৃষ্টি বা পঙ্গপালের মতো প্রাকৃতিক তুর্য্যোগ দায়ী নয়—ঠিক তেন্দ্রি যুদ্ধের ঘাড়ে সমস্তটুকু দায় কেলে দিয়ে আমরা দারসত্য আবিষ্ণার করেছি বলে ভূমানন্দ উপভোগ করতে পারিনে। যুদ্ধ মন্বস্তুরের ঝাপদা ছবিটাকে তীক্ষ, তীত্র রেখায় পরিছয় করে তুলেছে মাত্র, তাই বলে যুদ্ধকে ময়য়ররের উৎস মনে করে ভুল করা চলে না। বাংলার ময়য়ররের চোরাস্রোভকে মাটী খুঁড়ে উপরে তুলে এনেছে যুদ্ধের শাণিত নথর—চোরা হলেও সোতে একটা ছিলই, আমাদের চোথের আড়ালের জীবন মৃত্যুবিষে বিষাক্ত হয়েছে সে স্লোতে, নেপথ্যের সেই দৃশ্যকে যুদ্ধ চোথের সামনে টেনে এনেছে স্পাইতর এবং বৃহত্তর করে। সেই দৃশ্য অভিনীত হতে থাক্বে এখন বছরের পর বছর যদিন। বাংলাদেশ নুতন দৃষ্টি দিয়ে তার অর্থনীতির দিকে তাকায়।

পঞ্চাশ লক্ষ পল্লীবাসীর মৃত্যুর সাক্ষোই আমরা মন্বন্তরকে চিনতে পেরেছি কিন্তু বৃঝ্তে চেষ্টা করিনি, তাই যে তার সর্বচুকু পরিচয় নয়। মন্বন্তরের হাত থেকে সাময়িক দান ছিদেবেই এ মৃত্যুকে পেয়েছি আমরা, তাছাড়াও তার দান আছে এবং সে-দান অনেক গভীর, চিরস্থায়ী। সেই দানপত্র হাতে নিম্নে তার পাঠোদ্ধার করলে দেখা যাবে যে মন্বন্তর (১) নিঃস্বতা (২) অর্থ নৈতিক অবনতি (৩) জমিবন্টনব্যবস্থায় গুরুত্বর অসাম্য এবং (৪) হালবলদের ক্ষতি নামক চারটি মৃত্যুবীজের জন্যে বাংলার ফ্সন্তের জননী হয়ে ওঠে। তার কারণ আজকের দিনের যুদ্ধ আর মন্বন্তর—তুটোই অর্থভূণীতির সন্তান।

কৃষিনির্ভর বাংলার অর্থনীতিতে বহুদিন হল এই চারটি মৃত্যুবীজ প্রবেশ-পথ করে নিয়েছে। তুর্ভিক্ষ-পীড়িতের সংখ্যা-নিরূপক হিসেব থেকেই এ-তথ্য আবিষ্কার করা যায়। বাংলার পল্লীতে ধান হয় আর ম্যালেরিয়া হয় জেনেই বহুকাল সুখেতুঃখে আমরা সহরের স্থবিধাজনক আবেষ্টনীতে বাস করে এসেছি—পল্লীগ্রামে যে আরো কি-কি হয় তার থোঁজ রাখবার দরকার বোধ করিনি। সেধানে ভূমিবান সচ্ছল চাষা হয় বর্গাদার চায়ী হয়, নয়তো একআধ বিঘার মালিক হয়ে কৃষিমজুরি করে, তারপর নির্জ্জলা ভূমিহীন কৃষিমজুর হয়ে শেষটায় কর্ম্মহান নিঃস্ব হয়ে দাঁড়ায়! সেখানে জমির মালিকানা স্থূপীকৃত হয় মৃষ্টিমেয়ের হাতে—যারা টাকা-আনা-পাইকেই একমাত্র জানবার বস্তু বলে জানে কিন্তু ত। জমির বা ফসলের ত্রীবৃদ্ধিসাধন করে নয়। চাষের প্রধান উপকরণ হালবলদ দেখানে মরেহেজে, খাত হয়ে একটা শঙ্কাজনক সংখ্যার দিকে ওগিয়ে আসে! কিন্তু তাতে কোথায় আমাদের উদ্বেগ, কোথায় আতঙ্ক, কোথায় প্রতিকারের ব্যবস্থ।? সপ্রশ্ন দৃষ্টিতে কোনদিন আমরা তাকিয়েছি কি এদিকে-মনে করেছি কখনো কি একে জরুরী সমস্য। বলে'? দেশের উৎপাদন ব্যবস্থায় এই নৈরাজ্য নিয়ে যারা শান্তিতে বসগাস করতে চেয়েছি—মন্বস্তরের সিংহাসন রচনা করে যারা মম্বন্তুরের অবির্ভাবে হাহাকার করে উঠ্ছি, মানুষের শ্রেণীতে ভাদের পর্য্যায় হয়ত আজও নির্ণিত হয়নি। আমাদের অমানুষ বলে কেউ আখ্যা দিলে হয়ত ক্ষুণ্ণ হয়ে বলব—চাষীকে জমি বন্টন করে দিয়ে আত্মনিয়ন্ত্রিত পল্লীর কথা

কি আমরা বলছিনে ?—বল্ছি সত্যকথা, কিন্তু ভূমি-ব্যবস্থার বিষচক্র মুছে দিয়ে প্রাক্-র্টিশ বাংলার সমৃদ্ধির স্বপ্ন কোন্ বাস্তব পদ্ধতিতে যে কার্য্যে পরিণত করা যায় সে-ঘোষণা আমাদের কথায় পাওয়া যাবেন। পল্লীর উৎপাদন-ব্যবস্থায় বিচিত্র মালিকানা রাজত্ব করে চলেছে; তার অবসান ঘটিয়ে একাকার করে দেবার শ্লোগান মুখে নিয়ে চলাক্ষেরা করা খুবই সহজ কিন্তু অবসানের পরিকল্পনা করা কারো পক্ষে আজ পর্যান্ত সম্ভব হয়নি।

মন্বন্ধরোত্তর অবস্থা পর্য্যবেক্ষণ করে প্রীযুক্ত প্রশাস্তচন্দ্র মহলাননিশ, প্রীযুক্ত রামকৃষ্ণ মুখোপাধ্যায় এবং প্রীযুক্ত অন্ধিকা ঘোষ পল্লী-অর্থনীতির বিভিন্ন উপকরণের যে সংখ্যানির্ণয় করেছেন, তার দিকে দৃষ্টিপাত করলে বাংলার বাস্তব অবস্থার খানিকটা নির্ভুল ছবি দেখতে পাওয়া যাবে। গড় হিদেবের উপর নির্ভ্র করে এ-হিদেব তৈরী—অর্থাভাবে আর সময়াভাবে বাস্তব পর্য্যবেক্ষণের পরিধিও বিস্তৃত হতে পারেনি তাছাড়া তুর্ভিক্ষপীড়িত অঞ্চল সম্বন্ধে রাজস ও শিল্পবিভাগের মতানৈক্যও হয়ত নির্ভুল হিদেবের পথে বাধা স্থিট করেছে—কাজেই সংখ্যার এই তালিকা থেকে আমরা বাংলার যে-ছবি পাই, নিথুত বাস্তব ছবি হয়ত তারচেয়েও শোচনীয়।

এই গণনায় নিংস্থের যে তালিক। পাওয়া যায় তা থেকে মোটামুটি এ-তথ্যগুলো আবিষ্কার করে নিতে পারিঃ (১) তেরশ' পঞ্চাশের আগে থেকেই নিংস্বের সংখ্যা ক্রতগতিতে বেড়ে চলেছিল: (২) মন্বন্তর ৩ লক্ষ্ম ৩০ হাজার নিঃস্ব তৈরী করেছে, যুদ্ধ এবং মন্বন্তরের মিলিত শক্তি নিঃস তৈরী করেছে ৪ লক্ষ ৮০ হাজার এবং একপঞ্চ'শের বাংলা অন্ধভবিষ্যুতের দিকে যাতা। সুরু করেছে ১০ লক্ষ ৮০ হাজার নিঃস্ব সন্তানের হাত ধরে; (৩) পুরুষের চেয়ে মেয়ে-নিঃস্বের সংখ্যাই বেশি এবং তাদের বয়দ পনেরে। থেকে পঞ্চাশের মধ্যে, ভূমিহীন কৃষি-মজুরের শ্রেণীই নিঃম্বের দল ভারি করে তুলেছে। গণনা থেকে অর্থনৈতিক অবন্তির যে ছবি পাওয়া যায় তার মোটা দাগগুলো এ-রকমঃ (১) প্রায় ৩৮ লক্ষ পল্লীবাসীর অর্থ নৈতিক অবনতি ঘটেছে—পরিবার হিসেবে ৭ লক্ষ পরিবারের; (২) ভূমিবান চাষীদের মধ্যেই অবনতির সংখ্যা বেশি কিন্তু অল্পপরিমাণ জমির মালিক যে-চাষীরা অবসর মতো কৃষিমজুরি করত তাদের অবস্থার অবন্তিই সাংঘাতিক। অর্থনৈতিক অবন্তির ফলে বাংলার ভূমিশ্রবস্থার অসাম্য গুরুতর হয়ে উঠেছে: চারভাগের তিনভাগ পল্লীবাসী উদ্ধিতম অবস্থায় ৬ বিঘা জমির মালিক এবং নিয়তম অবস্থায় ভূমিহীন, তার মানে তারা আহার ও উপবাদের মাঝামাঝি ক্ষুরধার পথে বিচরণ করছে—তাই তেরশ পঞ্চামে দেখা যায়, ৯ লক ২০ হাজার পরিবার জমি-বিক্রী করে ফেলছে, এবং গ্রাসাচ্ছাদনের একমাত্র শম্বল স্বটুকু জমি বিক্রী করছে ২ লক্ষ ৬০ হাজার পরিবার। জমিবিক্রীডেই মন্তন্তরের চিত্র সম্পূর্ণ নয়—শেষ ব্যাপার হলেও বিশেষ ব্যাপার হল হালবলদ বিক্রী। মন্বন্তর-পূর্বব বাংলায় হালবলদের সংখ্যা যা ছিল তা দিয়ে বাংলার ৬০০ লক্ষ বিঘ। আমনের ক্ষেত কষ্ট্রেস্ট্রে চাষ হতে পারত—যুদ্ধ ও মন্বন্তরের ছোঁওয়া ১১-১২ লক্ষ হালবলদের ক্ষতি করে দিয়ে গেছে, তার মানে ৭৫ লক্ষ বিঘ। আমনের ক্ষেত হালবলদের অভাবে হয়ত চাষ হ'তে পারবে না।

এ-গণনার সংখ্যাগুলো একটু খুঁটিয়ে দেখতে গেলে পাওয়া যাবে যে ক্ষিমজুর শ্রেণীই মন্বস্তবে সর্বাধিক ক্ষতিগ্রস্ত হয়েছে—ক্ষতিগ্রস্তের তালিকায় দ্বিতীয় স্থান অধিকার করে সেই শ্রেণী যারা অল্পরিমাণ জমির মালিক বলে ক্ষিমজুরি করতে বাধ্য। বাংলার মন্বস্তর সমগ্র পল্লীঅঞ্চলকে সমান তাক্ষতায় আঘাত করেনি—আঘাতের তীব্রতার তারতম্য বিচার করে তার যে কারণ আবিকার করা যায় তা এই গণনার ফলাফল সম্পূর্ণ সমর্থন করে। দেখা গেছে যেসব পল্লীঅঞ্চলে উপরোক্ত তুই শ্রেণীর লোকের বাদ সর্বাধিক, সেখানেই মন্বন্তরের আঘাত তীক্ষতম হয়েছে। মন্বন্তরের মুক্ত তরবারি ওদব অঞ্চলকে বিধবস্ত করে দিলেও একটি তথ্য গোপন রাখা যায়না যে মন্বন্তর-পূর্ব্ব দিনেও ওদব অঞ্চলে মন্বন্তরের হুই ক্রোনীঘাত নির্বিবাদে চলে এসেছে। ১৯৩৯-৪৩-এর চিত্রের দিকে তাকালেও দেখা যাবে যে এই তুই শ্রেণীতে আথিক অধ্বপতন ও নিংস্বীকরণের মরস্থম এদে গিমেছিল। তখনও ক্ষিমজুর শ্রেণীতে ৬০ হাজার পরিবারের আথিক অবনতি ঘটেছে—আর নিংস্ব হয়েছে ৩০ হাজার পরিবার; চার্যা ও ক্ষিমজুর যায়া তাদের ১ লক্ষ ১০ হাজার পরিবার অবনত অবস্থায় চলে গেছে এবং তাদেরও ১০ হাজার পরিবার নিংস্ব হয়ে গেছে। কাজেই একথা ছয়ে ছয়ে চারের মতে।ই সরল, য়ে-ছয়বব্যার স্থোতে বাংলার পল্লী হেসে চলেছিল—মন্বন্তর তাকেই একটা গভীর খাতে নামিয়ে এনেছে।

মন্বন্তরে গভীর খাতের স্বরূপ এই গণনার অন্ধ্র থেকে বিশ্লেষণ করা যায়। যে অর্থ নৈতিক যন্ত্র চাষীশ্রেণী থেকে ভূমিহীন কৃষিমজুর ও নিঃস্ব তৈরী করে চলছিল মন্বন্তরের বিজ্যুৎশক্তি তার গতিবেগ প্রথম করে দিয়েছে। এই গতিবেগ মন্দীভূত করবার কোনো ব্যবস্থাই বাংলার অর্থনীতি আজ পর্য্যন্ত গ্রহণ করেনি। 'উৎপন্ন দ্রব্য' নিয়ে থানিকটা ছশ্চিন্তা থাকলেও 'উৎপাদন ব্যবস্থা' সম্বন্ধে আমরা অতিশয় নীরব! আমাদের কৃষি-অর্থনীতির যন্ত্র তেরশ' পঞ্চাশের পরও নিবিবরোধে কৃষিমজুর ও নিঃস্ব তৈরী করে চলেছে—আজ ১০৫০-এ কোনো সংখ্যাতান্ত্রিকের পর্য্যবেক্ষণ স্থক হলে নিশ্চয়ই আমরা একটা ভয়াবহ অন্ধ দেখতে পাব। ভাছাড়া ১০ লক্ষ হালবলদের কোনোপ্রকার ক্ষতিপূরণ আজ অবধি হয়েছে কিনা সন্দেহ। আমরা ভেবে দেখিনি কৃষির কাজ করত যে-শ্রেণীর মানুষ সে-শ্রেণী থেকে লক্ষ লক্ষ লোক নিঃস্বীভূত হয়ে বেরিয়ে আস্ছে—এসে দয়ার দানে বেঁচে চলেছে নতুবা মরছে। এ যে কেবল শ্রমশক্তিরই বিরাট অপচয় তা নয়, এতে করে মন্বন্তর-বিধনস্ত অঞ্চলে কৃষি-মজুরের

পরিমাণ উদ্তের মাত্রা থেকে নেমে অভাবের সীমায় এসে দাঁড়িয়েছে। আজ তাই সন্দেহ হয়, হিসেবে ধরা ৬০০ লক্ষ বিঘে আমনের ক্ষেত ১৩৫৩ সালে সম্পূর্ণ চাষ হবে কিনা! বাংলার অর্থনীতির শরীব থেকে আমরা ময়ন্তরের বিষ দূর করবার চেষ্টা করিনি কাজেই তিনবছর পর যদি পূর্ণপ্রভায় তার আবির্ভাব ঘটে তাতে আশ্চর্য হবার কিছু নেই। আমরা ময়ন্তরেত্তর অবস্থায় এসেছিলাম, ময়ন্তরেত্তীর্ণ অবস্থায় আসিনি।

মনে হয় চাষীজীবনের নিরুৎস্থক প্রদাসীক্ত স্থেছিংখে কোনোরকমে বেঁচে যাওয়ার প্রবণতা সমগ্র বাংলাদেশেরই মজ্জাগত ধর্ম। শৃত্য ভাঁড়ার হাতড়ে যখন কিছুই আমরা পাইনে একমাত্র তথন মন্বন্তরের মুখোমুখি হয়েছি ভেবে খাত্ত-শস্তের জন্তে পরের কাছে হাত বাড়াই। ওই ভিক্ষারত্তি যে চিরকালের ব্যবস্থা হ'তে পারেনা, নিজেদের চেষ্টায়ই যে স্থপবিমিত খাত্যোৎপাদন ও খাত্যবন্তন আমাদের করতে হবে—পঞ্চাশের সেই ভয়াবহ দৃশ্যের পরও সে-চেতনা আমাদের হলনা! উৎপাদন ও বন্টনের বিকল ব্যবস্থার দিকে সামাত্য মনোযোগ দেবার সময়ও আমাদের নেই! সবই কি স্বাধীনতার জন্তে তোলা রইল? স্বাধীনতা কি এমন আকাশ নিয়ে আবিভূতি হবে পুরাকাহিনীর পুষ্পর্ষ্টির মতো যেখান থেকে নিয়মিতভাবে ধান্যর্ষ্টি হয়? আমাদের দিয়েই গড়ে উঠবে স্বাধীনরাষ্ট্রের স্বাধীন সমাজ—বাংলার এই শোচনীয় উৎপাদন ব্যবস্থায় পরিবর্ত্তন আনতে হলে আমাদেরই কর্মশক্তিতে তা আনতে হবে! সেই কর্মশক্তির সামান্য আভাসও তবে আজ আমাদের মধ্যে কেন দেখা যাছে না? স্বাধীনতার আবহাওয়ায় যে আমরা নিশ্চেষ্ট, নিঃসাড় থাকবন। ভার কি প্রমাণ দিতে পেরেছি? স্বাধীনতাও একটা অর্থ নৈতিক অবস্থা, অঘটন-ঘটনক্ষম দেবতার আশীর্কাদে নয়।

তেরশ' পঞ্চাশ থেকে আজ পর্যান্ত—এ তুবছর সময়ের মধ্যে আমরা অনেক কিছু করতে পারতাম। আত্মপ্রীতির পাঁক থেকে গা বোড়ে উঠতে পারলে কিয়া আত্মনিয়ন্ত্রিত পল্লীর স্থান্ন করে হুঃসহ বর্ত্তমানের গাঁরে মিথ্যা রঙ লাগাতে চেষ্টা না করলে ধরাছোঁওয়া যায় মতে। খানিকটা কাজ হয়ত করা যেত। বাংলার ধানক্ষেতের এক বিঘাও যেন কোনো কারণে অনাবাদি পড়ে না থাকে—এই লক্ষ্য নিয়ে বাংলাদেশের মন্থন্তরোত্তর অর্থনীতি কাজ স্থাক করে দিতে পারত। যখন তা হয়নি এবং যতদিন তা হবেনা—তখন প্রতি মুহুর্তেই তা স্থাক করবার অবকাশ থাকবে। অভাবের তালিকা আমাদের হাতের কাছেই আছে; যা নেই, উৎপাদন ব্যবস্থার সঙ্গে জড়িত হলেই তার সঙ্গে পরিচিত হওয়া যায়। আসল কথা—স্থা নয়, কল্লনা বিলাস নয়, আকাশচুষী আদর্শ নয়—আর্থিক অবস্থা উন্নয়নের জন্যে একটি করণীয় নীতি গ্রাহণ। আমাদের মধ্যে যাঁরা কর্মক্ষম, অসাধারণ কাজ করবার মোহই শুধু তাঁদের আছে—ফলে অসাধারণ কাজও বাস্তব রূপ গ্রহণ করেনা, সাধারণ কাজও

উপেক্ষিত হয়। হাত বাড়িয়ে তাঁরা বহু দূরের অর্থনীতির শরীর স্পর্শ করতে পারেন, বহু দূরের পলিটিক্সকে ঘরোয়া পলিটিক্স করে তুলতে পারেন এবং দলীয় নেতৃত্বের জন্যে প্রাণপাত পরিশ্রমণ্ড করতে পারেন, পারেন না শুধু বাংলাদেশের অতি স্থুল, অতি প্রত্যক্ষ সমস্যাটি হাতে নিয়ে সমাধানের পথে একটি পা এগিয়ে যেতে। ফ্যাসিষ্ট-বিতারণী সভা ডেকে যেমন ফ্যাসিষ্টদের হটান যায়নি—তেমনি ছেভিক্ষ-নিবারণী সভা ডেকে ছভিক্ষের পথ রোধ করা যাবেনা। আমরা সভা করি, চাঁদা তুলি, পোফার লাগাই, ভিক্ষা করি—করিনে শুধু যা করবার।

আমাদের পল্লীর উৎপাদন ব্যবস্থা কেন এই বিরাট অক্ষেব নিঃম্ব তৈরী করে তুলছে— সামাক্ত অনুসন্ধানেই তার সূত্র খুঁজে পাওয়া যায়। তাতে দিব্যজ্ঞানের দরকার হয়না। কিন্তু এ-প্রশ্নটি মনে গ্রহণ করতে আমাদের মন কিছুতেই রাজী নয়। অব্যবস্থিত উৎপাদন ও অনিমন্ত্রিত বন্টনই বছরের পর বছর ভূমিবান চাষীকে আধাকৃষিমজুর, আধাকৃষিমজুরকে পুরো-কৃষিমজুর এবং পুরো কৃষিমজুরকে কর্মহীন নিঃম্বে পরিণত করে দিচ্ছে –তাছাড়া ভূমিবান চাষী আর আধাকৃষিমজুর মধ্যেকার স্তর পার না হয়েও নিঃস্বের লাইনেও এসে দাঁড়োচ্ছে। ভূমির ক্ষয়িষ্ণু উর্ববরতা ও লোকসংখ্যা বৃদ্ধির উপর যদি উৎপাদন ও বন্টনের নৈরাজ্য চলতে থাকে, যদি বেকার কৃষিমজুরের কর্ম্মশস্থানের ব্যবস্থা নারেখে ব্যক্তিগত মালিকানা ও মুনফার পথ অবারিত, নিষ্কটক করে দেওয়া হয় তাহলে কাগজপত্রের গড হিসেবে দেশের অবস্থা সচ্ছল দেখালেও দেশের অর্থ নৈতিক অধঃপতনের স্রোত রোধ করা যায়না---অনাহার আর অর্দ্ধাহার তুরারোগ্য ব্যাধির মতো সমাজ-শরীর বিষাক্ত করতে সুরু করে। এই শোচনীয় অবস্থার সার্থক প্রতিকার হয়ত উৎপাদন ব্যবস্থার আমূল পরিবর্ত্তন দ্বারাই সম্ভন কিন্তু পল্লীসমাজ আজ দে-পরিবর্ত্তনের জত্তে তৈরী হয়ে উঠতে পারেনি। বে অর্থনীতি ভেঙে ভেঙে অসম মালিকানার এই গুরুতর অবস্থা স্ত্তি করেছে, পেছন ফিরে তাকে হুবহু ফিনিয়ে আনার মনোভাবই তাই আজ স্বাভাবিক। কিন্তু বর্ত্তমানকে সম্পূর্ণ অস্বীকার করে অভীতের পুনঃপ্রতিষ্ঠায় কোনো দেশের ভবিষ্যুৎ তৈরী হয়না—অতীত আর বর্ত্তমান নিজেদের স্বাধীন সতা বিলোপ করে ভবিয়াতের দেহ তৈরী করে তোলে। পল্লী-সমাজ বর্ত্তমানকে আজ পর্যান্ত গ্রাহণ করতে পারেনি—অতীতের ভগ্ন, জীর্ণ গৃহেই তার বসবাস চলেছে—অতীতের ভগ্নজীর্ণ অর্থনীতিই গুরুতর অসামা স্পৃত্তি করে বর্ত্তমান জগতের অর্থনীতির জীর্ণদশার রূপ প্রতিভাত করছে। তার কারণ ব্যক্তিগত মালিকানামূলক সমস্ত অর্থনীতির অন্তিম অবস্থাই এক। বর্ত্তমান অর্থনীতির স্পর্শ ন। পেয়েও পল্লীসমাজের চেহারায় এই ধে বর্ত্তমানের জীর্ণতার ছাপ, তাকে যদি আমরা বর্ত্তমানের দান বলে মনে করি ভার চেয়ে অক্তার আর কিছু হতে পারে না। অথচ এ অক্তার আমরা সচরাচর করে থাকি এবং পল্লীর

উৎপাদনপদ্ধতিতে বর্ত্তমানের স্পর্শকে প্রাণপনে ঠেকাতে চাই। বর্ত্তমান পদ্ধতি পল্লীঅর্থনীতির সর্ব্যাঙ্গীণ উন্নতি করতে পারবে না সত্য কথা, কিন্তু অতীতের নৈরাশ্রময় জ্বার্ণ
অর্থনীতির খর্পর থেকে পল্লীসমাজকে উদ্ধার করে খানিকটা আলো-বাতাস নিশ্চয়ই আনতে
পারবে। পল্লীসমাজ যদি ভবিশ্বৎ-প্রায়সী হয়—ভবিশ্বৎকে যদি মনোরম করে তুলতে চায়—
বর্ত্তমানের এ-স্পর্শ টুকু তার দরকার। কেবল অতীত নিয়ে যদি আমাদের পল্লীসমাজ ভবিশ্বৎ
তৈরী করতে চায় তবে সে ভবিশ্বৎ আজকের দিনের মতো তুঃসহতায়ই পর্য্যবসিত হবে,
বিবর্ত্তনের নূতন কোনো পথ খুঁজে পাবে না।

বর্ত্তমান যুগের উৎপাদন-পদ্ধতির প্রতি পল্লীসমাজের বিরূপ মনোভাব যতটুকু আছে এবং যতটুকু গড়ে উঠছে তা দূর করবার দায় তাঁদেরই যাঁরা এযুগের উৎপাদন-পদ্ধতিকে কার্য্যকরী নীতি হিসেবে গ্রহণ করবেন। তাঁরা যদি জনসাধারণের কর্ম্মসংস্থান করে নিঃস্ব তৈরীর স্রোত বন্ধ করতে পারেন, উৎপাদন বৃদ্ধি করে অভ্যক্তের সংখ্যা দিনের পর দিন কমিয়ে আনতে পারেন তাহলেই পল্লীসমাজ বর্ত্তমান উৎপাদন পদ্ধতিকে আত্মীয় ভেবে কোলে আত্রায় দেবে। এ কাজ যতদিন চলতে থাকবে—ততদিন এ-উৎপাদনপদ্ধতির দিন ফুরোবে না কিন্তু কাজ ফুরোলে তার দিনও ফুরোবে। বর্ত্তমানকে গ্রহণ করতে হবে তার হাত ধরে আগামীকালে যাওয়া যায় বলে—তার হাতে ভবিস্তাতের মশাল আছে বলে'—তার পাঁকে ভূবে থাকবার জত্যে নয়। বর্ত্তমান সম্বন্ধে এই সচেতনতাই বাংলার কৃপমভূক কৃষিনীতিকে সমুদ্রের সন্ধান দিতে পারে।

## বাঁশের কেলা

#### মনোজ বস্থ

বাঃ, খাদা দাজিয়েছ তোমরা নিশিবারু। বেছে বেছে বাঁশতলায় দভার জায়গা করেছ, ভারি ঠাণ্ডা জায়গা, রোদ লাগবে না মামুষজনের গায়ে। শেয়াকুল আর ফাড়াদেজির ঝাড় সাফসাফাই হয়ে গেছে, তেরঙা নিশান উড়িয়েছ দীঘির পাড়ে পোড়া-দালানের সামনে। আমরাও একটা নিশান বেঁধে দিয়েছিলাম ঐ দালানের ছাতে। দেটা অত বড় নয়—. আর উড়েছিল বড় জোর পাঁচটা কি ছ-টা দিন।

যা ভাবছ, তা নয়। মাথা খারাপ হয়েছিল সত্যি জেলের মধ্যে, এখন দেরে গেছে। এখন ভালমানুষ আমি। বত্রিশ টাকা ভিজিটের বিলাতি খেতাব-ওয়ালা ডাক্তার ওধুধ দিয়েছিল, পাগলামি ক'দিন থাকে ? এমনি আমি মাঝে মাঝে বাঁশবনের ধারে এদে বিদি, দীঘির পাড় পোড়া-দালান আর পোড়ো ভিটেগুলো তাকিয়ে তাকিয়ে দেখি। চুপচাপ বসে থাকি নিশিবাবু, আজকেই তোমায় পেয়ে মীটিঙের খবরাখবর নিচ্ছি।

লক্ষন মাইতি মশায়ের জায়গা ব্ঝি দীঘির পাড়ে ঐ চিবির উপর ? না— উচুতে আলাদা হয়ে কেউ বসবে না তোমাদের সভায়। সপ পেতে দেওয়া হয়ে একসঙ্গে সকলের জন্ম। কিন্তু সপই বা কেন ? বাঁশপাতা ঝরে ঝরে স্থপাকার হয়ে আছে, ও-ই কতক এনে ছড়িয়ে দাও—গদির মতো হয়ে, দিব্যি আরাম করে বসা চলবে। কতদিন নিশিবাবু বাঁশপাতার বিছানায় ঘুমিয়েছি আমরা! বেশ লাগত। প্রভাসটা বাইরে থেকে এমন কাটখোট্টা— কদম-ছাঁটা চুল, গেরুয়া পরত না বটে কিন্তু হাঁটুর নিচে কাপড় নামতে দেখিনি, বছর পনের নিরামিষ ধরেছে—তার মধ্যে মুন ছোঁয় না বছর পাঁচেক—প্রভাস-মহারাজ বলে কেপাতাম আমরা, ফুর্তির জোয়ার খেলতে লাগল ঐ সময়টা যেন তারও মনে। এক টুকরো বাঁশের গোঁড়া আতার ছোটা দিয়ে বেঁধে ঝুলিয়ে দোলনার মতো করে নিয়েছিল। যেদিন পেটে ভাত পড়ত না দোল খাওয়ার শথ বেড়ে যেত তার সেইদিন।

ফুল নিয়ে নিয়ে আসছে—চিবির উপর ঢালবে ? কিন্তু কতক্ষণ থাকবে বলো নিশিবাবু ? বাতাস এলে ঝুর-ঝুর করে বাঁশপাতা ঝরে পাতার নিচে তোমাদের ফুলসজ্জা তিলিয়ে দেবে। এই তো ক-বছর আগে রক্তের ছোপে রাঙা হয়ে গিয়েছিল পোড়া--দালানের সামনে দীঘির পাড়ের এখানটা। বাঁশপাতা সরিয়ে দেখ দিকি—তার কোন দাগ আছে কিনা ? লোকের মনে একটু-আধটু হয়তো আছে, তা-ও মিলিয়ে যাবে আর ক-বছর পরে।

মীটিং সন্ধ্যাবেলা—কভ মানুষ আসতে শুরু করেছে এখনই এই সকাল থেকে। একজন ত্-জন করে আসছে, আবার এক একটা মিছিল জমিয়ে আসছে। দূর-দূরান্তর থেকে থেয়া পার হয়ে আদছে। অনেকগুলো চাষী মেয়ে-বউ ফুলঝুরি ষ্টেশনে এদে নেমেছে, সেখান থেকে গরুর গাড়িতে চাকার ধূলোয় ধূদর হয়ে আসছে—ঐ দেখ। পোড়া-দালানে আনেকদিন পরে মামুষের সোরগোল। দরজা-জানলা পুড়ে গিয়ে ঘরগুলো হা-হা করছে—ভারই একটায় বিজলী ডাক্তার খাবার জল আর তূলো-আইডিন নিয়ে অফিদ সাজিয়ে বসেছে। ঐ ঘরেরই একপাশে একটুখানি বিছানা করা আছে, যদি বিশ্রামের দরকার মনে করেন লক্ষ্মণ মাইতি মশায় এসে পৌছবার পর। বুড়ো মানুষ, তার উপর শরীরের ঐ হাল-মানুষগুলো নেহাৎ নাছোড়বানদা বলেই তাঁকে সভা করে বেড়াতে হয় এগ্রামে-সেগ্রামে। তিনি আসছেন শুনে পাঁচ ক্রোশ সাত ক্রোশ দূর থেকেও ভোরবেলা চাল-চিঁড়ে নিয়ে সব বেরিয়েছে। বক্তৃতা করতে পারেন না মাইতি মশায়-ছুটো কথা একদঙ্গে গুছিয়ে বলতে কালঘাম ছুটে যায়, জাঁ্যা-জাঁা করেন—সেই সময় পাশ থেকে কথা জুগিয়ে দিতে হয়। তবু তাঁর নাম শুনে, তিনি হাতে করে শহীদ-পদক পরিয়ে দেবেন দেই অনুষ্ঠান চোখে দেখবে বলে পিঁপড়ের সারির মতো মানুষ আসছে দেখ। মাইতি মশায়ের সঙ্গে একইদিনে জেল থেকে বেরুই আমি—গ্রামে এসে এদিক-ওদিক তিনি তাকাচ্ছেন, কোন জায়গায় ঘরবাড়ি ছিল চিনতে পারেন না। আর আমার কিন্তু ঠিক উল্টো অবস্থা, কিচ্ছু নেই—তবু সমস্ত জীবস্ত দেখতে পাই চোখের সামনে; সব কেমন চলে ফিরে বেড়ায়। পাগল হয়েছিলাম, আমি নিজে যা একবিন্দু টের পাই নি। সেই তারা সব রাতদিন যেন ঘিরে বদে থাকত আমায়, বড় আরামে ছিলাম। বরং মনে হয়, পাগল বুড়ো মাইতি মশায়ই। হাসতে লাগলে মনে হবে অমন স্থা লোক ভূ-ভারতে নেই। জেল থেকে বেরিয়ে ঘর উনি আর নূতন করে বাঁধলেন না। বললে হাসতে থাকেন, দরকার কি ভাই ? কথা মিথ্যা নয়, ঘরের আর ওঁর কি দরকার ? নিজে তো আজ এখানে কাল সেখানে এই করে বেড়াচ্ছেন। বউ জলে ডুবে মরেছে। তিন ছেলের মধ্যে প্রভাস কাঁসিতে গেছে, আর তুটি জেলে —একটির নাকি এখন-তখন অবস্থা। কেন মিছে ঘর বাঁধার হাঙ্গামা করতে যাবেন বলো ?

বাঁশবনের ভিতরে কোনদিন চুকেছ নিশিবাবু, চুকে কতদূর গিয়েছ? ইচেছ হলে ফুলঝুরি ফৌশনের লেভেল-ক্রসিং অবধি চলে যেতে পার বাঁশঝাড়ের ছারায় ছারার। মাঝে মাঝে খানিকটা করে ফাঁকা, লম্বা উলু্ঘাস জ্বনে আছে সেথানে—আর অজ্ঞ কাশফুল। খুব তাড়াতাড়ি যাওয়া যায় এই দিক দিয়ে ফৌশনে, পথ অনেক কম—কিন্তু গ্রামের মামুষ নিতান্ত দায়ে না পড়লে বাঁশবনে ঢোকে না, সহজে মাড়াতে চায় না এদিককার পথ।

একটা দিনের কথা বলি, বারো-তোরো বছর বয়স হবে তথন আমার। ঘোর হয়ে গেছে, গরু আসেনি গোয়ালে। ছধাল গরু—ঠাকুরমা উতলা হয়ে ঘর-বার করছেন। তথন বাড়িতে পুরুষমান্ত্র্য কেউ নেই গরু খুঁজে আননার মতো। আমি বললাম, ব্যস্ত হয়ো না ঠাকুরমা, পাড়ার মধ্যেই আছে কোনখানে। ননীদের খামার-বাড়ি হয়তো ঢুকে পড়েছে তাদের গরু-বাছুরের সঙ্গে, দেখে আসছি—। ঐ যে ফাঁকা জায়গাটা নিশিগারু, ক'টা ছেলে মুন-দাড়ি খেলা করছে—ঐখানে ছিল ননীদের খামার-বাড়ি। গিয়ে শুনলাম, শুটকি আমাদের সিয়াই খামারে ঢুকে পোয়াল-গাদা থেকে পোয়াল টেনে টেনে খাচ্ছিল। ওরা দেখতে পেয়ে বেহদ্দ পিটুনি দিয়ে দিয়েছে। তারপর বঁ.শতলার এদিক দিয়ে ফিরে ঘাচ্ছি, মনে হল—ঐতো সাদা মতো—শুটকিই। বড়ু রাগ হল, শিঙে একবার দড়ি পরাতে পারলে হয়। ঘুরে ঘুরে আমরা হয়রান হচ্ছি, আর হতভাগা গরু শুয়ে পড়ে দিয়ি জাবর কাটছে ওখানে!

জায়গাটায় এদে দেখি, কিছু নয়—ঝাড়ের ফাঁকে জ্যোৎস্না পড়েছে, দেইটে গঁরুর মতো মনে হচ্ছে দূর থেকে। ডাকছি, শুঁটকি-ই-ই! সামনের দিকে কি-একটা নড়ে উঠল—শুঁটকি না হয়ে যায় না…ছায়া দেখে দেখে এমনি অনেকটা এগিয়ে গেছি নিশিবার, হঠাৎ জােরে বাতাস এল, কাঁাচ কাঁচ কটর-কট আওয়াজ উঠল বাঁশঝাড়ে। সর্বাঙ্গ শির-শির করে উঠল। ছেলেমায়্র্য পেয়ে যেন আমাকে ভয় দেখাছে অশরীরী বছজন, চেপে ধরবে বুঝি বাঁশের আগা দিয়ে। রাস্তার দিকে দৌড় দিই। ঝাড়ে ঝাড়ে যেন ষড়েছ হয়ে গেছে, বাঁশ মুয়ে মুয়ে পড়ছে আমার পথ আটকে—এই একবার মাটি ছোঁবার উপক্রম, পরক্ষণে আবার সটান উপরে উঠে যাছে। চাবুকের মতাে সপাৎ করে কঞ্চির বাড়ি লাগল মুথের উপর। বাঁশপাতা ঝরছে, মুঠে৷ মুঠো বাঁশপাতা যেন আমার গায়ে ছাঁডে মারছে।

্রাস্তায় পড়েও ছুটছি। বাঁশবনের আওয়াজ কানে আসছে। এক ঠাকুর ও তাঁর শিয়-প্রশিষ্যের গল্প শুনছিলাম, তালাই শাসাচেছ যেন আমায়। ঠাকুরমাকে দেখতে পেয়ে স্থান্থর হলাম, লঠন নিয়ে আমার খোঁজে আসছিলেন। বললেন, শুঁটকি এসে গেছেরে। হুড়কোর ধারে এসে শিং নাড়ছিল, তাকে গোয়ালে তুলে তোকে ডাকতে বেরিয়েছি।

রাতে শুয়ে পরে ঠাকুরমাকে জিজ্ঞাসা করলাম, পীতাম্বর ঠাকুরকে দেখেছ তুমি—সেই যিনি বাঁশের কেলা বানিয়েছিলেন ?

কিন্তু ঠাকুরমা কেন—তাঁর শশুর অর্ধাৎ আমার প্রপিতামহ শশিকান্ত নাকি হামাগুড়ি ২৭—৭ দিতেন সেই সময়। অথচ গল্পটা ঠাকুরম। এমন গড়গড় করে বলে যান যেন আগাগোড়া চোখের সামনে ঘটতে দেখেছেন তিনি।

পায়ে পায়ে নিশিবাব চলো না এগিয়ে, পীতায়র ঠাকুরের আসন দেখিয়ে দেব। পাকুড়তলা—ভারি জাগ্রত স্থান ছিল ওটা, দেশ-দেশান্তরের মানুষ আসত—আজকে যেমন আসছে
লক্ষণ মাইতি মহাশ্যের মীটিঙে। বাঁশঝাড় চারিদিকে চেপে ধরেছে পাকুড়গাছটাকে—
আসল গাছ অনেকদিন মরে গেছে, খান এই ডাল বেঁচে রয়েছে কোনপ্রকারে, আর ক'বছর
পরে চিহ্ন থাকবে না এ গাছের। ঠাকুরমার গল্প শুনেছি, পীতায়র ঠাকুর স্নান-আহ্নিক
সেরে দেড়প্রহর রাত্রে এই গাছতলায় এসে বদতেন, শিয়্য-সেবকেরা সেই সময় চারিদিকে
থিরে এসে বসত।

কোম্পানির তখন প্রথম আমল। ঠাকুর তো আস্তানা গড়ে নিশ্চিন্ত আছেন। বাঁশবন নয় এটা তখন—নদীর প্রান্ত জুড়ে বিস্তীর্ণ মাঠ। দো-চালা খোড়ো-ঘর বেঁধে সর্বমঙ্গলা ভুবনেশ্বরীর মন্দির প্রতিষ্ঠা হল সকলের আগে। তার চারিদিকে সংখ্যাতীত কুড়ে উঠল আশ্রমবাদী ও অতিথ-অস্ত্যাগত দাধুস্ক্জনের থাকবার জন্ম। মাঠের মাঝখানে গ্রাম গড়ে উঠল দেখতে দেখতে। তালুকদার এল একটা নিরিথ সাব্যস্ত করে বন্দোবস্ত দিতে, পঞ্চায়েত চৌকিদারি ট্যাক্সর তাগাদায় এল। ঠাকুর বলে দিলেন, রাজার প্রজা নই, সাধুরও খাতক নই। দেবীর কিঙ্কর—খদে পড়ে! বাপধনেরা।

গ্রাম আরও জে'কে উঠছে, নানা অঞ্চল থেকে মামুষ এসে ঘর বাঁধছে। 'টে'কি-টে'কিশাল তাঁত-চরকা হাপর-নেহাই—যা কিছু মামুষের দরকারে পড়ে। বিলের মধ্যে বিস্তীর্ণ ঐ যে ধানবন দেখতে পাচছ নিশিবাবু, ওর বেশির ভাগই সে আমলে কারকিত করত ঠাকুরের লোকজন! এক থোলাটে ধান এনে তুলুত, ঝেড়ে উড়িয়ে তুলে দিত ধর্মগোলায়। ট্যাক্স-খাজনার ধার ধারত না, দিব্যি ছিল।

বাঁধাঘাটে সবে তখন চৌকি বসেছে। সে এখান থেকে আট-দশ ক্রোশ দূর, তুর্গম পথ ঘাট। এক বিকালে ঘোড়ায় চেপে দারোগা এল। ছোট রেল না হওয়া অবধি ও-অঞ্চল থেকে আসা-যাওয়া বড় মুশকিল ছিল নিশিবাবু। রাত থাকতে বেরিয়ে ঘোড়া ছুটিয়ে এসেছে, তা-ও প্রায় সন্ধ্যা লেগে গেল পৌছতে। গাঙে-খালে তিনটে পারাপার—ঘাটে এসে হা-পিত্যেশ বসে থাকতে হয়। মানুষ পার হলেও ঘোড়া পার করে আনাবেশ মুশকিল হয়ে পড়ে।

দারোগা এসে গড় হয়ে প্রণাম করল ঠাকুরকে। ঠাকুর পূঞ্জার নির্মাল্য জবাফুল দিয়ে আশীর্বাদ করলেন। পাথরের বাটিতে ঘোল আর রেকাবিতে করে খানকরেক বাতাসা

দিয়ে গেল একজন। খেয়ে দারোগা ঠাণ্ডা হল। তারপর বলে, ট্যাক্স চাইতে এসেছিল— হাঁকিয়ে দিয়েছেন। কোম্পানির রাজ্য জানেন এটা ?

না বাবা, সর্বমঙ্গলা ভূবনেশরীর রাজ্য। কারো তিনি ইজারা দিয়ে দেন নি পৃথিবীর জারগা-জমি। বাজে কথা রাখো, অতিথ এসেছ—খাও-দাও থাকো ত্-চার দিন—মায়ের নাম করো, আরাম পাবে। আমরা কারো তোয়াকা রাখিনে, কারো সঙ্গে গোলমাল করতে যাইনে। আমাদের কেন এসে জালাতন করছ বাবা ?

দারোগা দিন পাঁচ-ছয় রইল সেখানে! ঠাকুরমা বলেন, চর্বচোষ্য খেয়ে দিবিয় মজায়ছিল। গিয়ে কিন্তু সদরে রিপোর্ট পাঠাল, জবরদস্তি করে আটকে রেখেছিল তাকে। গ্রামে সোরগোল পড়েছে, চওড়া পরিখা কাটা হচ্ছে চারিদিক ঘিরে। আন্ত বাঁশ পুঁতে পুঁতে প্রাচীর তৈরি হল—পর পর তিনটে প্রাচীর—দস্তরমতো এক কেল্লা। আর ওদিকে অনিবার্য ভাবে যা ঘটবার কথা—এক দল গোৱা সৈত্য এসে পড়ল।

লম্বা চওড়া ইয়া দশাসই জোয়ান, রক্তাম্বর-পরা—এই নাকি ছিল ঠাকুরের চেহারা।
বুক ফুলিয়ে খালি গায়ে দৈলাদের বন্দুকের সামনে গিয়ে তিনি দাঁড়ালেন। তারা অবাক হল।
ঠাকুর বলেন, কেন গগুগোল করতে এসেছিস ? ঘরের ছেলেরা ঘরে চলে যা। আমরা তো
বাছা থুতু ফেলতেও যাইনে তোদের দেশে ঘরে।

কিন্তু ফিরে যেতে আসে নি তারা। বন্দুক ছোঁড়ে—ফাঁকা আওয়ান্ধ, ভয় দেখাবার জন্ম। ফলে উন্টা উৎপত্তি হল। প্রথমটা সকলের ভয় হয়েছিল—ভেবেছিল, ঠাকুর মরে পড়ে আছেন ব্ঝি নৃতন-কাটা পরিখার ভিতর। কিন্তু হাসতে হাসতে ঠাকুর কেল্লায় এসে চুকলেন। লোহার গুলিও তাঁর গায়ে লেগে ধোঁয়া হয়ে উড়ে গেল। হবে না কেন—ধর্ম সহায়, কারও উপর অক্যায় করতে যান না তো তাঁরা—নিজের জায়গায় চুপচাপ নিজেদের কাজকর্ম নিয়ে থাকেন।

বাঁশের কেল্ল। দেখে খুব হাসছে গোরা সৈতারা। এগিয়ে এসে ধাকাধাকি করে তারা প্রাচীরের খানকয়েক বাঁশ খুলে ফেলল। সেই সময় এক কাণ্ড—পাকা মন্দির হবে, তার জম্ম পাঁজা ভেঙে ইট স্থৃপীকৃত করে রেখেছে, ঠাকুরের লোক আক্রোশে দমাদম সেই ইটর্প্তি করতে লাগল সৈতদের উপর। মাথায় লেগে মুখ থুবড়ে পড়ল একটা, ফিনকি দিয়ে রক্ত ছুটল।

পরবর্তী ঘটনা অত্যন্ত সংক্ষিপ্ত। ঠাকুর মরলেন বন্দুকের গুলিতে, আরও ঘাট-সত্তর জন মারা গেল। কেল্লায় আগুন দিল, দাউ-দাউ করে সারা দিনরাত জ্বল, ফট-ফট করে বাঁশের গিরা ফুটতে লাগল। বিয়াল্লিশ সনে দীঘির পাড়ের ঘরবাড়ি জ্বলতে দেখেছ নিশিবারু? ওই থেকে সেকালের ছবি আন্দাজ করে নিই। ঠাকুরের অতদিনের অত আয়োজন নিশ্চিক হল দেখতে দেখতে। একটুথানি কেবল স্মৃতি আছে—এই বাঁশবন। প্রাচীবে কতকগুলো যে গোড়ার বাঁশ পোঁতা ছিল তাই থেকে নৃতন নৃতন বাঁশ জন্মছে শতাবদী কাল ধরে। কসাড বাঁশবাড় হয়ে পড়েছে এখন এই জায়গায়।

এত দব ব্যাপারের একটুথানি ইঙ্গিতও কিন্তু কোন ইতিহাদে নেই। ঠাকুরের অদমাপ্ত মন্দির কিন্তা সাত সাতটা যে পাঁজা সাজানো হয়েছিল, তার একটুকরা ইট দেখতে পাওয়া বায় না গ্রামের কোনখানে। পণ্ডিতজনেরা ঘাড় নেড়ে বলেন, গাঁজাখুরি গল্প—সামান্ত একটু গ্রাম্যঘটনা লোকে মুখে মুখে রঙ চড়িয়ে এইরকমটা দাঁড় করেছে। যে যাই হোক, ছোটবেলায় ঠাকুরমার মুখে শোনা প্রতিটি কথা কিন্তু মনে গোঁথে গিয়েছিল আমাদের। ইট রয়েছে নিশ্চয় মাটির নিচে কোনখানে চাপা পড়ে, সেইসব মড়ার হাড় পাঁজরা ধূলো হয়ে বাতাসে উড়ে মিশে আছে মাটির সঙ্গে। অহরহ বাঁশবনে কটর-কট আওয়াজ ওঠে—ছেলেবেলায় আমার মনে হত, সেকালের সেই রক্তাক্ত শিষ্য-প্রশিষ্যরা বাঁশের আগায় আগায় পা ফেলে শূন্য মার্গে চলাচল করছে। ছেলেমানুষ বলে নয়—বুড়োরাও নিতান্ত দরকার ছাড়া চুকতে চায় না এখানে। কেউ আসে না নিশিবাবু। দিনছপুরে শিয়াল চরে বেড়ায়, ধরগোস ছোটে ছ-কান উচু করে, বাহুড় ঘুমোয় নিচেমুখো মাথা ঝুলিয়ে। তলায় স্যাড়াসেজি ও শেয়াকুলের ঝোপ। কে আসতে যার্চ্ছে বলো এদিকে, কার কি দায় পড়েছে?

দায় পড়েছিল আমাদের—খুব মুশকিলে পড়েছিলাম সেবার ঐ বিয়াল্লিশ সনের শেষাশেষি সময়টায়। আজকে নিশিবাবু ঘুরে ঘুরে দেখিয়ে বেড়াচ্ছি—দেদিন ঝোপের আড়ালে পাকা বাঁশপাতার উপর আমাদের দিনরাতের কায়েমি বিছানা হয়েছিল। শান্তি-বউদি তাকিয়া দিচ্ছিল মাথায় দেবার জন্য। তাকিয়ার বদলে একটা পাশবালিশে নিয়ে এলাম—ঐ এক পাশবালিশে এদিক-ওদিক মাথা রেখে অনেক লোকের শোওয়া চলে। ছিলাম অবশ্য মন্দ নয় নিশিবাবু। রাভত্নপুরে শিয়াল ডেকে ডেকে চুপ করত, তখনই উৎসব পড়ে যেত প্রামের ঘরে ঘরে। আলোঁ নিভিয়ে দিয়ে উৎসব। ছায়ার মতো এক একজন আমরা ছাঁচতলায় গিয়ে দাঁড়াছি, ছয়েয়র খুলে তাড়াতাড়ি আপনজনেরা বেরিয়ে আদছে। ফিসফিস কভাবার্তা, খাওয়া-দাওয়া—আমার ছ-বছরের খুকি দেড়টা মাসের মধ্যে কোনদিন আমায় দেখতে পায় নি নিশিবাবু, আমিই তার ঘুমন্ত ছ-চোথের উপর থেকে চুলগুলো সরিয়ে আদর করে যেতাম। সকাল হবার অনেক আগেই চুকতাম গিয়ে আবার বাঁশবনে। দেড়মাস বরাবরই যে এখানে ছিলাম তা নয়। সময় সয়য় ছোটলাইন ধরে দুরের কোন ষ্টেশনে গিয়ে গাড়ি চাপতাম, আবার ফিরে আদতাম। এদিককার কাজের ভার আমাদের উপর, অঞ্চল ছেড়ে পালাবার জো ছিল না। রোজই যে ঘরে এসে খেয়ে পারতাম তা নয়। এক একদিন অচেনা মামুষ দেখা যেত প্রামে —শাঁক বেজে উঠত এবাড়ি-ওবাড়ি।

সে রাতে নিরমু উপোস যেত। কাছাকাছি খেজুর-বনে ভাঁড় পেতে দিয়েছে, কিন্তু বেরিয়ে এসে খেজুর-রস নিয়ে যাবে তাতেও বড়চ কড়া রকমের মানা ছিল।

গোড়া থেকেই বলি শোন। বারটা মনে আছে—বিষ্যুৎবার। হাট বসেছিল সেদিন, হাটবার ছিল, তাই মনে আছে বারটা। সকালবেলা টিপ-টিপ করে বৃষ্টি হচ্ছিল। প্রভাসকে ধরল, হাত বেঁধে নিয়ে চলল। হাঁট অব্ধি খদর-প্রা, মুখে প্রশান্ত হাসি আমাদের প্রভাস মহারাজ —তার হাতে দভি না দিলেও চলত নিশিবাবু। থানা এখন আব তো বাঁধাঘাটে নয়— আসামি পালিয়ে যাবে তার কোন সম্ভাবনা ছিল না। পালাবার হলে অপেক। করত কি দে বাড়ি বদে ? কত জনে সে বুদ্ধি দিয়েছিল, সে যায় নি। ওরা এলে প্রভাস বেরিয়ে এসে হাত তু-খানা এগিয়েই দিল একরকম। হাতে হাতকড়ি পরাল, কোমরেও এই মোটা এক দভি বেঁধে হিড-হিড করে তাকে টেনে নিয়ে চলল। এ পোড়া দালানটা তথন ছিল থানা—এখন ফুলঝুরির গঞ্জে নুতন দালানে থানা উঠে গিয়েছে। কিন্তু সোজাপথে না নিয়ে সারা প্রাম ঘুরিয়ে ঘুরিয়ে, প্রামের বাইরে হাটখোলা অবধি তাকে ঘুরিয়ে বেডাল। তার মানে, দারা অঞ্জের মাসুষ দেখে নিক ওদের প্রতাপ। কাল হল এই প্রতাপ দেখাতে গিয়েই। বেলা হবার মঙ্গে মঙ্গে হাটুরে মানুষ জমতে লাগল, সকলের মুখে এ এক কথা। ভোরবেলা এরা যে যার ঘরের মধ্যে ছিল, থানার লোক যেন ফাঁক বুঝে সেইসময় জুতো মেকেছে একা প্রভাসকে নয় অঞ্চলসুদ্ধ মানুষের মূখে। প্রভাসকে এমনি ভাল-বাসত স্বাই। বাস্বে না কেন নিশিবাব, অত কে করেছে গ্রামের মানুষের জন্ম? ফুলঝুরির চালের কলে হাজার দেড় হাজার মানুষ গিয়ে পড়ল বাইরের চালান বন্ধ করবার জন্স- তখন প্রভাসই ছিল সকলের আগে। বারাগুায় ঐ যে আগ-পোড়া শাল গুঁটি, ঐথানে ঠিক চুপুরে প্রভাসকে বসিয়ে রেখেছিল। মালসায় করে গুড়-মুড়ি থেতে দিয়েছে, তা সে খায় নি। প্রহর্থানেক একটানা জেরা করে ক্লান্ত অশোকবাবু সবে মাত্র খেতে গেছেন, খেয়ে দেয়ে এসে নব উল্লমে আবার এক দফা চেষ্টা চলবে, তারপর পাঁচটার গাড়িতে সবস্থন্ধ মহকুমা শহরে রওনা হয়ে যাবেন, এই সাব্যস্ত হয়ে আছে। কাণ্ডটা ঘটল এই সময়। আশপাশ আট দশধানা গ্রামের বিস্তর লোক দলে দলে মিছিল করে এসে পড়ল। শভা বাজছে, শত শত নিশান উভছে, ভাবতে গেলে এখনো গায়ে কাঁট। দিয়ে ওঠে নিশিবাবু। খাওয়া হল না অশোকবাবুর, এঁটো হাতে বন্দুক নিয়ে ছুটলেন। হাটুরে মানুষও যে যা পেয়েছে হাতে নিয়ে হৈ-হৈ করে এগিয়ে এল। তিনজন মারা পড়ল ঐ জায়গায়, আর একজন পরে হাসপাতালে। প্রভাসের হাতকভ়ি ভেঙে কোমরের দড়ি কেটে কাঁধে তুলে লাফাতে লাফাতে নিয়ে গেল। ভাগা ভাল অশোকবাবুব—জনতার নজর এড়িয়ে এ দোপুকুরে কচুবনের ভিতর গিমে বসেছিলেন, চাঁদ ডুবে না যাওয়া পর্যন্ত এই অবস্থায় থাকতে হয়েছিল নাকি তাঁকে। সত্যি, তাজ্জব ঘটে গেল নিশিবাবু—এক মুহূর্ত আগে যা আমরা স্বপ্নেও ভাবি নি। প্রভাসকে শুধু ছাড়িয়ে নিয়ে আদা নয়—জমাদার-কনেষ্টবল উর্দি-চাপড়াস ফেলে 'বাপ' 'বাপ' বলে পালিয়েছে, তাদেরই ক'জনকে তালাবদ্ধ করে রেখেছে গারদ্ঘরে। তে-রঙা নিশান পতপত করে উড়ছে থানার মাথায়। পাঁচ রাত চার দিন উড়েছিল ঐ ভাবে।

রাত্রি প্রহরখানেক অবধি এই সমস্ত চলল তো নিশিবাব, তারপর চারিদিক স্তব্ধ হলে মাথা ঠাণ্ডা করে ভাবছি, এ কি হয়ে গৈল—ঠিক এমনটা চাই নি, আশাও করি নি এত সহজে এমন দখলে এসে যারে এসমস্ত। কাগজে লড়াইয়ের খবর পড়ি—সে ব্যাপারও এইরকমটা নাকি ? হঠাৎ বিজয় হয়ে যায়, যত মামুষ মরবে আর যত গোলাগুলি চলবে বলে আক্ষালন করা হয় আদলে ভার সিকির সিকিও লাগে না। এর পরবর্তী অধ্যায়ের আঁচ করছি, এ ব্যাপার অবশ্য এখানেই চুক্বে না। আমরা--বয়স যাদের বেশি-সাব্যস্ত করতে পারিনে, কি করতে হবে অতঃপর আমাদের। কিন্তু জোয়ান ছেলেগুলো বেপরোয়া, তাদের রক্ত টগবগ করে ফুটছে, হাসি-ফাূর্তির অবধি নেই, খবর নিয়ে আসে শুধু এই একটা জায়গা নয়—সর্বত্র প্রায় এক অবস্থা। সামাজ্যের হাজার ছিদ্র, সামলাবে ওরা আর ক'দিকে? কত মামুষ আছে শুনি, কত হাতিয়ার ? আর হাতিয়ার হাতে পেয়ে কে কোনদিকে তাক করবে ভারই বা ঠিক কি? ওদের নিজের ঘরের ছেলেরাই বিহক্ত হয়ে বেঁকে বসছে ক্রমে। সদর থেকে ফিরে এদে একজন গল্ল করছে, সাদাদৈত্যর ব্যারাকের সামনে কয়লা দিয়ে লিখে রেখেছিল, কুইট ইণ্ডিয়া—ভারত ছাড়ো। সৈলদেরই একজন নাকি তার পাশে বড় বড় অক্ষারে জবাব দিয়েছে, ফর গড়্স্ সেক – ঈশ্বরের দোহাই, ভারত ছেডে দেখে ফিরতে দাও তাদের। ছেলেগুলো মুখ নেড়ে নেড়ে আমাদেরই উপদেশ দিতে আদে, অত ভাবছেন কি দাদা ? চালাও ত্তুম ুএবার, নেতার মুখ চেয়ে থাকতে হবে না, অবস্থা বুঝে ব্যবস্থা। পোষ্ট-অফিস পুড়িয়ে দিয়েছে, খবরের কাগজ বন্ধ। ছেলেরা বলে, ভাল হয়েছে--বানানো গল্প আর স্থকোশলে পিছু-হঠার বাহাছরি পড়তে হবে না এখন আর। কাগজ আসছে না, তা বলে খবরের প্রচার কিন্তু বন্ধ নেই। গাছে গাছে অলক্ষ্যে এঁটে দিয়ে যাচ্ছে দাইক্লোফ্টাইল করা খবর। হুলস্থুল কাগু। বিদেশে ফৌজ গড়েছে আমাদের। আসছে, তারা এসে গেল বলে। পথ তৈরি করো তাদের জম্ম।

রাস্তায় বড় বড় গাছ কেটে ফেলেছে, পগার কেটেছে দশ-বিশ হাত অস্তর। খেয়া-নৌকো ডুবিয়ে দিয়েছে। ছোট রেললাইনও একেবারে বেমালুম মাঠের সঙ্গে মিশিয়ে দিয়েছে পাঁচ-সাত জায়গায়। সদর থেকে সৈত্য নিয়ে আসা সহজ হবে না আর এখন। রোজই নৃতন নৃতন বাধা তৈরি করছে। আর দিন গুণছি নিশিবারু, খবর নিচিছ সারা ভারতবর্ষে ছড়িয়েছে কি আগুন ? আগা-পাস্তলায় আগুন লেগে গেলে জল ঢালবে তখন কোন দিকে ?

কিন্তু আটকানো গেল না নিশিবাবু। রাস্তায় নৃতন মাটি ফেলে গাছ সরিয়ে মেটে-রডের সারবন্দি ট্রাক হিংস্র জানোয়ারের মতো ঝাঁপিয়ে এসে পড়ল, আর কোন উপায় নেই। সমস্ত রাত্রি হেঁটে জন চারেক আমরা একবার রাণায়ের মোহনা অবধি গিয়ে পড়েছিলাম, কিন্তু দূরের জায়গায় বেশি বিপদ। সবদিকে ভামাডোল চলছে, অচেনা লোক দেখলে সবাই কেমন এক ভাবে তাকায়। মুশকিলের কথা বলব কি সারাদিনের মধ্যে একসুঠো ভাত কি চিঁড়ে জোটাতে পারলাম না, সকলে চোখ-কটমট করে চায়, নৃতন মানুষ দেখে সন্দেহ করেছে পুলিশের চর আমরা। অবস্থা দেখে আতক্ষ হল, দিনের বেলা এই রকম—রাত্রে নিশ্চয় এরা ধরে পিটুনি দেবে। অথচ আয়পরিচয় দেবার উপায় নেই—যত ঢাকাঢাকি করিছ, সন্দেহ তওই বেড়ে যাচেছ সকলের।

চুপি-চুপি বলি তাহলে নিশিবাবু, জেলে গিয়ে যেন সোয়াস্তির খাস কেলেছিলাম ছ-সাত মাসের পর। নিশ্চিস্ত। মাথা থারাপ হল, শুনে তোমরা হায়-হায় করতে, আমার তার জন্ম এতটুকু কফ ছিল না। এক বিচিত্র অনুভূতি—স্বপ্নের মতো এখনো আবছা আবছা মনে পড়ে। মোটা মোটা গরাদে আর উচু পাঁচিলে যেন লোহার কেলা গড়েরাজাধিরাজ হয়ে নিঃশঙ্কে ছিলাম; পথের কুকুরের মতো তাড়া খেয়ে আর ঘুরতে হবে না। রাতে ঘুম হত না, তারাই সব ভিড় করে আসত। কত আনন্দ জানাত, কত তুঃখ করত ৪

এখন সুস্থ হয়েছি, একটা ছেলের চেহারা বড্ড মনে পড়ে, এসে সে ফুঁপিয়ে ফুঁপিয়ে কাঁদত। ফুটফুটে ছেলে, কোঁকড়া কোঁকড়া চুল বছর পাঁচেক বয়স, কথা সুস্পষ্ট হয়নি এখনো। শাস্তি-বউদির ছেলে কাজলের মতো অনেকটা। মরবার সময় আমি কাজলের কাছে ছিলাম, গলার ঘড়ঘড়ানি আর অসহায়। এত বাতাস পৃথিবীতে, একটুখানি বাতাসের জন্ম বার বার হাঁ করছিল অবোধ শিশু। সেই কাজলই যেন গিয়ে কাঁদত আমার কাছে।

শোন থোকা কাছে এসো—

না--

আরও দে দরে গিয়ে বসত।

এনো মাণিক আমার। সন্দেশ পাঠিয়ে দিয়েছে আজকে। খাবে ?

খাই কেমন করে? দেখ, দেখ তো-

কান্নায় ভেঙে পড়ত। গলায় সিক্ষের রুমাল জড়ানো। রুমাল খুলে দেখাত। গলা দিয়ে রক্তের ধারা ছুটল আবার, গলা ছেঁদা করে বুলেট বেরিয়ে গেছে।

খোকা বলে, আমি কত চেঁচিয়েছিলাম। শুনতে পাওনি?

না ভাই, পালিয়ে বেড়াচ্ছিলাম আমরা। মানুষের মুখে তাকিরে দেখবার ফুরসৎ থাকে কি লড়ায়ের মধ্যে ?

খোকা বল্ত, চেঁচামেচি শুনে রাস্তায় গিয়েছিলাম। সবাই ইট মারছে দেখলাম লরীতে। আমিও মারলাম। এই এতটুকু একখানা—বড় ইট তুলতে পারি কি আমি ? আমার ইট পোঁছয় নি লরী অবধি। সত্যি বলচি, আমি বুঝতে পারিনি। সবাই মারছে, আমিও তাই মারলাম। আর অমনি থটাথট আওয়াজ করে তেড়ে এল।

(本?

ফিরে দেখেছি নাকি? কাঁদতে কাঁদতে বাড়ি ছুটলাম। রোয়াকে উঠেছি, দরজার যা দিচ্ছি, ও মাগো—-বলে ডাকছি মাকে! ফটফট আওয়াজ হল, গলা আমার ফাঁক হয়ে গেল। পড়ে গেলাম, মনে হল। বলো তো, বলো—গলার এ ছেঁদা জুড়বে কি কোন দিন ?

আছো নিশিবাবু, সভ্যি সভ্যি ঘটেছিল এ রকম ৷ শুনেছ ভোমরা কেউ ? না নির্জন সেলে ব্যে পাগলের উদ্ভট কল্পনা ?

এমনি যে কত লোক আসত। কত লোকের কত রকম কাহিনী। মনেও নেই সমস্ত, আর বলতে গেলে ভোমার ধৈর্য থাকবে না। ব্যস্ত তুমি এখন মাটিভের ব্যাপারে।

প্রভাসকে শেষ দেখা দেখেছিলাম গরাদের ফাঁক দিয়ে। সে দেখেনি অঘোরে ঘুমুচ্ছিল সে তখন। উজ্জ্বল আলো প্রতিফলিত হয়ে সেলের ভিতরটা অবারিত। ওয়ার্ডার পাহারা দিচ্ছে দরজার সামনে। ফাঁসি-কাঠে কালো বার্ণিশ লাগিয়েছে, চর্বি দিয়ে মেজেছে দড়ি। প্রভাসেরই ওজনের বালির বস্তা ঝুলিয়ে পরীক্ষা করে দেখেছে সকালবেলা। তারা তৈরি।

যুমুচ্ছিল, রাতের স্থকাতা চুর্নিত করে ঘন্টার আওয়াজ এল। শোনা কথা আমার অবশ্য—ধড়মড়িয়ে উঠে বসে সে বলেছিল, দশটা মিনিট সময় চাই যে ভাই। একটু গীতা পড়ে নেব, প্রার্থনা করব একটুখানি।

উদাত্ত কণ্ঠ শোনা যাচ্ছে, শেষ রাত্রের নির্মল আকাশে অঞ্জ ইীরার কুচির মতো ভারা দপদপ করছে—সেই সময় ঘুম ভেঙে উঠে বসে শুনতে পাচিছ, যার কাছে যে দোষ করেছি, মাপ চেয়ে যাচ্ছি ভাই। শুনতে পাও বা না পাও আমায় মাপ কোরো ভোমরা—

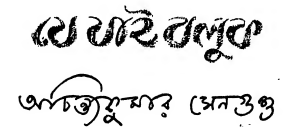
চোখে দেখিনি কিন্তু ছবিটা আন্দাজ করতে পারি নিশিবাবু। পবিত্র আগুনের মতো প্রদীপ্ত মুখ, ফাঁসির মঞ্চে অচঞ্চল উঠে দাঁড়াল তেত্রিশ বছর বয়সের আমাদের প্রভাস মহারাজ।

যে সময় বিচার চলছিল, একদিন তাকে প্রশ্ন করেছিলাম, মামুষ মারতে পার তুমি? সত্যি কি মেরেছিলে।

খানিক হাসিমুখে তাকিয়ে থেকে বলেছিল, মানুষ কি মারা যায় ? জানোয়ার মরেছিল কিনা খবর রাখিনে। তারপর একটু স্তব্ধ থেকে বলল, একটা কাজ কোরো ভাই দয়া করে, মহাত্মাজি বেরিয়ে এলে তাঁকে আমার প্রণাম জানিও।

প্রশান্ত হাসি হেসে আবার বলল, কি অত ভাবনা করছ ? জন্মেছি যথন, মরবই। যিনি জীবন দিয়েছেন, ফিরিয়ে নিচ্ছেন তো তিনিই।

প্রভাসের পদকটা মীটিঙের মধ্যে কে নিচ্ছে হাত পেতে? লক্ষ্মণ মাইতি মশায় নিজেই হয়তো কম্পমান হাতে বৃকের উপর ঝুলাতে যাবেন। আর ভাল এক বফুতা ফেঁদে বসবেন, রাজপুত ও শিখের ইতিহাস থেকে নজীর তুলে তুলে তুলনা করবেন। সামলে থেকো কিন্তু নিশিবাবু, পাশ থেকে সেই সময় কথা জুগিয়ে জুগিয়ে দিও। নইলে মাঝখানে হঠাৎ থেমে গিয়ে তিনি আঁন-আঁন করবেন, কোটরগত চোখ বেয়ে জলের ধারা বইবে, যজ্ঞ পণ্ড হবে তোমাদের।



( পূর্ব প্রকাশিতের পর \ কুড়ি

ঘরের কোণের অন্ধকারটা যেন বেশি স্পাষ্ট মনে হল, বেশি নিশ্চল। কেমন-যেন ভারী একটা স্তব্ধতা জমে উঠেছে শক্ত হয়ে।

একটু ভয় পেল অধিপ। বললে, 'কে?' কোনো উত্তর নেই। হাত বাড়িয়ে আলো জালল। তামদী! একটা গ্রাড়া কেঠো চেয়ারে নিম্পন্দ হয়ে বসে আছে। যেন ঝড়ের মধ্য দিয়ে পথভ্রান্ত একটা পাখি উড়ে এসেছে। ছিন্নপক্ষ। এ তার কি চেহারা, কি বেশবাস! অধিপ খানিকক্ষণ স্তম্ভিত হয়ে রইল। সত্যিই চিনবে কিনা ঠিক করতে পারল না।

'এ কি, আপনি এখানে ?'

'দরজা খোলা পেলুম আর অমনি চুকে পড়লুম।' তামদী শুকনো মুখে হাদলঃ
'আজ যে দিকে তাকাই দেখতে পাই দরজায় তালা আঁটা।'

ভাগ্যিস ঘর তথন খোল। রেখে গিয়েছিলুম! তাই কি বলবে অধিপ উচ্ছুসিত হয়ে ? আত্মহারা হয়ে ? না, বলবে, আবার কেন এই প্রভ্যাখ্যাতের আস্তানায় ? গলার স্বরে ফোটাবে নাকি সেই অভিমানের উগ্রভা ?

কি বলবে বুঝতে পারছেন। অধিপ। শুধু বললে, 'আপনার কী হয়েছে?' 'সব চুরি হয়ে গিয়েছে।'

ন এবারও হাসতে চেয়েছিল তামসী, কিন্তু আশ্চর্য, হাসি ফুটল না। কেমন যেন নাকে-কাঁছনে শোনাল কথাটা। নিজের কানে শুনে নিজেরই লজ্জা করতে লাগল। এত সব ঘটে যাবার পরেও তার শুধু সেই চুরি যাবার কথাটাই মনে হচ্ছে। আহা, কী এমন তার চুরি হয়েছে না-জানি। গিয়েছে তো ক'টা নোংরা গয়না, তার পাবলিসিটির পোস্টার। একজনের লেলিহচক্ষুর লোভোজ্জল চাহনি। গিয়েছে তো বেঁচে গিয়েছে। পবিত্র হয়েছে, স্বাভাবিক হয়েছে। ফিরে পেয়েছে তার মৌল অথওতা। প্রেম যথন যায়, তথনও প্রেমের মতই একটা বড় জিনিস এসে বুকে বাজে। সেই বাজাটাকে সে বাজনা করে দেখবে না কেন? যা সত্যিই মুক্তি তাকে সে চুরি বলবে কোন হুংখে ?

'কী চুরি হয়েছে ?'

'না, চুরি নয়।' স্বচ্ছ মুথে হাসল এবার তামসী। বললে, 'চাকরিটা শুধু গেছে। স্মার, বে-বাড়িটায় ছিলুম সেখান থেকে ঘাড়ধাকা খেয়ে বার হয়ে গেছি।'

'তার মানে ?'

সংক্ষেপে সব বললে তামদী। শুধু রণধীরের কথাটা জোর করে চেপে গেল। উৎপীড়ক নিঃসহায়ের উপর প্রবল নির্যাতন করছে এ বর্ণনায় জৌলুস আছে, যে আসলে অক্ষম তারও তথন স্পর্ধার শেষ নেই। কিন্তু যাকে সমস্ত-কিছু দিয়ে দিতে পারি, সে সমস্ত-কিছু ফেলে তুচ্ছ ক'টা গয়নার টুকরো নিয়ে পালিয়ে গেল এ বর্ণনার মধ্যে লজ্জা ছাড়া আর কী আছে। একদিকে প্রসীড়ক অগুদিকে প্রসীড়িত—এ কাহিনীর মধ্যে

নাটকীয় ঔজ্জ্বল্য আছে; কিন্তু একদিকে এক চোর অস্তাদিকে এক ভিক্সুক—এ কলঙ্ক-কথা কাউকে বলতে যেয়ো না।

'তারপরে বেরিয়ে এসে দেখলুম যাবার কোথাও জায়গা নেই। ভাবলুম আপনি আছেন।'

ভাবলুম, আপনি আছেন! মুহূতে নিজেকে অধিপের অনেক বড় মনে হল, অনেক বলশালী। যেন অনেক ডাল-পালা-মেলে-দেওয়া বিশাল বনস্পতি। অনেক বেড়েগেল তার দায়িত্ব, তার আশ্রিতসৌজন্য। তার ছায়ামগুল। হৃদয়ের মধ্যে সে একটা নতুন শক্তি, নতুন স্তর্গতা অমুভব করলে। নিকামতার শক্তি, নিকামতার স্তর্গতা আপনি আছেন! নিজের থাকার এত বড় স্বীকৃতি আর কথনো খুঁজে পায়নি নিজের মধ্যে।

'কিন্তু না, এ কিছুতেই সহা করা যাবে না।' তক্তপোষে বসা ছিল অধিপ, ঝটকা দিয়ে উঠে দাঁডাল: 'এর শোধ নিতে হবে।'

'কী ভাবে?' ফিকে চোথে জিগগেস করলে তামসী।

'চাকরি নিয়েছে নিক, কিন্তু বাড়ি থেকে মুখের কথায় তাড়িয়ে দেয় কোন আক্ষেপে ? জানি, বাড়িতে থাকবার আপনার স্বন্ধ ছিল না, তাই বলে নিজের হাতে আইনের লাগাম তুলে নিতে পারে না জ্ঞানাঞ্জন। ইচ্ছেমত মুখের উপর বন্ধ করে দিতে পারেনা দরজা। না, আপনি উঠুন, চলুন আমার সঙ্গে।'

'কোথায় ? অধিকার সাব্যস্ত করে ঢুকব গিয়ে আবার সেই ঘরে ? সেই অসত্যের আশ্রয়ে ?'

'না, থানায় যাব আমরা। জ্ঞানাঞ্জনের নামে পুলিশ-কেদ করব।'

'বস্থন। উত্তেজনাটা বিফল হতে দেবেন না।' উদাসীনের মত হাসল তামসী।

না, উত্তেজনটা উপেক্ষা করবার নয়। এতদিন কোনো-কিছু কাজ পায়নি অধিপ যার মধ্যে দে মন লাগাতে পারে। ঢেলে দিতে পারে তার সমস্ত প্রকৃতি। বড় বেশি নির্থের মত তার দিন কেটেছে। ছন্দহীনের মত। আজ হঠাৎ যেন দে নিজেকে আবিকার করল। খুঁজে পেল তার ভঙ্গির তেজ্পিতা। আপনি আছেন! রক্তের মধ্যে শুনতে পেল সেই জীবনের ঘোষণা।

অধিপ বসল না। যেন পরেবে না সে আর স্থির হয়ে বসতে। তার সেই মদিরমন্থর আলভ্যের মুহূর্তগুলি যেন উড়ে গিয়েছে ঋতুবদলের পাখির মত। সে এখন মেঘলেশলীন তথ্যতাত্র আকাশের মত খাঁ থাঁ করছে। তুঃসহ একটা জালা জ্বছে তার রক্তের মধ্যে। অশ্বরকম স্থালা। একটা প্রবল প্রতিপক্ষতার সঙ্গে ক্ষ্মাহীন সংঘর্ষে নিজেকে ব্যক্ত, পরিব্যাপ্ত করার আর্তনাদ।

'অক্টায়ের যখন দেখা পেয়েছি মুখোমুখি, তখন তাকে আর ছেড়ে দেয়া হবে না। হাতের কাছে মার দেবার মত অক্টায়ের দেখা পাওয়াটাও একটা সোভাগ্য। না, আপনি উঠুন।'

তামসী এতটুকু গা করল না। একটি শাস্ত সৈথে নিজেকে সংবরণ করে রইল। বলল, 'নিজের ছোট স্বার্থের ওজুহাতে নিজের লাঞ্ছনার বিজ্ঞাপন দিতে রুচি নেই। জিনিসটাকে বড় করে দেখি। নিজের মাঝে দেখি এবার জনতাকে। আমার উচ্ছেদের মাঝে সমস্ত বিতাডিতের অপমান।'

'তাই বলে হাত গুটিয়ে বসে থাকতে পারেন না আপনি। অন্যায় যত তুচ্ছ হয়েই আফুক তা অন্যায়। অন্যায় যে করে, তার চেয়ে অন্যায় যে সহু করে, তার অন্যায়টাই বেশি।' অধিপ ঘরের মধ্যে অস্থিরের মত কয়েক পা পাইচারি করে নিল। বললে, 'জনতা কবে আপনার জনে। রাস্তায় এসে দাঁড়াবে তার অপেক্ষায় ঘরের মধ্যে বসে থাকলে চলবে না। নিজেকে আজ আপনার দাঁড়াতে হবে জনতার প্রতিভূ হয়ে। দৃষ্টাস্ত দেখাতে হবে আপনাকে। মুখ বুজে যে সহু করা যায় না তার দৃষ্টান্ত। আপনি যে তাদেরই লোক, জনতা নইলে চিনবে কি করে ?'

ভামদী প্রথম চন্দ্রলেখার মত একটু হাদল। বললে, 'আপনার চাক্র কোণায়?'

সমস্ত স্থার যেন কেমন হালকা হয়ে গেল। অধিপ টোক গিলে বললে, 'বাইরে কোখাও গেছে হয়ত। কেন. কি দ্রকার ?'

'বা, একটু চা করে দেবে না ?' তামসী মোহমাখানো গলায় বললে। যেন বসবার ভঙ্গিটা আরো একটু শিথিল করলে। "'কতক্ষণ ধরে চুপচাপ বসে আছি বলুনতো।'

অগক্যে অধিপের ভয় করে উঠল। চকিত চোথে তাকাল তার মুখের দিকে। সম্পূর্ণ আলো পড়েনি মুখের উপর। মনে হল সেমুখে যেন গৃহকোণের প্রাদীপের স্নিগ্ধতা, রৌজরুক্ষ দিনের শুন্ধতা নেই। অধিপের ভয় করে উঠল। তার রেখা যেন নিস্তেজ, ভঙ্গি ফুর্তিহীন। অগ্নিকোণে যে-একটুকরো মেঘ দেখেছিল আকাশে, কে জানে, হয়তো তাতে ঝড় নেই সংহত হয়ে, আছে বা শুধু ঘুমপাড়ানির বৃষ্টি। পাখা-ঝাপটানো যে-একটা শিকারী শ্যেন দেখেছিল, সে হয়তো আদলে একটি কলহংস।

না, না, তা হতে পারে না। তা কি করে হয়?

'চা-টা পথেই কোথাও খেয়ে নেয়া যাবে। চলুন, দেরি করে কোনো লাভ নেই।' 'ক্ত দিন দেরী করতে হয় তার ঠিক কি।' তামসী বললে প্রায় ডক্ময়ের মত। 'এক পেয়ালা চায়েতেই তো শুধু চলবে না, রাত্রে ভাত থেতে হবে, ঘুমুতে হবে, নিশ্চিম্ন রাত্রির পর পেতে হবে নতুন দিনের আরম্ভ। এমন কত দিন তা কে বলতে পারে?' আলোর মুখ সরিয়ে এনে চোখে ঝিলিক দিল তামসীঃ 'তার ব্যবস্থা করতে হবে না? আমাকে নিশ্চয়ই মেঝেতে শুতে দেবেন না, তাই আর একটা বিছানা দরকার। আর, দেখতেই তো পাচ্ছেন, দ্বিতীয় কাপড়-জামা নেই সঙ্গে, তাই—' অসহায়ের মত অমুচ্চারিত বেদনায় ভামসী হাসল।

'এইথানে থাকবেন আপনি ?' চারদিকে উত্তাল অন্ধকার দেখল অধিপ।

'নইলে আমাকে ফুটপাতে থাকতে বলেন ? কেন, আমি কি ভিথিরি, না, চোর, না, গাঁটকাটা ?'

'তা কেন। তাই বলে আমার এখানে? আমি একো—' 'আপনার ভয় নেই। আমিও একেবারে মুক্ত।'

এত সাহস এত শক্তি কোখেকে পেল তামসা ? পেয়েছে তার অপমানে, তার পরাভবে, তার সমস্ত-কিছু-হারিয়ে-ফেলার মাকস্মিকতায়। তার আজ কিছুই যে নেই.এটাই তার প্রকাণ্ড অহংকার, প্রচণ্ড ক্ষমতা। আর, যার এত সাহস এত স্বাধীনতা, তার জন্মে অধিপের ভয় কিসের ?

না, ভয় তার ঐ বেদনাবিদ্ধ চোখকে, রমণীয় রিক্তভাকে; কে জ্ঞানে, হয়তো বা তার উদ্দীপ্ত ঔদ্ধত্যকেই। কে জানে, হয়তো ঐ চোখ নিয়ে আসবে অন্ধকারের মদিরা, রিক্তভা চাইবে প্রসন্ধ পুপাভূষণ আর এই ঔদ্ধত্য নিয়ে আসবে হয়তো বা আবেগের আবিল্য। ত্রুশ্চর তপস্থার কাঠিপ্য যাবে কাদা হয়ে। প্রাণপণ শক্তিতে মনে যে মরুবিস্তার করেছিল হয়তো অলক্ষ্যে সেখানে শপ্পশ্যা রচনা হবে। অধিপ থমকে দাঁড়াল।

বললে, 'আমার ভয় কি। আমি পুরুষ। আমি নির্দায়িক।

'আরো বলুন। আমি বাঘ, আমি ভালুক, আমি চোর, আমি ডাকাত। যাই বলুন, বাঘ-ভালুকও মানুষকে ভয় পায়, আর, চোর-ডাকাতের কথা বলবেন না দয়া করে। চোর-ডাকাত চের দেখা আছে আমার! জানা গেছে তাদের মুরোদ কত।'

'কিস্তু থাকবেন যে, কী বলে সান্ত্রনা দেবেন নিজেকে ? মৌথিক একটা চাকরির চুক্তিও আন্ধ নেই আমাতে-আপনাতে।'

তামদী নির্মল মুখে হাসল। বললে, 'সেইটেই দান্ত্রনা। আজ আর কোনো ছন্মবেশ নেই, গোঁজামিল নেই। আজ আমরা দমান-দমান। আমার-আপনার হুই পাশের হুই ঘরের মধ্যেকার দরজা আজ হুইদিক থেকে খোলা। একদিকে বিশ্বাস আরেক দিকে বন্ধুত্ব।' অধিপ তামদীর চেয়ারের কাছে এদে দাঁড়াল।

তামদীই বললে, 'আজ আমরা মুখোমুখি নয়, পাশাপাশি। আজ আর চাকরি নয়, কাজ, কাজ। আপনি মুনিব আমি চাকর, আপনি লুব্ধ আমি ক্ষুব—এ আমাদের পরিচয় নয়। আপনিও কর্মী আমিও কর্মী এই আমাদের বন্ধনহীন সম্বন্ধ। এই সমক্ষিতা, সহক্ষিতা। কি, রাজি ?'

রাজি, রাজি। উল্লসিত হয়ে উঠল অধিপ। কাজ, কাজ, কাজ। ছোট কাজ, বড় কাজ, অনেক কাজ। অনেক কাজেই দেশের কাজ। ভাঙবার কাজ, গড়বার কাজ। স্বপ্ন দেখার কাজ। স্বপ্নকে সত্য করার কাজ।

'তবে এখন থেকেই কাজ আরম্ভ করে দি।' অধিপ স্থিরপ্রতিজ্ঞের মত বললে। 'কি চায়েরে জন্মে জল গ্রম করছেনে ?'

'তা করছি। কিন্তু প্রথমেই থানায় চলুন। জ্ঞানাঞ্জনের নামে এজাহার করুন গে দারোগার কাছে। আমি আছি, অত্যাচারীর বিরুদ্ধে উঠে দাঁড়োন জোর করে।'

'আপনি থাকলেও যে উঠে দাঁড়াতে পারব এমন মনে হয় না।' তামদী হাসল। 'ডান পাটা আমার অসম্ভব কেটে গিয়েছে।' বলতে-বলতে বাঁ হাটুর উপর ডান পা সে তুলে দিল। ডান পায়ের গোডালি ঘিরে মস্ত একটা ব্যান্তেজ।

'কি করে কাটল ?'

'আর বলবেন না! ঘরময় ভাঙা কাঁচের টুকরো। তাগুবের অবশেষ। ঝাঁট দিয়ে মেঝেতে একটু শোবার জায়গা করতে পারি এমন ফাঁক নেই। কোন ফাঁকে পদাঘাত করে বসেছি থেয়াল করিনি। রাগটা বেশি ছিল বলে পদাঘাতটাও প্রবল হয়েছে।'

নিচু হয়ে ঈষৎ ঝুঁকে পড়ে অধিপ জিগগেস করলে, 'কি, ভিতরে আছে নাকি কাঁচের টুকরো?'

'বোধহয় নেই। কিন্তু যন্ত্রণায় পা এখন ছিঁড়ে পড়ছে। সারাদিন এই কাটা পায়ে ঘুরে বেড়িয়েছি, আর এখানে, এতক্ষণ এই পা ঝুলিয়ে বদে থাকার দরুন একেবারেই নাড়তে পারছি না। ও কি, পায়ে হাত দিচ্ছেন কি বলে? মনে নেই, আপনার জরের সময় আপনার কপালে আমি হাত দিইনি ?'

'আপনি বস্থন, আমি একজন ডাক্তার নিয়ে আদি।'

'আপনার কি বুদ্ধি! ডাক্তার এসেই প্রথমে গরম জলের থোঁজ করবে। তাই আগে উমুন ধরিয়ে জল চাপান। আর, জল যদি গরমই হয় তবে চা এক বাটি থেয়ে নিতে দোষ কি।'

স্ভ্রিই তো। কিন্তু নিশি কোথায়? উন্মূন যে ধরানো হয়নি এখনো।

'কে? আপনার চাকর ? আমাকে বসিয়ে রেখে চলে গেল বাইরে। বলে গেল, রাত্রে আজ আর রাঁধবনা, হোটেল থেকে বাবুর ভাত নিয়ে আসব।'

'কী সর্বনাশ! আপনার তবে খাওয়া হবে কি করে ?'

'খাওয়ার চেয়ে পা টান করে গুয়ে পড়ারই আমি বেশি পক্ষপাতী। সন্তিয়, দিন না কোথাও একটা শোয়ার জায়গ। করে। সমস্ত পাট। একেবারে খেয়ে যাচ্ছে ।

ঘরের চারদিকের আনমন। বিশৃংখলাগুলো তাকিয়ে রইল অসহায়ের মত। ব্যস্ত হাতে অধিপ তাদের সংস্কার করতে বসল, হয়তে। বা একটু স্থন্দর করতে বসল। বিছানাটা পেতে কেললে। চাদর বদলাল। বালিশের অভ বদলাল একে-একে। তৃপ্ত চোথে তামসী দেখতে লাগল একটি সংগঠনের কাজ। একটা মৃত-মলিন ঘর কি ভাবে পুন্জীবিত হয়ে উঠছে। ভূলে যাচ্ছে তার অপরিচছয় অতীত, গুরুভার বিষয়তা। চলে আসছে নব জীবনের উপকূলে। চাই গেবার স্পর্শ, স্মেহের স্পর্শ, সার্থহীন কর্মের স্পর্শমণি।

আজ মধ্যরাত্রে থেকে-থেকেই অধিপের ঘুম ভেঙে যাচছে। পাশের ঘরে মেঝের উপর শুকনো মাতুর পেতে শুয়েছে বলে নয়, বারে-বারে একটা কথা মনে করে নিজেকে চমকে দেবার জন্মে। কী যেন আশ্চর্য কী ঘটেছে যেটাকে লুকিয়ে-লুকিয়ে অমুভর্ব করার জন্মে, কী যেন আশ্চর্যতর আরো ঘটবে তাকে অম্পন্ট চেতনায় অম্বেষণ করবার জন্মে।

তুই ঘরের মাঝখানে দরজাটা খোলা রয়েছে। দরজাটা বন্ধ হয় তামসীর দিক থেকে। তবু তামসী এতটুকু ব্যস্ত হয়নি। বলেছে একদিকে বিশ্বাস, আরেক দিকে বন্ধুই। ভাবতে অছত লাগে অধিপের। এত তেজ এত দীপ্তি সে কোথা থেকে সংগ্রহ করে আনল, আত্মার কোন রজাকর থেকে? স্পর্শসংকোচপত্রিকা ছিল, আজ হয়ে উঠেছে নির্বারিত অসিপত্রিকার মত। রিক্তভার মধ্যে এত শক্তি এত সৌন্দর্য ছিল তা কে জানত? কিন্তু অধিপকে তার বিশ্বাস হল কিসে, কিসের উৎসাহে? ব্যাণ্ডেজশুদ্ধু পা যথন সে তুলে ধরেছিল তখন তা ছোঁবার জত্যে সে বাস্ত হয়ে হাত বাড়িয়েছে, আর হাত রাথতে চেয়েছে পায়ের অনাবৃত অংশটুকুর উপরে। অবচেতন মনে হয়তে। আজা সেই ইচ্ছাটিই আছে য়ে একটি অতকিত অথচ স্পন্দময় স্পর্শেই সে তার গভীর আকৃতি প্রকাশ করতে পারবে। ভাক্তার যথন পা ধুয়ে বেঁধে দেবার পর প্রেসকৃপশানে কা নাম লিখবে জিগগেস করেছিল, তখন অধিপ কেন তার নাম বলেনি, কেন বলেছিল যা হয় লিথে দিন একটা? তার গহন মনে তথন কি এই অজানিত ইচ্ছাই ছিল না ভাক্তার মিসেস মজুমদার লিখবে? নইলে শুতে যাবার আগে বারে-বারে তামসীকে সে এই একই কথা মনে করিয়ে দিচ্ছিল কেন, মাঝখানের দরজাটা তামসীর দিক থেকে বন্ধ হয়, কফৌস্টেই হলেও যেন একবার উঠে থিল চাপিয়ে দিতে সে না ভোলে। না, বিশ্বাস নেই অধিপকে।

না, তেমন কিছু বিশ্বাস নিম্নেও তামসী আসেনি। ধরা দেবার জন্যেই এসেছে।
ঝড়ের তাড়া-খাওয়া দেয়ালের কোণ-ঘেঁষা পাখীর ছানার মত। এসেছে স্পর্শের উত্তাপে
স্বাস্থ্য ফিরে পেতে। তাই ডাক্তার যখন নাম লিখেছিল প্রেসকুপশানে, তামসী মুখ টিপে
হেসেছিল, বলেছিল, যা-হোক, মর্যাদা দিয়েছেন আমাকে, চিরস্কনী কুমারী ভাবেন নি।
কে জানে, হয়তো বা এসেছে ফিরে-না-যাওয়া চেউয়ের মত, নিজের উত্তেজনায়। সীমাতিক্রান্ত
হয়ে। তাই অধিপ যখন বলেছিল দরজাটা বন্ধ করে দিতে, তামসী বলেছিল উত্তরে,
বন্ধ করতে হলে আপনাকেও চলে আসতে হয় এ ঘরে। আমার এমন সাধ্য নেই বিছানা
ছেডে নেমে দাঁডাই।

'কী সাহসে আমার কাছে আপনি এলেন?' স্পৃটাস্পণ্টিই জিগগেস করেছিল অধিপ।
'আমি দেদিন যথন চলে যাই আপনার বাড়ি থেকে, আপনার মনে আছে কিনা জানিনা, আপনি অন্ধকার দিঁড়িতে আলো জেলে ধরেছিলেন। অবাধে চলে যেতে পারি তার পথ দেখিয়ে দিয়েছিলেন। থেকে থেকে সেই সিঁড়িটাকে আমার মনে পড়েছে। ডেকেছে আমাকে সিঁড়িটা। মনে হয়েছে, আবার অবাধে সিঁড়ি বেয়ে চলে যেতে পারি আপনার ঘবে। কি, পারি না?'

না, আর সিঁড়ি নয়, শুধু একটা দরজার ব্যবধান। তাও খোলা দরজা। অহ্ধকারে চুপ করে বোবার মত দাঁড়িয়ে আছে। অথচ এই চোকাঠটুকু পেরোবার তার শক্তি নেই। কে কবে তা ভাবতে পারত ? মদের বাক্সটা নিশি রেখে গেছে সরিয়ে। ঘুম না আদে, কিছুটা খেয়ে নিতে পারে সচছন্দে। তারপর সে যদি নির্ভূল পায়ে চলে যায় ও-ঘরে, নেমে যায় সে ঘুমের সরোবরে, কে তাকে বাধা দেয়। কে যে তাকে বাধা দেয়, আশ্চর্ম, কিছুতেই বুঝতে পারেনা অধিপ। একটা নিরাশ্রয় নিঃসম্পর্ক মেয়ের জন্যে কেন এত জ্বাবদিহি? কেন একটা ক্রীণ, তুর্বল মেয়ে তাকে তার ঘুমের পাহারায় বসিয়ে রাখে সারা রাত? কেন তাকে বৈরাগ্যের মাল শোনায় ?

কে উত্তর দেবে ?

উত্তর তামদীই দেবে একদিন। বলবে, ধৈর্য ধরো। ঘুম যাও। অঙ্কুর থেকে কিশলয়, কিশলয় থেকে কোরক, কোরক থেকে ফুল। দাও কিছু শিশির, দাও কিছু রৌজের মাধরী। দেখবে তোমার চোখের দামনে ফুটে উঠব দেখতে-দেখতে।

'কি করে আমার ঠিকানা জানলেন ?' জিগগেস করেছিল অধিপ।
'কে যেন বলেছিল সেদিন।'

(全 %

'কে বলেছিল সেটা তুচ্ছ, মনে করতে পারছি না। কিন্তু গুনে অবধি ঠিকানাটা

যে মনে করে রেখেছি সেইটেই লক্ষণীয়। কত দিন ভাবতুম আপনি চলে আদবেন নিজে থেকে। বক্সি কিন্তু ভাবত এসে চলে গিয়েছেন কোন ফাঁকে। কেন আসেননি বলুন তো? দরজা থোলা রাখলেও বুঝি আপনার নিষেধ মনে হয় ?'

'আমি যদি এথানে না থেকে আজকে আমার বাড়িতে থাকতুম ?'

'তা হলে তো আর কথাই থাকত না। হোটেল থেকে এনে ভাত খেতে হত না তা হলে। শুতে হত না পুরুষের হাতে-করা রুক্ষ নিছানায়। তখন সেটা স্থান হত না, ঘর হত।'

আজ ঘুম যাও। ধৈর্ম ধরো ক'দিন। কুছেলিকা তরল হয়ে যাবে। দেখা দেবে সুর্যের সারল্য। উন্মাদ হাওয়া আসবে সমুদ্রের থেকে।

ভগবান, রক্ষা করো। অন্ধকারে নিঃশব্দে অধিপ আত্নাদ করে উঠল। রক্ষা করো আমাকে। রক্ষা করো তামসীকে। রক্ষা করো নতুন দিনের যুযুধান যুবক-যুবতীকে। আমি বড়, বরসে, অভিজ্ঞতার, তঃখসহনের প্রতিশ্রুতিতে। ত্যাগ স্বীকারের তপঃক্লেশে। আমাকে বড়ই থাকতে দিও। নামিয়ে নিয়ে এসো না উচ্ছিদেটর আস্তাকুড়ে। যেখানে নিয়েট দেয়াল সেখানে নয়, যেখানে খোলা দরজা, সেইখানেই তোমার নিষেধ থাক নিষ্ঠুর হয়ে। একটা ক্ষাণকায় তুর্বল মেয়ের কাছে যে হেরে যাচ্ছি তার মাঝে আর কোনো বৃহত্তর জয়ের জন্মপত্র যেন লেখা থাকে। ক্লান্ত, বিতাড়িত নির্যাতিত তামসী, তবু তাকে যেন রাখতে পারি জাগিয়ে। জাগরণের সেই জপমন্ত্র যেন ভুল করে না ফেলি। যে লাল মেঘে ঝড় আসবার কথা সে মেঘকে যেন স্থান্তের স্বয়ে সোণালি করে না দেখি। বিত্যুত্তের বিহ্নিতে না গৃহকোণের বাতি জালাই। আমাকে তার দীকাগুরু করো। রণগুরু।

ঠুন ঠুন করে কাঁচের পেয়ালার শব্দ হল। কখন নিশ্চিন্ত বিশ্বতিতে ঘূমিয়ে পড়েছিল অধিপ, চমকে চেয়ে দেখল, এক গা রোদ উঠে গেছে। কী যেন কী একটা আশ্চর্য ঘটনা ঘটেছে মনে-মনে ঠিক আয়ত্ত করে নেবার আগেই দেখতে পেল, ভামদী। হাতে চায়ের পেয়ালা। হাসিমুখ। কোথায় আগুণ, কোথায় জল, নিজের চেপ্তায় একটা কিছু যে তৈরি করে এনেছে ভার প্রতিভাস।

'কেমন আছেন ?'

'যন্ত্রণা অ্বনেক কমে গিয়েছে। হাঁটতে পারছি, থোঁড়োনোটা কমেছে অনেকটা। কিন্তু ভয় নেই' তামসী হাসল, 'এখনো পালাবার মত হয়নি।'

গোড়ালি উচু করে-করে এ-ঘর ও-ঘর চলাচল করছে তামসী। নানান কাজের অছিলায়। কাল অধিপ যেটুকু করেছিল তার চেয়ে অনেক বড় পরিকল্পনা।

অধিপ শুধু দেখছে আর ভাবছে, কাজটা কি ভাঙবার না গড়বার ? (ক্রমশঃ)

# WIRMIDM

িজ্যতের পূর্বশোর একট কবিতার বই-এর ঝালোচনা-প্রদঙ্গে সমালোচক জ্রীজীবনানন্দ দাশের কবিতা সহচ্চে কথা বলেছেন বা সমর্থনযোগ্য নয়। সমালোচকের বাস্তিগত মতামতের কঠরোধ করা অনুচিত কিন্তু তার প্রতিবাদ যদি সম্ভব হয় ভবে তা জানিয়ে রাখা উচিত। জীবনানন্দ ষয়ং সে-প্রতিবাদ করেছেন, তার প্রতিবাদ প্রতিবাদমাত্র নয়—এ-যুগের কবিতার উপর একটি ফুন্সর, সংক্ষিপ্ত প্রবন্ধ।—সম্পাদক ]

(১) রামেন্দ্র দেশমুখ্যের বই রিভিয়ু করতে গিয়ে নীরেন বাবু বলেছেনঃ 'জীবনানন্দ দাশের আত্মঘাতী ক্লান্তি থেকে তিনি মৃক্ত'। 'আত্মঘাতী ক্লান্তি' আমার কবিতার প্রধান আবহাওয়া নয়, কোনোদিনই ছিল ব'লে মনে পড়ে না। 'আত্মঘাতী ক্লান্তি'র অভিযোগ প্রতিষ্ঠিত করবার জন্ম তিনি লাসকাটা ঘরের কবিতাটি বেছে বের করেছেন। এ কবিতাটি প্রায় ১২।১৪ বছর আগে রচিত হয়েছিল। কবিতাটি subjective নয়, একটা dramatic representation মাত্র; কবিতাট পড়লেই তা' বোঝা যায়। Hamlet বা Lear বা Macbethএর 'আত্মঘাতী ক্লান্তি'র সঙ্গে সেক্সপীয়রের যা সম্পর্ক ও কবিতার ক্লান্তির সঙ্গে লেখকের সম্পর্ক টুকুও সেইরকম। কবিতাটিতে Subjective note শেষের দিকে ফুটেছে; কিন্তু সে তোলাসকাটা ঘরের ক্লান্তির বাইরে—আনক দ্রে—গ্রক্তির প্রাচুর্য্য ও ইতিহাসের প্রাণশক্তির সঙ্গে একাত্ম করে আনন্দিত করে রেখেছে কবিকে। তবু নীরেন বাবু লাসকাটা ঘরের নায়ককে নায়কের প্রস্তার সঙ্গে ওতপ্রোত করে না জড়িয়ে কবিতাটি আত্মাদ করতে পারেন না মনে হয়। তিনি কি সেক্স্পীয়রকে Macbeth বা Bardolph, Dogberry বা Gobbo মনে করেন গ

তা ছাড়া লাসকাটা ঘরের কবিতাটিকে তো আমার সমগ্র কাব্যের একটি শ্রেষ্ঠ representative হিসেবে গ্রহণ করতে পারা যায় না। ঐ কবিতাটির নিক্ষে আমার সমস্ত কাব্য অধ্যয়ন করতে যাওয়া ভুল।

- (২) 'আত্মঘাতী ক্লান্তি' বা আজকের যুগের যে কোনোরকম ক্লান্তি থেকে মৃক্তি পেতে হ'লে শুধু 'আশাবাদী মনোভাব' কবচের মতন হয় কোনো জ্ঞান-বিজ্ঞানালয় থেকে কিনে আনলে চলবে না। সে মনোভাব আশাবাদী হতে পারে, কিন্তু তা আরোপিত ও আড়েই—আভাবিক ও সার্ব্বজনীন নয়। 'প্রচুর হয়েছে শুল্ঞা, কেটে গেছে মরণের ভয়' বালভাষিত, কিন্তু কবিতা নয়; শুল্ঞ প্রচুর হলেই যে মরণের ভয় কেটে যায় না আজকের এই জটিল শতাকীতে শিশুকে এ কথা কে বোঝাবে ? নীরেনবার্ হয়তো মনে করেন এ রকম কতকগুলো লাইন লিখতে পারলেই কবিতা হয়, আশাবাদী মনোভাবের পরিচয় পাওয়া যায় এবং আত্মঘাতী ক্লান্তির থেকে মৃক্তিলাভ সম্ভব; বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গিরও উদয় হয়। কিন্তু অর্থের সিঁড়ি এত সোজা নয়।
- ু(৩) আধুনিক কবিতায় বে 'আমি'র ব্যবহার করা হয়—যেমন 'ইতিহাস্যানে' এক আধটু করেছি— সে 'আমি' যে কবির নিজের ব্যক্তিগত সতা মোটেই নয়, কবিমানসের কাছে সমাজ ও কালের ক্লণ যে ভাবে ধরা পড়েছে তারই প্রতিভূ সন্তা,—আধুনিক কাব্য পড়বার সময় অনেক সমালোচকই তা

মনে রাখেন না; ফলে 'ইতিহাস্যানের' জায়গায় জায়গায় যে ক্লান্তি—আআ্ঘাতী কি না জানি না— সেসব কবির নিজেরই ব্যক্তিগত ক্লান্তি মনে করে ওঁরা কবিতা পাঠ করতে পারেন। কিছু এ রকম কাব্যপাঠ সমালোচকদের নির্বিচার আ্মপ্রাসাদ ছাড়া আর কিছুই নয়।

(৪) জ্ঞান-বিজ্ঞানাল:য়র প্রাচুর্য্য আজকাল অনেক। ওরা প্রত্যেকেই বিজ্ঞানী, ও বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভিঙ্গির মালিক। কবি তা' জানে। নিজেও সে বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গি মেনেই চলে; না হলে সে কবি হিসেবে দাঁড়াতে পারত না। কিন্তু এ বিজ্ঞান প্রাকার্ড-মারা বড় বড় সাইনবোর্ড টানানো ফলিত বিজ্ঞানের নগরীর থেকে গৃহীত হয় না,—এ বিজ্ঞানকে ইতিহাস, সমাজ ও অর্থনীতির গতিপরিণতির মর্ম ভ্রদয়ক্ষম কবে স্থির করতে হয়েছে কবিমানসের ভিতর; অংমি বলেছি কবিমাসসের ভিতর; সাধারণ যুক্তিবাদী মনের ভিতর উপরোক্ত গতিপরিণতির ধারা স্থিরীকৃত হয় ক্রমপরিণত জ্ঞানবিজ্ঞানে;—সমর্থন পায় বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিরীতির প্রচলনে; কিন্তু এই অ্লুরূপ মানসের সম্পর্কে এসে তা' হয়ে ওঠে কবিতা, সমর্থন পায় Vision ০, উক্ষ্লল কবিদৃষ্টির উৎসারণে।

বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গি লাভ ক'বলেই কবিতা আশাবাদী হয়ে ওঠে এ কথা মনে করা ভূল। Arnoldএর সে বুগের উপযোগী বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিশক্তি ছিল, কিন্তু তাঁব কবিতা নিরাশাবাদী, অথচ facile
আশাবাদের চেয়ে তি কিন্ত উন্নত ও সংহত। মহৎ গ্রীককবিদের কাব্যে নীরেনবাব্র আশাবাদ
কোথায়? Greek tragedyতে তখনকার শতাদীসত পরম বৈজ্ঞানিক দৃষ্টি-প্রতিভারই বা অভাব
কোথায়? রবীক্তনাথের 'শেষলেখার' দৃষ্টিনীতি সব চেয়ে বেশি আধুনিক, বৈজ্ঞানিক;—বইয়ের
১১ নং এর মহান কবিতাটি নীরেনবাব্র আশাবাদে সংশোধিত হতে পরেল না; না হয়ে ভালোই হয়েছে;
আমরা বিজ্ঞান কবিতা সবই পেয়েছি। টোতা অগস্থের নীতি অবলম্বন করে পান করেছেন বিজ্ঞান;—
দৃষ্টিরীতি অবৈজ্ঞানিক হয়ে উঠেছে কে বলবে?—কিন্তু কবিতা তাঁর 'প্রচুর হয়েছে শস্তু, কেটে গেছে
সরণের ভয়'এর চেয়ে চের বড় নিরাশাবাদের উপর প্রতিষ্ঠিত। কিন্তু এতই তা' উজ্জ্বল ও আম্বরিক যে
ভাকে আশাবাদ ছাড়া কী আর বলতে পারঃ যায়।

আধুনিক অনেক সমালোচকই কতগুলো শব্দ, বাক্য ও শ্লোগানের দাস মাত্র, যুক্তবিচার ও অন্তর্দৃষ্টির ধার ধারেন না। 'আশাবাদ' 'আশাবাদী মনোভাব' 'বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গি' ইত্যাদির ছেলেমানুষী বাজারী অর্থ ঘূচিয়ে প্রত্যেক বিশিষ্ট কবির সম্পর্কে—তাঁদের কবিতার প্রতিভান্থকে ব্যবস্থিত হয়ে এদের ষথার্থ সত্য সংজ্ঞানাভ করা প্রয়োজন। এর মানে এ নয় যে কবিতায় ভাবপ্রতিভাই সব, বৈজ্ঞানিক চেতনা অবান্তর; তানয়; বৈজ্ঞানিক ও অন্ত নানা শ্রেষ্ঠ চেতনার ভিতর থেকেই মহৎ কবিতা জন্মলাভ করছে। সে কবিতা যদি আগামী প্রভাতের স্থ্য সমাজ ঘোষণা করে তবে ভালই। কিছু এ ঘোষণা কাব্যশবীরী হয়ে এসেছে বলেই এর উৎকর্ষ; এ ঘোষণা রয়েছে, কাব্য নেই—তার কি মূল্য ? এ ঘোষণা নেই, অন্ত ঘোষণা রয়েছে কাব্যাথাক হয়ে—এরও শ্রেষ্ঠ মূল্য।

कौरनानम मान

# भाषाद्य भारित्र

#### গল্প

কুড়িরে ছড়িয়েঃ প্রেমেন্দ্র মিত্র; বেঙ্গল পাব্লিদাদ : ১৪, বঙ্কিম চাট্জ্জে ষ্ট্রিট, কলিকাতা ; দাম হুটাকা।

'কুড়িয়ে ছড়িয়ে' প্রেমেক্স মিরের নবতম গল্লগ্রন্থ। নামেই বইটির প্রকাশনার ইতিহাস স্থপ্রকাশ: গত ত্ব'এক বংসরে লেখক বিভিন্ন মাসিকে, বার্ষিকে, সংকলনে বিভিন্ন উপলক্ষে যেসব ছোট গল্ল লিখেছেন আলোচ্য পুশুকে তা-ই এক জায়গায় সংগ্রহ করা হয়েছে। 'ষ্টোভ,' 'জর', 'চিরদিনের ইতিহাস,' 'এক অসাফ্যিক আত্মহত্যা', 'চুরি', 'পিন্তল', 'তেলেনাপোতা আবিকার' ও 'পটভূমিকা' এই আটটী ছোটো ও বড়ো আকারের ছোট গল্লে পুশুক্টির কলেবর পূর্ণ।

, সফল গল্পরচনায় প্রেমেন্দ্র মিত্র বছদিনের প্রতিষ্ঠিত লেখক। যে ক**ু**জুন লেখকের সাধনার মধ্যে দিয়ে আধুনিক বাংলা সাহিত্যের পথপরিক্রমা স্থক হয়েছিল প্রেমেন্দ্র মিত্র তাঁদের অগুতম। কবিতায়, গল্পে, লঘুপ্রবিদ্ধে, শিশুরঞ্জন সাহিত্যে ও অগুবিধ বিচিত্র ভাবের লেখায় প্রথম থেকেই যে কারণে প্রেমেন্দ্র মিত্র সকলের দৃষ্টি আকর্ষণ করেছিলেন তা ভাষার তীক্ষতা নয়, প্রকাশভিদির উগ্রতা নয়, ভাবের বৈপ্লবিকতা নয়, তা আটপৌরে ভাষার মধ্যে দিয়ে গুঢ়ার্থপ্রকাশের ক্ষমতা, পরিমিত বাকের প্রয়োগে অপরিমিত রহস্থের উদ্ঘাটনকুশলতা।

প্রেমেন্দ্র মিত্রের রচনায় গৈপ্রবিক্তার স্থাক্ষর ছিল না একথা বলা হয়ত ঠিক হলো না, কেন না অবজ্ঞাত, অনাদৃত মাহ্বের জীবনের হুংখবেদনার কাহিনী বাংলা সাহিত্যে যাদের রচনায় প্রথম স্থান পেরেছে নানাদিক থেকেই প্রেমেন্দ্র মিত্রকে তাঁদের সকলের অগ্রবর্তী বলা চলে। বাংলা সাহিত্যের তদানীন্তন মধ্যবিত্ত স্থানালকতার সংস্কার অভিক্রম করে নিচু তলার জীবন নিয়ে লিখতে যাওয়াটাই এমন একটা হুংসাহসের কাজ যে তাকে বৈপ্লবিক প্রচেষ্টার পর্যায়ভুক্ত করতে হয়। প্রেমেন্দ্রবারর রচনার অন্তর্গত ভাব আশাহ্রপ বাঁঝালো, আশাহ্রপ তীত্র না হতে পারে, কিছু কবিতা ও গল্পে যে নতুন সাহিত্যিক সংস্কার তিনি প্রবর্তন করলেন (শেষোক্ত রচনার ক্ষেত্রে তাঁর সমমর্মী সাহিত্যিক বন্ধু শৈলজানন্দের দানও উপেক্ষণীয় নয়) তা সেই সময়ে প্রচণ্ড বৈপ্লবিক সম্ভাবনা বহন করে নিয়ে এসেছিলো এবং এইটেই প্রেমেন্দ্রবার্ত্ত (এবং শৈলজানন্দের) পক্ষে সব চাইতে গৌরবের যে তাঁদের প্রদর্শিত সেই হুংসাহসিক অভিযানের পথেই এথনও বাংলা সাহিত্যের পরিক্রমা চল্ছে। তাঁরা যেথান ধেকে যাত্রা আরম্ভ করেছিলেন ভাবের ক্ষেত্রে আধুনিক বাংলা সাহিত্য তাকে অনেক্ষ্র পেছনে ক্ষেত্রে গণ্ডরেখাটাকেই দাগা বুলিয়ে অনেক মোটা করে তুলেছে, নতুন পথ্যেখার সন্ধান আলও গে দিতে পারে নি।

প্রেমেক্স মিত্রের রচনার বৈশিষ্ট্যের যে আভাস দেওয়া হ'লো সেটা আসলে কী বস্তু? এইগানেই এই অনস্থাক্তিধর লেখকের প্রতিভার বিশ্লেষণ অপরিহার্য হয়ে পড়ে।

প্রেমেক্রবাব্ব রচনাকে সেই প্রাপ্তত্তিক 'কলোল' 'কালি-কলম'-এর যুগ থেকে আৰু পর্যন্ত সমান অভিনিবেশের সঙ্গে আমি অমুসরণ করে আসছি। তাতে তাঁর সম্পর্কে এই একটি কথাই বরাবর সব ছাড়িয়ে আমার মনে প্রবল হয়ে উঠেছে যে জীবন ও জগংকে তিনি যে দৃষ্টিতে দেখেন সেটা এমনই অন্তত্ত, অনক্রসাধারণ আর বিশেষ প্রকৃতিজাত যে তাঁর সেই বিশেষ দৃষ্টিভঙ্গির সঙ্গে আধুনিক অনাধুনিক কারও দৃষ্টিভঙ্গির কোন মিল খুঁজে পাওয়া যার না। তাঁর ভাষার আটপৌরে ভাব এক এক সময় আমাদের অতিরিক্ত আধুনিকতাবিলাসী প্রত্যাশাকে ক্ষুণ্ণ করে; তাঁর রচনার চৈনিক সংয়ম প্রায়ই আমাদের স্থূপ বাক্যের ক্ষুধা অপরিতৃপ্ত রেখে যায়; আয়ো**লনের আড্রের** ও প্রাচুর্বের প্রতি আমাদের সকলেরই মনে যে শিশুস্থলত প্রীতি লুকায়িত তাকে নিতান্ত উপহাস করবার জন্তেই যেন তিনি তাঁর রচনায় উপকরণবাহল্যকে সর্বপ্রকারে ছেঁটে ফেল্তে বদ্ধপরিকর; কিন্তু সব জড়িয়ে তিনি তাঁর গল্পে (এবং কবিতায়) যে ভাবটি পরিক্ষুট করে ভোলেন তা এমনি অনির্বচণীয় রুসে পরিপূর্ণ যে আপেনি যদি রুসের অভিসারী হন এবং জীবনের দার্শনিক তাৎপর্য উপলব্ধি করবার দিকে যদি আপনার মনের সহজ্ঞ প্রবণতা থাকে, সোজ। কথায় আপনার যদি ষ্দীবনবোধ থাকে, তা হলে তার দারা আপনি অভিভূত হবেনই হবেন। লেখকের 'প্রথমা' ও 'সমাট'-এর অধিকাংশ কবিতা এবং 'পুতুল ও প্রতিমা', 'বেনামী বন্দর', 'মহানগর' প্রভৃতি গল্পগ্রেষ অন্তর্গত প্রায় প্রত্যেকটি গল্প সম্পর্কেই আমার উপরের এই মন্তব্যটুকু প্রযোজ্য। 'কুড়িয়ে ছড়িয়ে'ও তার ব্যতিক্রম নয়; তবে সেকথা পরে।

প্রেমেক্রবাব্ নিতান্ত কম লেখেন এইরূপ একটি অভিষোগ প্রারশ শুন্তে পাওয়া ষায়:
সেই অভিযোগ যে মিথ্যে তাও নয়। তবে উপরের বক্তব্যের মধ্যেই এই অভিযোগের একটি স্থান্ত ব্যাথ্যা খুঁজে পাওয়া যাবে। কবি-সাহিত্যিক প্রেমেক্র মিত্রের দৃষ্টিভিন্ধিটাই এমন যে বিশেষ রস বা বিশেষ ভাবের ছাতি তাঁর মনের দিগন্তকে মাঝে মাঝে মাঝে উদ্ভাসিত করে তোলে, তার ভেতর ধারাবাহিকতা খুঁজতে গেলে বিফল হতে হবে। তাঁর সন্থা শুধু স্বাধীর বেদনায় উদ্বেল পরক্ষর-বিচ্ছিয় কয়েকটি বিরল সোণালি মৃহুর্ভের কাছেই বাঁধা; স্বাধীর প্রেরণাকে অভ্যাসের শাসনে যারা নিয়্রিভ করতে পেরেছেন তাঁদের তিনি কেউ নন। এককথায় তিনি 'মেন্বান্তা' লেখক, mood বা মেজাজের দ্বারন্থ না হয়ে তাঁর মতো লেখকের উপায় নেই। একথার অর্থ এই বে প্রেমেক্রবাব্র মনে স্বাধীলতার স্রোভ নিয়ত প্রবহমান নয়; এক একটি বিশেষ মৃহুর্তে এক একটি বিশেষ ভাব আবর্তের আকারে এনে তাঁর মনের রুদ্ধ স্রোভকে গতি না দিলে তাঁর সাহিত্যিক জীবন সক্ষল পরিণামের দিকে এগিয়ে যেতে পারতো কিনা সন্দেহ।

প্রেমেজ মিত্রের ক্ষেত্রে এ না হয়ে উপায় ছিলো না। কেন না তিনি যে ধরণের গল বা কবিতা লেখেন তাদের প্রকৃতিটাই এমন যে মনের আকাশে ভাবের আকস্মিক ও অপ্রত্যাশিত বিদ্যুৎবিকাশের ফলেই শুধু তাদের জন্ম সম্ভব। আর যেহেতু কবিতাও ছোটগল (উভল্লেরই রুসের প্রকৃতি অল্লবিস্তর এক) এ তুইই কম বেশি চকিত প্রেরণার মুধাপেক্ষী, সেই হেতু প্রেমেজ মিত্রের প্রতিভা ঘুরেফিরে শুধু গল্প আর কবিতাকে আশ্রম করেই বিক্ষিত হয়ে উঠ্তে চায়। উপত্যাস-শিল্প এই দুম্কা হাওয়ার চঞ্চলতার অপেক্ষা রাখে না; উপত্যাস রচনায় লেখকের শক্তি অপেকারত দীমাবদ্ধ, সঙ্চিত হবার বোধ করি এইটেই কারণ। প্রেমেন্দ্র মিত্রের রচনার ভাবের উৎস কোথায় ? বাংলা সাহিত্যের ঐতিহের সঙ্গেই বা তাঁর কতোটা যোগ, পাশ্চাত্য সাহিত্য থেকেই বা তিনি কভোটা প্রেরণা পেয়েছেন? এ সম্বন্ধে তুলনামূলক বিচার করলে দেখা যাবে ভাবের কেতে তাঁর মন পশ্চিমের ধ্যানধারণার দিকেই অধিক ঝুঁকে আছে। অর্থাং, তাঁর চিন্তার ধাত, জীবন ও পরিপার্থকে বিচার করবার প্রণালী, বিশেষ সৃষ্টির রসকে মনের মধ্যে সঞ্চারিত করবার প্রক্রিয়ায় পশ্চিমী ঢঙটাই যেন অধিক বলবং। ভাষা ব্যবহারে তিনি কমবেশি ঐতিহ্যাশ্রয়ী, বৃঝি বা একটু গতাত্মগতিকতাপন্থী; গল্পের মধ্যে তিনি যে পরিবেশু সৃষ্টি করেন তা নিংশেষে বাংলা দেশেরই পরিবেশ, সেধানে পাশ্চাত্য আবহাওয়ার লেশমাত্র চিহ্ন নেই কিছু বে বিশেষ ধরণে তিনি গলের রস জমিয়ে তোলেন, তাকে সার্থক পরিণতির দিকে নিয়ে যান, সেইটে নিংশেষে পশ্চিমী ধরণ, পাশ্চাত্য সাহিত্যের রুসে আকণ্ঠ নিমজ্জিত কোন এক প্রাণবান তীব্র অনুভূতিপরায়ণ ৃর্বদেশীয় লেখকের ধরণ। ঠিক এই কারণেই প্রেমেন্দ্র মিত্রের দৃষ্টিভঙ্গির সঙ্গে যেমন আধুনিক অনাধুনিক কোনো বাংলা লেখকেরই মিল খুঁজে পাওয়া যায় না, তেমনি আর এক দিকে তাঁকে এই চুই শ্রেণীর অন্তর্বর্তী যোগত্ত্র রূপেও বিচার করা চলে। তাঁর ভাষা, বাক্যপ্রয়োগ, শব্দের ব্যঞ্জনা রবীক্র ও শরৎ-সাহিত্যের অমুদারী, আবার রচনার আন্দিক ও ভাবের ক্ষেত্রে তিনি ইউরোপীয় সংস্থারের বাহক, সেই হেতু আধুনিক বাংলা সাণিভ্যিকদের আত্মার আত্মীয়। কিন্তু এতো সব বলার পরেও বলবো প্রেমেন্দ্র মিত্র নিঃসংশ্বের প্রেমেন্দ্র মিত্রই; তাঁর সঙ্গে পুরাতন বা নবীন কারও তুলনা করতে ষাওয়া ভুল।

পূর্বে গ্রন্থকারের তৈনিক সংখ্যের কথা উল্লেখ করেছি, এই প্রসঙ্গে তাঁর লেখার আর একটি লক্ষণের উল্লেখ করতে হয় তৈনিক সংখ্যের সূত্র ধরে যাকে বলা যায় তৈনিক জ্ঞানের সংস্কার। আমার মনে হয় প্রেমেক্ত মিত্রের মধ্যে কোথায় যেন একটি জ্ঞানবৃদ্ধ লুকিয়ে আছে যা তাঁর রচনাকে প্রাগলভ হ'তে দেয়না, প্রতি পদে রাশ টেন্ফে ধরে। বাংলার আধুনিক সাহিত্যিকদের পথপ্রদর্শক ভিনি—তাঁর পক্ষে উচ্ছাসে উচ্ছাসে ফেনায়িত হওয়ার পথে কোনোই বাধা ছিল না, বরং সেটাই তাঁর পক্ষে নিতান্ত স্বাভাবিক হতো—কিন্তু তাঁর বৃদ্ধদেনাচিত সংস্কার তাঁকে আশ্চর্যভাবে অতিরিক্ত ভাষণপ্রিয়তার হাত থেকে রক্ষা করেছে। প্রেমেক্ত মিত্র স্তাই জ্ঞানবৃদ্ধ এটা বলা আমার উদ্দেশ্য নয়, কিন্তু তাঁর মধ্যে আছে সেই বৃদ্ধের সংস্কার, চিন্তানীলের সংস্কার, যা সর্ব্বপ্রকার মৃথর কলরবের বিরোধী, কাজেকাজেই ভাষার ক্ষেত্রে ব্যয়কুণ্ঠ।

রচনায় প্রেমেন্দ্র মিত্র প্রেরণার ম্থাপেক্ষী সেকথা আগে বলেছি। এর যা দোষগুণ সবই তাঁর লেখায় বর্তমান। যে সমন্ত রচনায় mood বা মেজাজের অপেক্ষায় বনে থাকতে হয়না, কতকটা অভ্যাসের উপর নির্ভর করলেই চলে, সেইখানে আর আমরা স্টিকুশল প্রেমেন্দ্র মিত্রকে পাইনা, পাই নিতান্তই মধ্যবিত্ত ভদ্রলোক লেখক প্রেমেন্দ্র মিত্রকে। সেইথানে রসপরিবেশনে তাঁর মন মেই, সাধারণ পাঠকের উপযোগী ঘটনার ভিত্তিতে গল্প তৈরী করাতেই তাঁর আনন্দ। বেমন তাঁর সিনেমার গল্প। সাহিত্যের প্রেমেন্দ্র মিত্র আরু সিনেমার প্রেমেন্দ্র মিত্রের মধ্যে কী আকাশপাতাল প্রভেদ! সিনেমায় তিনি গণমনতোষণকারী গতামগতিক লেথক; সাহিত্যে তার উল্টো। প্রেমেন্দ্র মিত্রের প্রতিভা নিংশেষে স্ষ্টিধর্মী সাহিত্যিকের প্রতিভা; সিনেমা-শিল্প তাঁর মেন্দ্রান্ধের পরিপন্থী।

আশকা হয়েছিল সিনেমা তাঁকে গ্রাস করবে, কিন্তু 'কুড়িয়ে ছড়িয়ে' পরে দেখা গেলো তিনি আশুর্কভাবে নিজের সাহিত্যিক সন্তা আজ পর্যন্ত আবিকৃত রাখতে পেরেছেন। কালিকলমের সাহিত্যই যে তাঁর স্বধ্য এইটেতে সে-কথার আরো দৃঢ় প্রমাণ পাওয়া গেলে!।

'কুড়িয়ে ছড়িয়ে' বইতে উৎকট ছোট গল্ল চারটিঃ 'টোভ', 'তেলেনাপোডা আণিকার', 'চুরি'ও 'পিন্তল'। এই চারটি গল্লের রস ও প্রকৃতি পরস্পর থেকে সম্পূর্ণ আলাদা। 'টোভ' গল্লের গঠনে ঘটনাবিস্থাসের চাইতে মনের স্ক্র ক্রিয়াপ্রতিক্রিয়াকেই অধিক প্রাধান্ত দেওয়া হয়েছে। পরিমিত্ত বর্ণনার সাহায্যে একটি বিশেষ ভাবকে গল্লের মধ্যে প্রতিষ্ঠিত করার সার্থক দৃষ্টান্ত হিসেবে 'টোভ' অনবত। 'তেলেনাপোতা আবিদ্ধার' গল্লটি যথন বিগত বৎসরের 'শারদীয়া যুগান্তর'-এ প্রথম প্রকাশিত হয় এই নিয়ে পাঠকমহলে কিছু সাড়া পড়েছিল। গল্লটি নতুন কায়দায় লেখা অনেকটা চিত্রনাট্যের বর্ণনাভন্ধির দারা অনুপ্রাণিত। কিন্তু ই!দের চোথে এর টেকনিকটাই শুধু ধরা পড়েছিলো তাঁদের কাছে এর সৌন্দর্য অনাবিদ্ধত থেকে গেছে বলে মনে হয়। 'তেলেনাপোতা আবিদ্ধার' গল্লের সব চাইতে প্রশংসনীয় বিষয় হলো তার atmosphere, তার বলবার ভঙ্গি নয়। 'Far from the madding crowd' কথাটার যদি কোন ম্পষ্ট দৃষ্টিগ্রাহ্য রূপ মনে করা যায় তো সে এই ভেলেনাপোতা গ্রাম। প্রস্কৃত 'ভন্ত' নাগরিক জীবনের লঘুড়িন্ততা ও হৃদয়হীনতাকেও লেখক স্ক্র আভাসে বিজ্ঞপ করতে ছাড়েন নি।

'চ্বি' গল্লটিতে একজন সামান্ত দ্বিদ্র স্থুলমান্তারের সাংসারিক তুর্গভির চিত্র আঁকা হয়েছে। অত্যন্ত সাধারণ বিষয়ণন্ত, ততোধিক আটপোরে ধরণের লেখা। কিন্তু আমার মনে হয় 'চ্বি' গল্লটিই এ বইরের সার্থকতম গল। যে বিবেকবান প্যারীবাবু পানওয়ালা ফেরং দেবার সময় ছটি পয়সা ভ্লে বেশি দিয়ে ফেলেছিল বলে সেটা ফিরিয়ে দিতে গিয়েছিলেন নানা অবস্থা-বিপর্যন্ত অন্তে তাঁরই ছোট ছেলে যখন পাশের বাড়ি থেকে না বলে জিনিষ নিয়ে এলো, ছেলেকে মারবার জন্তে হাত উঠাতে গিয়েও তিনি হাত উঠাতে পারলেন না—এতে ছেলের চুরির গ্লানির চাইতে আজন্ত সত্যনিষ্ঠ প্যারীবাবুর মহন্তাভচুরির গ্লানিটাই পাঠকের চোথে বড়ো হয়ে ফুঠে ওঠে। (প্রকাশকের প্রতি নিবেদন: আমার বইটিতে 'চ্রি' গল্লের পানওয়ালা সম্পর্কিত ঘটনাটি নেই, পৃষ্ঠা সংখ্যা দেখে মনে হলো ও অংশটুকু ভূলে ছাপা হয়নি, সমস্ত বইতে এই ভূলে ঘটে থাকলে সেটা অবিলয়ে সংশোধনীয়—আমি গত শারদীয় সংখ্যা 'প্রাশা'য় প্রকাশিত গল্লের মৃদ্রণের উপর নির্ভর করে পানওয়ালার প্রসঙ্গের উল্লেখ করল্ম। সেই সঙ্গে বইটিতে যে অজন্ত বানান ভূল আছে তার প্রতিও দৃষ্টি আকর্ষণ করছি।) 'পিন্তল' গল্ল ১০০০ সালের ছিল্ক প্রপীড়িত বাংলার বিশেষ একটি দিকের মর্মন্ত চিত্র ছিলকের জোরারে ভেনে-আসা সমাজের উচ্ছিট অজ্ঞাতকুলশীল বেনামী ছেলেমেয়ের দক্ষণের নিপীডিত মন্ত্রাতের তভোধিক নিপীডন কাহিনী।

'জর' গলটের টেকনিক লক্ষানীয়। 'চিরদিনের ইতিহাদ' গল্পে ভারতবর্ষের রাজনৈতিক

ছবিপাকের ইতিহাসটি প্রচ্ছন্ন। 'এক অমান্ত্যিক আত্মহত্যা' উপভোগ্য কিন্তু সাধারণ। 'পটভূমিকা' এই বইরের সব চাইতে বড়ো ছোটগল্প। নামান্ত্যায়ী গল্পটিতে পল্লীর পটভূমিকাটাই স্পাই হয়ে উঠেছে, কিন্তু গল্পের কোন স্থপরিকল্লিত শিল্পদ্মত পরিণতি চোথে পড়লো না; কাহিনীর পরিস্মান্তিটুকু নিতান্ত আক্মিক। তবে গল্লটিতে ক্রমণ ক্রীয়মাণ ভগ্নদশাগ্রন্ত বাংলার পল্লীঙ্গীবনের একটি সার্থক চিত্র পাওয়া গেলো।

নতুন बिरानत कोहिनी: সঞ্জয় ভট্টাচার্য ( প্রকাশক —পূর্বাশা লিঃ ; দাম তুই টাকা।)

নাহিত্যের চিরাচরিত সীমানাকে অস্বীকার করে যে কয়েকজন সাহিত্যিক তাকে জীবনের বিস্তীর্প ক্ষেত্রে নিয়ে যেতে প্রয়াস পেয়েছেন তাঁদের সামগ্রিক প্রচেষ্টার পিছনে যে একটি প্রগাঢ় সমাজচেতনা নিরবছিরভাবে কাজ করে গেছে, একথা নিঃসন্দেহে বলা চলে। সমাজকে অস্বীকার করে সাহিত্যের যে উন্নার্গযাত্রা এখনো মাঝে মাঝে লক্ষ্য করা যায়, ভাষার দিক পেকে তা বতই না কেন ফুলর্রি কাটুক, সেই অমৃগতককে সাহিত্য বলে স্বীকার করে নিতে যে কোন আধুনিক মনই বিধাগ্রন্থ হবে সন্দেহ নেই। 'আর্ট ফর আর্টন্ স্থোক'-ওয়ালাদের জ্রক্টি সন্তেও। মোট কথা, সমাজের অগ্রগতির সঙ্গে সঙ্গতি রেথে সাহিত্যও ষদি অগ্রসর না হয়ে আ্বাসে, যদি তার পরিবর্জনশীল কুর্মাকে তৃপ্ত করতে অক্ষম হয়, তা হলে সেই অকিড-সাহিত্যকে অবাস্তর বলে ধরে নেওয়া ছাড়া উপায়ন্তর নেই।

বাংলা সাহিত্যের ক্লেত্রে যে কয়েকজন সাহিত্যিক এই সমাজপ্রগতির ছন্দকে নিঃসংশয়ে চিনে নিয়ে সাহিত্যের গতিকে নিয়ন্ত্রণ করেছেন সঞ্জয় ভট্টাচার্য সেই মৃষ্টিমেয় কয়েকজনের অন্যতম। ভারে স্বাধুনিক গল্পগ্রহ 'নতুন দিনের কাহিনী' এই মন্তব্যকে দৃঢ়তর ভিত্তির উপরে প্রতিষ্ঠিত কর্বে।

একটু আগেই বলেছি যে সাহিত্যকে নিজের গতিপথ নিয়ন্ত্রণ করতে হবে সঁমাঞ্চপ্রগতির ছন্দের সঙ্গে সামগ্রন্থ বন্ধ র রেখে। এইটেই সাধারণ নীতি। কিন্তু এই সাধারণ নীতির উর্দ্ধেও কেউ কেউ উঠতে পারেন। সমাজবোধ তাঁদের সাহিত্যের উপরে যে পরিমাণে প্রভাব বিন্তার করে, তাঁদের সৃষ্টি সাহিত্যেও ঠিক সেই পরিমাণেই প্রভাব বিন্তার করে সমাজমানসের উপরে। সমাজমানসের ধারাবাহিক বিন্তারের পিছনে এঁদের দান আনেকথানি কাজ করে যায়।

'নতুন দিনের কাহিনী'র যে কোনও গল্প বেছে নিয়ে এই উক্তির যাথার্থ্য প্রমাণ করা যেতে পারে। একটি নতুনতর পথে বাঁচবার ইন্নিত পাওয়া গেছে বইখানির সর্বত্য। এই আশাবাদী মনোভাবের অধিকারী বলে, অভাবতই, সঞ্জয়বার মাহুষের সমস্ত অসহায়তা, সমস্ত বিপর্বয়কে চূড়ান্ত বলে মেনে নিতে পারেন নি। সমস্ত পথ রুদ্ধ হয়ে যাওয়ার পরেও একটি পথ উন্মুক্ত থাকে, সমস্ত পান শেষ হছে যাওয়ার পরে আরো একটি গান। দৃষ্টান্তস্ক্রপ বলা যেতে পারে যে এই মনোভাবের অধিকারী বলেই বার্থপ্রেমের হতাশাকে শেষ পর্বত্ত কোথাও তিনি 'Voluptuous irresponsibility'তে পর্বনিত হতে দেননি। মাহুষের সমস্ত স্থুখ ত্থে থেকে বিচ্ছিন্ন যে 'নিম্পৃহ জীবনস্থোতে'র কথা বলে গেছেন ট্নাস হার্ডি, আমাদের সাহিত্যে তার ক্রিরা যখন বড় বেশীরক্স মারাত্মক হয়ে দেখা দিয়েছে, শেই হঃসময়ে এই বলিঠ দৃষ্টিভদীর প্রয়োজনীয়তা অননীকার্য।

হতাশামূলক দৃষ্টিভলী সম্পর্কে যা বললাম কেউ কেউ হয়তো তার বিরোধিতা করবেন; বলবেন, বর্গরাজা অত অনায়াসলভা নয়। নিশ্বয় নয়। এবং নয় বলেই বিপর্যন্ত মানবজীবনকে দেই স্বর্গরাজ্যের স্পর্শ গ্রহণ করবার স্থকঠিন দায়িত্বের একটি বিরাট অংশ নাহিত্যিককে গ্রহণ করতে হয়েছে। ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবন্থার ব্যর্থতা প্রমাণিত হবার পরে বহু লেখকের রচনায় যে হতাশাবাদ এবং ধোঁয়াটেপনা ফুটে উঠতে দেখেছি, তার পুনরাবৃত্তি হতে দেখলে তুঃখ হওয়া স্বাভাবিক। যে সমন্ত সহজাত প্রাকৃতিক শক্তি আমাদের অবচেতন মনের পিছনে আজও কাজ করে যাছে এই দিশেহারা মনোবৃত্তিকে তা হয়তো অনেক পরিমাণে উৎসাহিত করে তোলে, কিন্তু তাই বলে লামাজিক পারিপার্যিককে উপেক্ষা করে, ফুগ্ন জীবনকে মহিমান্বিত করে তুলবার দায়িত্বকে অস্বীকার করে, এই প্রাকৃতিক শক্তির হাতে আ্বাস্মুস্পণ করে বনে থাকবো আমরা, এই বা কেমন কথা ?

আলোচ্য গল্পপ্রত্বের প্রত্যেকটি গল্পের মধ্যে দিয়ে এই সভাই নিঃশেষে ফুটে উঠেছে যে শেথক সেই দায়িত্বকে শ্রন্ধার সঙ্গে স্থাকার করে নিয়েছেন। 'নতুন দিনের কাহিনী'র দ্বিভীয় অংশে শেথক প্রাগৈতিহাদিক জীবনের যে ত্র্বার সংজ্ঞা খুঁজে ফিরেছেন তার বলিষ্ঠতায় বিশ্বিত হতে হয়। সভ্যতার চাপে পড়ে যে মান্ন্য বৃদ্ধির তির একটি শীর্ণ আভায় পর্যবিদিত হয়েছে, এই অংশের গল্পগুলিতে আচমকা তার হাতখাস জীবন্যাত্রার পাশে প্রাগৈতিহাদিক দিনের এক বেপরোয়া প্রতিনিধিকে তুলে ধরেছেন ভিনি। স্মাজব্যবহার তুর্বলভাকে বাঙ্গ করবার জন্তে নয়, তার সঙ্গে সেই আদ্দিম জীবন্যাত্রার লুপ্তপ্রায় শোণিত-সম্পর্ক খুঁজে নেবার জন্তে। এই বলিষ্ঠ জীবনাদর্শের স্পর্শে প্রত্যেকটি গল্পই মহিমান্থিত হয়ে উঠেছে।

সঞ্জয়বাবুর রচনা সম্পর্কে সাধারণ পাঠকসমাজের একটি অভিযোগ ছিল। তাঁর প্রাক্-'রাত্রি' গতারচনায়, মননশীল প্রতিভার যতথানি পরিচয় পাওয়া গেছে—হুদয়রুভির পরিচয় ঠিক ততথানি হ্মতো পাওয়া য়ায়নি। 'রাত্রি' উপ্যাসে এই মন্তিকের মোড়ক থেকে যে প্রগাঢ় হুদয়াবেশ আত্মপ্রকাশ করেছিলো 'নতুন দিনের কাহিনী'তেও তার সংবেদনশীলতা অব্যাহত্তন

ব্দার কিছু না হোক, জীবনের একটি হস্ত হাস্তোজ্জল সংজ্ঞা নির্দেশ করেছেন তিনি। জীবনের বিস্তীর্ণ ক্ষেত্র তার দাস বড়ো কম নয়।

#### উপস্থাস 🕈

ু মক্তমুখুর—নারায়ণ গলোপাধ্যায়। প্রান্তিয়ানঃ প্রগতি প্রকাশনী—-২,

বিরালিশের আগষ্ট আন্দোলন ভারতবর্ষের ইতিহালে যে সাক্ষর রেখে গেছে তা যে গুধু
কাইনৈতিক নিক থেকেই শ্বরণীয় হয়ে রইলো তা নয়, লে আন্দোলন, সমগ্র দেশের সামাজিক
অবস্থাকে পর্যন্ত দেশিন এমন একটা বিপ্লবম্থী বাঁকের পথে এগিয়ে নিয়ে গেছে, যে পথের প্রান্তিক
কিশারা লাভের আনায় আন্দো ভারতবর্ষের নরনারী মৃক্তিমন্তের ওলারথনি উচ্চারণ করে এগিছে
চলেছে। শ্রমান ক্রিনের প্রতিবিদ্ধ পড়ে সাহিত্যে, এ কথাটা আজ স্ক্রাণীসীকৃত সভাবেলে গণ্ড

হয়েছে। তাই, সামাজিক বিবর্ত্তনধারার ছোটোখাটো ঘটনাও যখন ইতিপূর্ব্বে সাহিত্যরূপ পেয়ে ঐতিহাসিক প্রতীকরূপে ভবিহাং সমাজের কাছে প্রত্যক্ষ প্রমাণ হয়ে গেছে, তথন এতবড় একটা আন্দোলন যা একদিন সমগ্র দেশের আবাগর্দ্ধবনিতাকে উদ্বেলিত, উন্মুখ করে তুলেছিলো, বলদর্শীর আবাতে অল্পকালের মধ্যেই দমিত হয়ে গেলেও, তা যে সমসাময়িক সাহিত্যিকের চোধে একটা বড় সাহিত্যবস্ত্ররূপে দেখা দেবে, তা কিছুমাত্র বিচিত্র নয়।

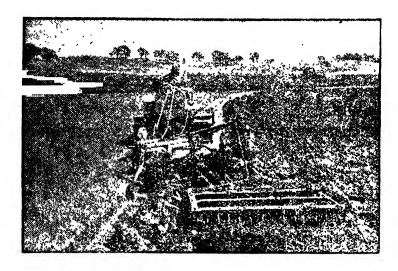
নারায়ণবাব্র 'মক্রম্থর' সেই বিরাট আন্দোলনেরই এক টুক্রো সাহিত্যরূপ। শহরের পরিচয়কে সম্বল করে তিনি মফম্বলকে নিয়ে কল্পনাবিলাও করতে বসেননি, বাস্তব পরিচয়ের ইন্ধিত স্পষ্ট হয়ে উঠেছে সমস্ত বইটিতে। এই আন্তরিকতা আছে বলেই নারায়ণবাব্র পক্ষে সম্ভব হয়েছে, লোকচক্ষ্র প্রায় অন্তরালবর্তী কোনো এক অখ্যাত শহরের বিপ্রবর্ণতা আমাদের কাছে, যারা দৈনিকের মারফত মফম্বল-সংবাদ আহরণ করি, এমন স্পষ্টরূপে পৌছে দেওয়া।

সরকারের করণাসিজ্ঞস্মেহধয় কোনো এক প্রাথাত শহর নয়, অবসয় মিউনিসিপালিটির অষয়পালিত একটি ছোট্ট স্থান, নাম তার নিশ্চিন্তনগর। নিশ্চিন্ত আরামে ঘুমিয়েছিল শহরটা। কিন্তু কংগ্রেস ওয়াকিং কমিটির আগষ্ট সিদ্ধান্তের ফলে বন্দী হলেন নেতারা। বিদ্রোহের আগুণ জলে উঠ্লো দেশময়, তারই এক কণা স্ফুলিঙ্গ গিয়েছিটকে পড়েছে সেই বিণজিত শহরের বুকে! কিন্তু শমগ্র দেশের বিপ্রবকে যারা দমন করে ফেলতে পেরেছে অনায়াসে নিশ্চিন্তনগরে তাদের পদচিহ্টুকুইতো যথেই।

এ ঘটনার প্রত্যক্ষ পরিচয় দেদিন পেয়েছিল অনেকেই, কিন্তু একে আশ্রয় করে নারায়ণবাবৃ আর একটি অলক্ষিত ঘটনা আনাদের চোপের সামনে তুলে ধরেছেন। যাদের থবর আমরা কেউ কথনো রাথি না, যাদের স্থত্বংথের কথা আমাদের কাছে একান্তভাবেই প্রশ্নের অতীত, সেইসব অশিক্ষিত অসভ্য চাষাভূযার দলও যে বাজনৈতিক দেতনায় উদ্বৃদ্ধ হয়ে দেশের ডাকে সাড়া দিতে পারে, 'বন্দেমাতরম' বলে নিঃশঙ্চিত্তে নিশ্চিত মৃত্যুর সামনে এগিয়ে যেতে পারে এবং এই ব্যাপক আন্দোলনে যে ভারা কতথানি আত্মত্যাগ করেছে আমরা ভার কভটুকু সংবাদ রাথতে পেরেছি দৈনিক পত্রিকা খুঁটে খুঁটে? নারায়ণবাবৃ শুধু আমাদের কাছে সেই মহৎ আত্মবলিদানের এক টুকরো খবর পৌছে দিয়েছেন। এমন কত যে 'রঙীর ঘাট' আর 'ভাতারমারীর মাঠ' সেদিন রক্তাপ্তত হয়ে গিয়েছিল সে খবর কে রাথে।

নারায়ণবাবু ইতিমধ্যে অনেক গল্প এবং উপতাস লিখে পাঠকদাধারণের কাছে বিশেষভাবে পরিচিত হয়ে গেছেন স্তরাং এখানে তাঁর রচনার ধরণধারণ বিচার করতে যাওয়া অনাবশুক। বিষয়বন্ধর বিচারে 'মল্রম্থর' নতুন করে তাঁর আধুনিক দৃষ্টিভদ্দী এবং সদাজাগ্রত সমাজ-চেতনার পরিচয় দেয়। দৃষ্টিভদ্দী ও মননশীলতায় তিনি মনেপ্রাণে আধুনিক হলেও প্রাচীনপন্থী রক্ষণশীলদেরও মনের খবর যে ভিনি ভালোমত রাখেন, এখানে তারও প্রমাণ গেলে। উকীল পূর্ববাব, ছল-জান্তার রমাপদবাবু বা অকাটম্থ সার্কেল অফিনার বিনোদবাবু—বড় বড় মুক্তিতর্কের অন্তরালে এরা আসলে যে কী, তা ক্র্দেট্ট লেথকের অজ্ঞানা নেই। চরিত্রচিত্রনের দিক থেকে শুধু এক'লম সাত্রই নয়, প্রায় সব কয়টি চরিত্রই সার্থক হয়েছে।

#### কম খরচে ভাল চাষ



একটি ৩-বটম প্লাউ-এর মই হলো ৫ ফুট চওড়া, তাতে নাটি কাটে ন' ইঞ্চি গভীর করে। অতএব এই 'ক্যাটারপিলার' ডিজেল ডি-২ ট্র্যাকটর কৃষির সময় এবং অর্থ অনেকথানি বাঁচিয়ে দেয়। ঘণ্টায় ১ একর জমি চাষ করা চলে, অথচ তাতে থরচ হর শুধু দেড় গ্যালন জ্বালানি। এই আর্থিক স্থবিধাটুকুর জন্মই সর্বাদেশে এই ডিজেলের এমন স্থথ্যাতি। তার চাকা যেমন পিছলিয়ে যায় না, তেমনি ওপর দিকে লাফিয়েও চলে না। পূর্ণ শক্তিতে অল্পসময়ের মধ্যে কাজ সম্পূর্ণ করবার ক্ষমতা তার প্রচুর।

আপনাদের প্রয়োজনমত সকল মাপের পাবেন

ট্যাকটরস্ (ইভিন্না) লিমিটেড,

৬, চাৰ্চ্চ লেন, কলিকাতা ফোনঃ কলি ৬২২০ 'মন্ত্র্পর' পাঠকমনকে মৃগ্ধ করবে সন্দেহ নেই, তবু একটা কথা বলা দরকার। নারায়ণবাব্র বর্ণনা হলর হলেও মাঝে মাঝে তা এত রেশী প্রলম্বিত হয়ে পেছে যে তাকে প্রায় অনাবশ্রক বলে মনে হয়। উপস্থাবে বর্ণনার স্থযোগ থাকলেও সেগানে যোগস্ত্রতীন বর্ণনাবাছল্য যে অবান্তর হয়ে ওঠে লেথক তা স্বীকার করবেন আশা করি।

হাওয়ার নিশানা : চিত্তরঞ্জন রায় ( প্রাপ্তিস্থান, বেঙ্গল পাবলিশার্ম ; মূল্য এ )

'হাওয়ার নিশানা' বিশ্লেষণপন্থী উপস্থান। এই জাতীয় উপস্থানের অন্তত্য বৈশিষ্ঠ্য — মধ্যবিজ্ঞ মান্থবদের গার্হস্থানিকের সন্থা অনুধাবনের ক্ষাঁক — লেখক কতকপরিমাণে আয়ত্ত করেছেন। চরিত্র-গুলির ধীশক্তি অভিসাধারণ নয় আবার অভি-অসাধারণও নয়। নানাধরণের আইডিয়ার সঞ্চরণে এনদের মন আছেয় হয়ে থাকে। এই আছেয় মন নিয়ে এরা পারিপার্ধিক পৃথিবীকে পর্যবেক্ষণ করার চেষ্টা করছেন।

এই পারিণার্থিকের আর্টে লেখক এখনও সিদ্ধহস্ত হতে পারেন নি। মানসিক প্রক্রিয়ার সংগে পার্থিব ঘটনার যথ।যথ সংঘোগের অভাব লেখকের তুর্বলভার পরিচয় দেয়। এই জাতীয় উপভাসে এই ছুইজগতের পারস্পরিক অসংযোগ গুরুতর মুপরাধ।

ঠিক এই কারণেই মনে হোল উপপাসটি যেন সফল হ'তে হ'তে কোথার আটকে গেছে। চরিত্র ও সিচুয়েশ্রন্থন, সংযোগ ছর্বল বলে অনেক সময় মনে হতে পারে, চরিত্রগুলি শৃক্তমনে যেখানে বাচ্ছে, যা' করছে তার মধ্যে থেয়ালীপনা ছাড়া অন্ত কোন আকর্ষণীর বৃত্তি যেন কাজ করছে না। ( দৃষ্টান্তযুক্ষণ অফপমের ফ্যাক্টরীতে চাকুরী গ্রহণ, তারপর যুদ্ধে যোগদান এবং বিকাশকে লক্ষ্য করে অপরিণত উচ্ছোসের উল্লেখ করা যায়।) বিচ্ছির ঘটনার আলোছায়ায় 'অন্ধ' চরিত্রগুলি খাপছাড়াভাবে যেন পথ কেটে কেটে চলেছে। এইসব ঘটনার মূলে লেখকের নিছক লিখনস্প্রাছাড়া অন্ত কোন স্বাস্থাকর কারণ খুঁছে পাওয়া যায় না।

অত্যন্ত বিলোড়নকারী আইডিয়া মূলক মনোবিশ্লেষণপ্রধান উপস্থাবে এই ধরণের বিশৃঙ্খল ঘটনা-সমাবেশ স্বাভাবিক (যথা, Aldous Huxleys Point Counter Point.)। কিন্তু নিৃষ্কিল হচ্ছে এই যে, শক্তিশালী বিশ্লেষণকৌশল এবং প্রসারশীল ও তীক্ষ মনীয়া না থাকলে এই ধরণের টেক্নিক 'গরীবের ঘোড়া রোগে'র মত মারাত্মক হ'তে পারে। লেথকের ক্ষেত্রে এই নিয়মের ব্যক্তিক্রম হয়নি। উপস্থাসটির ছানে অস্থানে পুস্তক্চবিত আইডিয়ার যে বিরক্তিকর কালোয়াতি দেখাবার চেন্তা হয়েছে ভা' না থাকলে উপস্থাসটি উন্নতত্তর হতে পারতো। আশা করি, আগামী উপস্থাবে লেখক এই দোষ ঝেড়ে ফেলে আশাক্ষনকভাবে পরিণতি দেখাবেন।

#### প্ৰবন্ধ :

সাহিত্যৈ প্রগতি—ডা: ভূপেক্রনাথ দত্ত। পূর্বী পাবনিশাস —আ•
সংস্কৃত সাহিত্যের কথা—জীনিত্যানন্দবিনোদ গোখামী। বিশ্বভারতী গ্রন্থালয়—॥•

প্রগতি-সাহিত্য বা সাহিত্যে প্রগতি বলে একটা বেল গালভারী কথা আঞ্চকাল প্রায়ই গুন্তে পাওয়া যায়। কিন্তু এই প্রগতি কি বা ভার লক্ষণ কি সে সহক্ষে অনেকেই অজ্ঞ না হোক অন্ততঃ অভিজ্ঞ নন্। অনেকের ধারণা গণ-চেডনা-সন্তুত কোনো রচনা হলেই ভাকে প্রশৃতি-কাহিত্য শ্বলৈ অভিহিত করা চলবে। কিন্তু তাই কি ঠিক? সমাজের বিগর্তনের সঙ্গে সঙ্গে সাহিত্যেরও বিগর্তনে চলে। শ্রীয়ক্ত ভূপেন দত্ত গলেন, 'প্রগতি আপেক্ষিক বস্তু।' তার অর্থ অগ্রসরমান সামাজিক অবস্থাকে কোনো এক বিশেষ কালের সাহিত্য ধরে রাখতে সক্ষম নয়, এবং সাহিত্য বহু ধারায় শ্রেরাহিত হলেও যা সমাজ-সভ্যতার পক্ষে কল্যাণকর বলে প্রতীত হবে তাই হবে 'প্রগতিমূলক'। দে সঙ্গে একথাটাও সত্য যে সমাজ-ব্যবস্থা সামভেদে এক নয়, স্নতরাং সাহিত্যে প্রগতি বল্তে শুধু কালভেদেই নয়, স্থানভেদেও তা আপেক্ষিক ব্রাতে হবে। রাশিয়ার গণ-অভ্যুথান তার সমাজ-জীবনকে এমন এক তরে নিয়ে এসেছে, যেখানে আর রাজারাজরার হুটো ম্থরোচক গল্প বলে বা পেলব-মধুর হুটো বিরহ-থিলন গাঁথা গেয়ে মন ভেজানো সন্তব্য নয়। কিন্তু এমন দেশও কি নেই, যে দেশ আজও রাশিয়ার মত প্রত্যক্ষভাবে গণজাগরণের সম্মুধীন হয়নি? সে দেশের সাহিত্যের কিন্তু তবে স্থিতাবস্থা? তা যে নয়, তা যে কোনো বৃদ্ধিমান ব্যক্তি স্থীকার করবেন।

ভূপেনবাব্ ঐতিহাসিক দৃষ্টিতে তাই সাহিত্যে প্রগতির সন্ধান করেছেন। ইতিহাস শুধু ঘটনা বলে না, বলে সমাজ-জীবনের ক্রমবিকাশকাহিনী এবং এইজন্তেই 'সাহিত্যের মধ্যেই সমাজতত্ত্বে সন্ধান পাওয়া যায়।' সেই সঙ্গে ভূপেনবাব্ বিশেষ করে এই কথাটাকে স্বীকার করে নিয়েছেন যে, সমাজপটের বিবর্জন অর্থনীতিক কারণেরই ফল। এবং সমাজজীবনে যে উত্থানপতন তার অন্তর্নিহিত হেতুটিকে খুঁজতে গোলে এই অর্থনীতিক ব্যাখ্যাটিকে ভূলে গোলে চল্বেনা। তাই সাহিত্যকে সমাজপটের প্রতিবিদ্ধ বল্তে হলে, তার পটভূমিকার এই ইতিহাসের অর্থনীতিক ব্যাখ্যাকে (Historical materialism)কেও মেনে নিতে হবে। তা যদি সন্তব হয় তবে কালভেদে এবং স্থানভেদে সাহিত্যের প্রগতি কেমন করে রূপ পরিগ্রহ করেছে ভা ধরতে পারা সহজ হবে। তা হলে দেখা গোলো, সমাজকে পানো তার অর্থনীতিক বিশ্লেবণ দিয়ে, আার যে সাহিত্য হবে এই বিশ্লেষিত রূপের প্রত্যক্ষ প্রতীক ভাকেই বলা চল্বে প্রগতি সাহিত্য। ক্লাসিক-দাহিত্য, বৃজ্জোয়া-দাহিত্য বা গণসাহিত্য—এ সবই গড়ে উঠেছে সমকালীন সমাজকে আশ্রম করে। স্থতরাং, সামাজিক অগ্রগমনের ফলে একটা দেশের সাহিত্য যদি এক পা এগিয়ে যায় এবং তাকেই প্রগতি মনে করে আর একটা দেশ স্বকীয় সমাজধারাকে অস্বীকার করে যদি লাফ দিয়ে প্রগিয়ে যেতে, চায়, তবে সে সাহিত্যে প্রগতি পাবো না, পাবো আর্টিকিনিয়ালিটি।

এই বিশ্লেষণী দৃষ্টিকে আশ্রয় করেই ভূপেনবাবু বাংলা, হিন্দী ও উর্ছু সাহিত্যে প্রগতির লক্ষণ বিচার করেছেন। ইতিপূর্ব্ধে, যদুর জানি, ঠিক এই ধারায় সাহিত্যের সমালোচনা বাংলাভাষায় আর কেউ করেন নি। বাংলাদাহিত্যের ইতিহাস নামে এর আগে কিছু কিছু রচনা হয়েছে বটে, কিছু তা হয়েছে নিছকই ইতিহাস, সাহিত্যের ঐতিহাসিক বিচার নয়। তাতে সন তারিধ পরস্পারায় একটা ধারাবাহিকতা পাওয়া যায় বটে কিছু সাহিত্যের নিরিধে যে সমাজপটের প্রকৃত করপটি পাওয়ার আশা করি তা থাকে প্রায় অক্ষাতই। এদিক দিয়ে ভূপেনবাবুর 'সাহিত্যে প্রগতি' পিরিহু আবালাভার দাবী করতে পারে সদ্দেহ নেই। তবু একটি কথা এখানে উল্লেখ করা প্রায়োজন। লেখকের একটা কেটা বড় ক্ষান্ত হয়ে পাঠকের চোধে পড়া স্বাভাবিক্য সে তাঁর অভিকর্তনদায়। ঐতিহাসিক ব্যাখ্যা দিতে গিয়ে তিনি মাঝে এমনিভাবে ইতিহাসের

ধারাবাহিকতা বলে গিয়েছেন যে মনে হয়, আদল বক্তব্যের খেই বুঝি তিনি হারিয়ে ফেলছেন। সেই সঙ্গে লেথকের বিরুদ্ধে পাঠকদের পক্ষ থেকে আর একটি ছোটো নালিশ আগা স্বাভাবিক। ব্যবহারিক প্রয়োজনের থাতিরে বা অন্ত যে কোনো কারণেই হোক আজকাল বাঙালীরা কথ্য বা সাহিত্যিক হিন্দীভাষার সঙ্গে অনেকটা পরিচিত হয়ে গেছে, কিন্তু সাহিত্যিক উর্গু ভাষাতো ভাদের কাছে ভতথানি পরিচিত নয়। তাই সমালোচক যথন প্রামাণ্য হিসেবে মূল সাহিত্য থেকে পংক্তির পর পংক্তি উদ্ভ করেন, তখন কি তাঁর উচিত ছিলো না, হিন্দী না হোক অন্ততঃ উর্তুরচনার বাংলা তর্জনা দিয়ে দেওয়া? আসল বক্তব্যটাই যদি স্পষ্ট করে বুঝতে পারা না গেলো তবে তাকে প্রমাণ হিসেবে গ্রহণ করবো কি করে ?

সব শেষে এ সভ্য কথাটা স্বীকার না করে উপায় নেই যে, লেখকের প্রচেষ্টা দার্থক হয়েছে। সাহিত্যকে 'শাখত ও সনাতন' বলে যে উল্লাসিক সাহিত্যর্থিরা চোধ বুঁজে যুক্তি-তর্ক-প্রমাণ-সাপেক বান্তব সমাজচেতনাকে নির্ক্তিয়ে অম্বীকার করে সাহিত্যে আতীক্রিয়বাদ বা শুদ্ধ আদর্শের সন্ধান করে বেড়ান, 'সাহিত্যে প্রগতি' পড়ে তাঁরা হয়তো বিরক্তি বোধ করবেন, কিন্তু যাঁরা প্রত্যক্ষ বস্তুজগৎকে স্বীকার করেন, যারা মানেন সমাজ থেকে বিচ্ছিন্ন করে সাহিত্যকে বিচার করা অসম্ভব, এই বই তাঁদের কাছে মূল্যবান বলে স্বীকৃত হবে।

নিতানন্দ্রিনোদ গোস্বামীর 'সংস্কৃত সাহিত্যের কথা' বিশ্ববিভাসংগ্রহের আর একটি নতুন বই। বিশ্ববিভাশংগ্রহের উদ্দেশ্য আজ আর কোনো শিক্ষিত বাঙালীর কাছে অবিদিত নেই এবং সেদিক থেকে এই নবভন পুন্তকটি সেই উদ্দেশ্যের সার্থকতা যে রক্ষা করতে পেরেছে তা নিঃসন্দেহ। এত অল্ল কথায় এমন একটা বিরাট সাহিত্যের সর্ব্বাঙ্গীন সংবাদ বিতরণ করা যে যে-কোনো ব্যক্তির পক্ষে সহজ নীয় তা আশা করি যে কেউ স্বীকার করবেন, কিন্তু আশ্চর্যা এই, আগাগোড়া এমন একটা সহজ্ব আবার এবং সাবলীল ধারাবাহিকভায় লেখক সমগ্র সংস্কৃত সাহিত্যের পরিচয় দিয়ে গেছেন যে মনেই হয়না, এতবড় সাহিত্যের সঙ্গে ভালোভাবে পরিচিত কোনো এক পণ্ডিতব্যক্তির স্ভ্যিকারের বিভাবস্তার পরিচয় পেলাম। পাণ্ডিত্যের অভিমান নেই বলেই বোধ হয় এমন একটা কঠিন কাল লেখক এত সহজে সমাধা করতে পেরেছেন। অতি অল কথায় সংস্কৃত সাহিত্য সহজে यांता किছू कामरा हान এ वहे थारक छाता-कारनक नाहाया भारवन।

অনিল চক্ৰবৰ্তী

### চিত্র-পরিচয় ভিতুমিঞার বাঁশের কেলা

২৪ পরগণার নারকেলবেড়ে গ্রামে, ভিতুমিঞা বা ভিতুমীর নামে একজন ওহাবী নেতা আঠারো শভক্তের শেষভাগে কোম্পানীর বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করে এবং কোম্পানীর গোরা বৈক্তকে প্রতিরোধ করবার আত্ত আছুত কৌশলে বাঁশের কেলা তৈরী করে লড়াই করে। এই লড়াইয়ে প্রথম কোম্পানীর পদাতিক গৈলদের হার হয়। পরে কোম্পানীর গোলনাজ দৈন্য এসে তিতুমিঞার বাঁশের কেলা तथम करदा ।

गै। मीत दावी नक्क्षोुवाझे

डिड्रासिकादी : इन्ड्रीय अस्मेडी

31.40->200

2条 \*



বিপ্লবের কথা ধূর্জ্জটিপ্রসাদ মুখোপাধ্যায় আমরা ও ভাঁহারা (নতুন স্তবক)

মধ্যে কয়েক বৎসর কংগ্রেস সরকারের চাকরী করলাম। তাকে এবগা ঠিক চাকরী বলে না, তবে কিনা বাঙালী, তাই কথাটা কলমের মুখ দিয়ে ফস্ করে বেরিয়ে গেল। আমার কাছে ঐ তিন বৎসরের অভিজ্ঞতার মূল্য আধ্যাত্মিক। প্রত্যেক মানুষের মধ্যে কর্মের স্পৃহা স্থুও থাকে, এবং যারা স্থ্যোগ পেল তাকে জাগাতে, তারা গেল বেঁচে। মান্তারদের ঐ বিপদ, তাঁদের কপালে স্থ্যোগ জোটে না। অধ্যাপনা, অধ্যয়ন, ত্টোই নির্তিমার্গের অভ্যাস, সেই জন্ম তাঁদের কর্মপ্রতিটা ফুটে ওঠে ছাত্র ও স্ত্রীপুত্রের সঙ্গে ব্যবহারে। এমন মান্টার দেখিনি যিনি ক্লাশে ও বাড়ীতে ডিকটেটার নন, একমাত্র যাঁর গৃহিণী ডিকটেটার তিনি ছাড়া। তাই স্বভাবের ভারগামা খুঁজে পেলাম যথন হাতে যৎসামান্ত হলেও প্রকৃত কর্তৃত্ব এল।

ব্যক্তিগত দায়িত্বজ্ঞান মিশেছিল স্বাধীনতার প্রথম আস্বাদের সঙ্গে। সে মিশ্রণের তুলনা নেই। তার মোহে নবাব হয় পরিশ্রমী, বোকা হয় বুদ্ধিমান, মেয়েলী মানুষ হয় পুরুষ, কোলকুঁজো দাঁড়ায় খাড়া হয়ে, কাঁধের পেশী মাথাটাকে তুলে ধরে, আর মুমূর্র চোখে আনে দীন্তি। খানিকটা প্রথম যৌবনের প্রেমে পড়ার মত। আফশোষ এই, বাঙলা দেশে

জনসাধারণের মধ্যে এ অবস্থা আদে নি। এই অব্যক্ত আনন্দের আভাস যখন তারা পাবে তখন যে-স।হিত্য, যে-দঙ্গীত, যে-চিত্র তারা রচনা করবে তার তুলনায় গত একশ বছরের গড়পড়তা কুতিহটা ছেলেমান্ত্র্যী ঠেকবে। আমার একান্ত বিশ্বাদ যে ইংরেজ আমলের ভারতবর্ষে বহু মহামান্ত ব্যক্তি জন্মালেও ঐ স্বাধীনতার আস্বাদের অভাবে তাঁদের প্রতিভার যথোচিত স্ফুরণ হয়নি। কল্পিত স্বাধীনতা দিয়ে কতটাই বা সম্ভব ? ছুধের সাধ কি ঘোলে মেটে ? দেই কারণেই আবার আমাদের অনেক মহারথীরা এমন সব প্রতিষ্ঠান তৈরী করেছেন যেখানে তারাই সর্বেসর্বা, তাঁদের ক্ষুত্তম ইচ্ছাটাও অর্ডিন্যানস্। আমাদের যুগেই ভার দৃষ্টান্ত একাধিক, রবীন্দ্রনাথ, গান্ধীজি ও আগুবাবু যাঁর আশ্রম ছিল আমাদের বিশ্ব-বিগ্রালয়। তাঁদের একাধিপত্য স্বভাবের তাগিদে নয়, স্বাধীনতারই অভাবে। আমি মজ্জায় মজ্জায় কথাটা বুঝলাম গত কয়েক বৎসরে। ঘাট টাকা মাইনের কেরাণী স্থবিধা ও সাহস পেলে যোগ্যতার সঙ্গেই বড় অফিসারের কাজ করতে পারে। কংগ্রেসের চাকরী করে মানুষের ওপর আমার বিশাদ এদেছে। পোড়া বাঙলাদেশ কিন্তু যে তিমিরে দেই তিমিরেই রইল। কবে তার ভাগ্য ফিরবে কে জানে! একটা আমূল পরিবর্ত্তনের প্রয়োজন মেখানে, কেবল মন্ত্রীচক্রের ওলট-পালটে চলবে না! প্রায় পঁচিশ বৎসর প্রবাসে কাটালাম, তবু যেন বাঙলার কথা ভুলেও ভুলতে পারি না। বেঙ্গলী ক্লাবে চুর্গা পূজার দিনগুলিতে বহু বাঙালীর সমাগম হয়, কিন্তু ঠাকুরের সামনে যেতে আর ভাল লাগে না। গত বৎসর বিজয়া সন্মিলনীতে যাই একবার। পুরাতন বন্ধুন ঝালিয়ে নেওয়া গেল। ছুটি ছাটার দিন আজকাল তাঁদের দক্ষে দেখা হয়। বোধ হয় আড়ষ্টত। একটু ভেঙেছে। গত রবিবার দক্ষার দময় তাঁরা এসেছিলেন, নানা কথাবার্তা চলেছিল। কফিটা মনদ হয় নি।

তাঁহারা-- যুম নষ্ট হয়না অত কফি খেলে ?

আমি—তাত কোথায় দেখলেন ? র্নিভার্দিটির সাই প্রচুর মনে হয় আপনাদের কাছে, জানি। তলব, সম্মান, চুটি, থাকবার আরাম সবই আমাদের বেশী, কফিও খাই বেশী। পেয়ালা বড় অবশ্য। কিন্তু বৃহৎ সংস্করণে আপত্তি থাকা উচিত নয় আপনাদের মতন দেশপ্রেমিকের পক্ষে। ভারতবর্ষে সবই বৃহৎ; ভূমার রাজত্বে অল্লে স্থুখ নেই; উপনিষদ থেকে পাহাড়, জঙ্গল, নদী, মাঠ, ইতিহাস, পোকামাকড় মায় সাপ পর্যান্ত। আমি পাঁচ হাত গোখরো দেখেছি।

তাঁহারা-কিন্তু অয়ের বেলা ? অত কমে মানুষ বাঁচে ?

আমি—আরেবটি বৃহৎ সভ্যতাকে বাদ দিন। চীনদেশে ঘাস খেয়ে বহুলোক বেঁচে আসছে।
কিন্তু কম ভাতই বা ভাবছেন কেন? কতদিন ধরে দেশ কম ভাতে চালাচ্ছে

দেখুন না ? মুঠে। কম, দন্ কচ্ছপের। ভূমা, ভূমা, ভূমা, ভাই স্বাধীনতা আসতে প্রায় শতথানেক বছর লাগল, সেই সন সাতাওয়ান আর আজ ছেচল্লিশ! ব্রহ্মার মুহূর্ত্ত। বুড়ি ঠাকুমা শাসই টানতে লাগলেন তিন দিন ধরে। ওধারে মহেঞ্জদারো, হারাপ্লা ইতিহাসকে টেনে ফেললে তিন চার হাজার বছরের ওধারে। তাতেও আমরা অনেকে আবার খুশী নই। লক্ষ শ্লোকের মহাকাব্য আমাদের, দেবীদের আবার এক এক ডজন মৃত্তি, এক একটির হাতই বা কত, সেনা অক্ষোহিণী, হাতি লক্ষ লক্ষ্য, মহারাজা, মহারাজাধিরাজ, পরমেশ্বর, পরমভট্টারক! মেয়েদের গয়না সংখ্যাতীত, চুল পড়ে ত' পড়ে গোড়ালিতে, আর নিহম্ব, বক্ষ সব যক্ষিনীর, মামুষের নয় মশাই। এটা বলবেন অনাব্য সভ্যতার দান? বেশ, আমাদের সংস্কৃতির কোন অংশটা আর্য্য? সংস্কৃত সাহিত্য? এক মৃচ্ছকটিক, কিংবা ঐ রক্ষম তুএকটা প্রাকৃত ঘেঁষা বই ছাড়া কোন্ কেতাবে অতিশ্যোক্তি নেই ? আমাদের সবই সাতিশয়, বক্তুতা, কফির পেয়ালাটাও।

তাঁহারা---দেশও মহাদেশ।

আমি-সাধারণ মৃত্যুহাবত মহামারীর।

তাঁহারা--তা বটে। এই সেদিন ঐ কান্ত হল বাঙলা দেশে! কত সশাই ?

আনি—কেউ দলে পনের লাখ, কেউ বলে ত্রিশ লাখ। কিন্তু আমি বলি এমন কি বাহাত্রী?
দেশে অনেকবার ত্ভিক্ষ এসেছে, লোক মরেছে, জন্মেছেও আবার। গড়পড়তা
বেড়েই চলেছে। কিন্তু মহামারীর কণা তুলবেন না, ঘুম হয় না।

ভাঁহারা—ভাই শুনছিলাম বটে। 'মাগো, মাগো,' কান্না যার কানে গেছে ভার পক্ষে
ঘুমোনো শক্ত, আমার কলকাতার শালাজ বলছিলেন।

আমি—দে আওয়াজ আমি শুনি নি।

তাঁহারা—তবু ঘুম হয় না, নিশ্চয়ই কফি।

আমি—আরে কফি নয়, কফি নয়। আমার ঘুম হয় না ছভিক্ষের কবিতা, গল্প, নভেল, পড়ে আর তার ছবি দেখে।

তাঁহারা—আপনি অত্যন্ত sensitive!

আমি তা একটু বটে : কিন্তু থাকতে দিলে কে ? শিরা উপশিরার ওপর অমন উপযুচ্পরি আঘাত পড়লে আর কি বাঁচব ?

তাঁহারা—যাই বলুন না কেন, আমরা একটা মস্ত স্থযোগ হারিয়েছি।

আমি—তাও এমন আর নতুন কি? কিন্তু ক্রীপস্ অফার-এ গলদ ছিল অনেক। লোকটা বড় ধুর্ত্ত, কেবল খাঁটি জল আর ফলমূল খায়, অথচ মস্ত ব্যারিষ্টার! আরে ন্যারিষ্টারের কি অন্ত পেয়, অন্ত খাত নেই। আমাদের ব্যবহারজীবিদের দৃষ্টাস্ত তাঁহার।—ক্রৌপ্স্ অফার নয়। এই বলছিলাম কি, ঐ তুর্ভিক্ষের সময় ভীষণ রকমের, কিছু একটা…

আমি—জলপ্লাবন ? সেটা গোড়াতেই এসেছিল না ?

তাঁহারা—এই ধরুন, ওলট পালট গোছের, একটা প্রকাণ্ড আভ্যন্তরীণ…

আমি—ওঃ বিপ্লব...

তাঁহারা—যাই নাম দিন না কেন, একটা কিছু আমূল পরিবর্ত্তন...

আমি—বিপ্লব কথাটা গলায় আটকাচ্ছে? ইংরেজদেরও আটকায় অমন, independence কথাটিতে, অত এব লজা পাবেন না। আপনারা বলছেন ছ্রিক্সের সময় লোক ক্ষেপল না কেন ? কারণ সোজা, যাঁরা ক্ষেপবেন তাঁরা ছিলেন জেলে। অবশ্য খবর যে পাননি জেলে বসে তা ঠিক নয়। কিন্তু ত্রিশ লক্ষ লোকের জীবনের চেয়ে জাতীয় ইজ্জতের দাম অনেক বেশী। দেশ তখন নেতৃবিহীন। আমাদের দেশের ঐতিহাই এই, রাজহন্তীর ওপর যান্ত্র রাজাকে সৈন্তরা দেখতে পায় নি তখনই তারা ছত্রভঙ্গ হয়ে যুদ্ধক্ষেত্র থেকে ভেগেছে।

তাঁহারা—ক্ষ্যুনিষ্টরা ত তখন বাইরে ছিল।

- আমি—তারা ছোকরার দল, নতুন কাজে নেমেছে, এই সেদিন পর্যান্ত তারা ছিল লুকিয়ে। তবু চমৎকার কাজ করেছে মানতেই হবে। মরেছে হয়ত যত বাঁচিয়েছে তার প্রায় অর্দ্ধেক। সেচ্ছাসেবীরা অবশ্য ক্য়ানিফ ছিল না সকলে, কিন্তু কেন্দ্রেক ক্য়ানিফদের উৎসাহ, পরিপ্রান, সংয্য না থাকলে ঢাকা ঘুরত না। বাঙালী হয়ে ক্য়ানিষ্ট পার্টিকে ঘূণা করতে পারেন না মশাই; কৃতন্ন লোকের কুষ্ঠ হয়। অবশ্য আবো হু দশ লাখ গেলেই বা কি হত কিংবা উপকার হত দেশের যদি ভাবেন ত'ভিন্ন কথা। তা হলে নিশ্চয় বাপান্ত করতে পারেন।
- তাঁহারা—ছোঁড়াগুলো খাটতে পারে বটে, কিন্তু বিপ্লবী নয় মোটেই, নইলে অমন স্থবিধা ছাড়ে।
- আমি—আচ্ছা, একটা প্রশার জবাব দিন। মড়া নিয়ে রেভলিউশন হয় ? কখনও কোথাও 
  হয়েছে জানেন ?
- তাঁহারা—কেন ফরাসী বিপ্লব, রাশিয়ান বিপ্লব ?
- আমি— ঘোড়ার ডিম জানেন! করাসী বিপ্লবের সূচনায় bread-riots হয় নি, সেগুলো হয়
  সূচনার পর, নিদর্শন হিসাবে। সেগুলো বোমা নয়, বারুদও নয়, মাত্র বিষ্কোরণ।
  জোর আওয়াজে নাবালকেরাই মজা পান্ন, যেমন কালীপূজার রাত্রি আমরা সকলেই

এককালে পেয়েছি। কিন্তু আমাদের সঙ্গে সঙ্গে পৃথিবীরও বয়স বেড়েছে। নয় কি १ আরেকটি থবর দিচ্ছি, নাপ করবেন। রুটি নিয়ে দাঙ্গা স্কুরু হবার বছর তুই আগে পর্যান্ত ফরাসী দাধারণ লোক ভাল রুটিই থেত। আর রুশ বিপ্লবের গোড়ার কথা কি আটার মহার্ঘাতা ? কি জানেন, মাসুষ বে-পরোয়া হয় ভালো খাবারের হঠাৎ কমতি হলে। যারা চিরটাকাল একমুঠো ভাতে তুবেলা চালালে, হাত থেকে সেম্ঠোটাও উবে গেলে তাদের চিত্তকে যে বস্তু অধিকার করে তাকে তুরীয় অবস্থা বলতে পারেন। দীর্ঘ উপনাসে ঝিমুনি আসে। মহাত্মাজীর এতগুলি অনশন ব্রত দেখলেন, তবু এটুকু জানলেন না ? বাঙলার বাইরে বহু অ-বাঙালীর মুথে শুনেছি, যে-ঘটনা বাঙলায় ঘটল সেটা বাঙলা ছাড়া অক্যত্র অসম্ভব হত। এ ধরণের কথায় আমার গা জলে ওঠে। ছ হাত লম্বা পাঞ্জাবী আর সত্তর ইঞ্চি ভুঁড়িদার শেঠ্জীর মুথে ছন্ডিক্লের নাম পর্যান্ত শোভা পায় না। তারা কী বুবাবে বাঙালীর ত্বংখের কথা। বিপ্লব, বিপ্লব চাই! খাচ্ছেন ভাল, লুটছেন মজায় আর কপচাচ্ছেন রেভলিউশন। বিপ্লব বুঝি আকাশ থেকে করে পড়বে আলোর বার্ণধারার মতন ?

- তাঁহারা—আকাশ থেকে কেন ? অন্তর থেকে উৎসারিত হতে পারে না ? যদি বুকের ভেতরে জলতে থাকে তবে সে-আগুন সবখানে ছড়িয়ে পড়বেই পড়বে। রবীন্দ্রনাথের ভাষা প্রয়োগ করছি বলে হাসবেন না…
- আমি—না, না, তা হাসব কেন ? তাঁর ভাষায় যেমন মনের ভাব ব্যক্ত হতে পারে অমনটি আর কি দিয়ে সম্ভব বলুন ?
- ভাঁহারা—তাই, আপনাকে স্বীকার করতেই হবে যে বিপ্লবী মনোভাব যদি বাঙলাদেশের মানুষের হৃদয়ে থাকত তবে লুটতরাজটা হত অন্ততঃ। তার খবর পাই নি।
- আমি—আপনাদের একটি অঙ্গীকারও স্বাকার করি না। কোনো মনস্তর্বিদ্, এমন কি
  ম্যাক্ডুগালের মত পুরাতনপন্থীও, বিপ্লানী-মনোভাবের উল্লেখ পর্যান্ত করেন নি।
  সাহিত্যিক ও ঐতিহাসিকের রচনায় আছে অবশ্য, কিন্তু তাঁরা বিপ্লবকে রঙান কাঁচের
  ভেতর দিয়ে দেখেছেন। হাঁ, আর পেয়েছি বাকুনিনের জীবনে ও লেখায়। কিন্তু
  লোকটা কি রকম পাগল ছিল জানেন ত'? একবার প্রচার করলেন যে মধ্য য়ুরোপের
  একটা প্রকাণ্ড বিপ্লবী দল তৈরী হয়েছে, সে-দল প্রত্যেক দেশের বিপ্লবীদের সাহায্য
  করবে দেশীয় রাষ্ট্রকে ধ্বংস করবার জন্য। এই মর্ম্মে লুকিয়ে লুকিয়ে চিঠি বিলি
  হল। সমিতির সভ্য কত'ছিল জানেন? একজন, বাকুনিন নিজে। এই বাকুনিন্
  জেলের ভেতর থেকে 'জার'কে একটা চিঠি লিখেছিলেন ক্ষমা চেয়ে। চিঠিটা পড়বেন ?
  আহমদ্নগরের কেল্ল। থেকে যদি কেউ ঐ রকম হীন প্রভ্যাহার করে বঙ্গলাটকে

চিঠি পাঠাতেন তবে আপনারা তাঁর কি নাম দিতেন ? অথচ, এই বাকুনিনের মতামত আপনাদের পেয়ে বসেছে।

তাঁহারা—বাকুনিন কে ছিল জানি না, অথচ দেখুন, তাঁর সঙ্গে আমাদের মতের মিল। অতএব বিপ্লবী মনোভাব চিরস্তন।

আমি-যেটা চিরস্তন সেটা বুড়োখোকাপানা।

তাঁহারা—কিছুতেই মানতে পারব না যে বিপ্লবী মনোভাব ব'লে কোন বস্তু নেই।

আমি—নাচার। একটু নোধ হয় ভুল বোঝা হল। বিপ্লবী মনোভাব জন্মায় বিপ্লবের সঙ্গে সঙ্গে; এবং শীৎকার প্রভৃতি বৈষ্ণবী ভাব তার চিহ্ন নয়। ব্যাপারটা অত্যন্ত বাস্তব। অনেক ছোটখাট অপ্রিয়, কুৎসিত কাজ ভাতে থাকে। আর থাকে আনুষ্ঠানিক সংযম, কর্মাকুশলতা, অধ্যবসায়। তাতে মাথার ঘাম পায়ে ঝরে পড়বে, মাথায় চিরুণি তেল পড়বে না, স্ত্রী, পুত্র, সংসার, আদর্শ, খাবার, নিজ্রণ, স্বাচ্ছন্দ্য জলাঞ্জলি যাবে, ইটিতে হবে, ছুটতে হবে। আর সব চেয়ে প্রয়োজন কি জানেন ?

তাঁহারা--জানি, পড়তে হবে বিস্তর।

আমি—অমন অট্রাম্ম নাই করলেন।

তাঁহারা—না, অমনি হাসি পেল, রুখতে পারলাম না।

আমি—আপনাদের সবই সহজ, হাসি থেকে বিপ্লব পর্যান্ত! বাঙালী কিনা, তাই ধর্ম আপনাদের সহজিয়া। না মশাই, গুরুগন্তীরভাবেই বলছি, ভীষণ পড়তে হবে। এককালে হয়ত না পড়ে, না ভেবে বিপ্লব হত, কিন্তু মূর্যভার সাহায্যে আজকালকার শক্তিশালী রাষ্ট্র ও সে-রাষ্ট্রের প্রভু ধনিক সম্প্রদায়কে টলান যায় একথা মার্কস-লেনিনের পর বলা হঃসাহসেরই পরিচয়, বুদ্ধির নয়। হয়ত মার্ক্স্-রর মতন বৎসরের পর বৎসর প্রতিদিন দশ-বাঁর ঘন্টা ব্রিটিশ মিউজিয়মে পড়বার দরকার নেই; এক্লেল্স-এর মত সর্ববিগ্রাদী জ্ঞানপিপাদাও সকলের থাকে না; আবার লেনিনের মত অনুসন্ধিৎসা চর্চা করলেও সকলের ধাতে আসে না। কিন্তু তাঁদের রচনাগুলোও ত' দেখতে হবে। প্রত্যেক দেশেই বিপ্লব এসেছে, এবং তার বর্ণনা আছে, তার ইতিহাস আছে। দেগুলো, দেখলেই বুঝাবেন যে জীবজগতে যেমন জন্ম, স্ত্যু উমতি, অবনতি, ক্রমবিকাশ এক একটি ঘটনা, যার গঠন আছে, গতি, রুদ্ধি, হ্রাস্ম আছে, হার আছে, নিয়ম আছে, তেমনই সমার্জ-জীবনেও আছে সংস্থান, রক্ষণ, স্পন্তি ও ধ্বংস। যেন ব্রক্ষা, বিষুণ্ণ, মহেশ্বর। কথনও ব্রক্ষার রাজত্ব, কখনও বিষ্ণুর, আবার কথনও দেবাদিবের। চাইছেন শৈব হতে, অথচ শিবমন্ত্র জানেন না,

শিখবেনও না। তুলসীপাতায় আধুনিক আশুতোষও ভোলেন না; তাঁর রুচি বদ্লেছে। শিবের একটা তত্ত্ব আছে, দর্শন আছে, তাঁর পূজার একটা অনুষ্ঠান আছে। ভাবুন অফিসের সাহেবকে সরুষ্ঠ করতে কত সূক্ষ্ম আরাধনার প্রয়োজন, আর তাকে তাড়াবেন ফুৎকারে ! ফুৎকার যত বড় সদয় থেকেই উদ্বেলিত হোক না কেন, সেটা ফুৎকারই, দম ফুরলেই গেল। বিপ্লব-সাধনা হাতুড়ে বিছে নয় মশাই নয়। ধরুন আপনানা ডাক্তার, আপনাদের রোগীরা ওযুধ খাবনা বলে ধর্ম্মটি করলে, সমবেত হয়ে প্রস্থাব আনলে, স্বইচ্ছায়, প্রাণধর্মের জোরে বাঁচব, অত এব ডাক্তারী বিল্লার কোনো প্রয়োজন নেই! আপনারা রোগীদের তখন কি বলবেন ?

তাঁহারা—এম্ বি পাশ করতে বলব না।

আমি - নিশ্চয় নয়, নিজেদের অন্ধ নিজেবা মাববেন না অবশ্য। তবে, যংগামাক্ত স্বাস্থ্যবিজ্ঞান জানা, ডাক্তারের আদেশ মানা, এবং একটু ডাক্তারী বিছায় বিশ্বাস, এগুলো
থাকলে দেহের কস্ট লাঘব হতে পারে এবং একটু তাড়াভাড়িও সারা সম্ভব, এই
ধরণের উপদেশ নিশ্চয়ই আপনারা রোগীদের দেবেন। বিস্তু যারা বিপ্লব করবে,
অর্থাৎ চাষা মজ্বর ছেলে ছোকরা, তাদের যংসামাক্ত বিপ্লব বিজ্ঞান শিণতে দেবেন
না কেন ৪

তাঁহারা—ওটাও বিজ্ঞান ?

আমি— হাজার বার বিজ্ঞান। কম্ সে কম্ এক ডজন বাঘা বাঘা রেভলিউশন হয়েছে আমাদের চোথের সামনে, তাদের ঘটনা ঘেঁটে কোনো সাধারণ নিয়ম, কিংবা ঝোঁক্ আনিকার করা যায় না বলছেন ? লাটিন আমেরিকা ছেড়ে দিয়ে, রাশিয়া, হাঙ্গেরী, চায়না, টার্কি, জার্মাণী, ইটালী, স্পেন, যুদ্ধের মধ্যে ফ্রান্স, যুগোল্লোভিয়া, রুমেনিয়া, বুলগেরিয়া এগুলো নস্থাৎ বরে, ভারতবর্ষে আপন মর্জিতে বিপ্লব সাধবেন ? অবশ্য নিজম্বতা হজায় রাখার মোহ আছে, কিন্তু মশাই নিরালার ঠেলা সামলাতে পারবেন ? তার চেয়ে বিপ্লবের সাধারণ নক্সাটা নিরীক্ষণ করুন না ? যদি নিজের নিজম্ব থাকে তাকে মারে কে ? যুক্তিটা অন্য ভাষায় প্লেদ্ করছি। স্ত্রীশিক্ষা পুরুষশিক্ষার মৃতই হোক, অবশেষে মেয়েমানুষ মেয়েই থাকবে।

তাঁহারা—অর্থাৎ, মনুষ্যুত্বটা ঝরে যাবে, খসে পড়বে!

আমি—পুরুষালী শিক্ষায় মেয়েদের মন্ত্র্যুত্ব বাড়ে, যদি অবশ্য তাঁদের মধ্যে পদার্থটির অস্তিত্ব স্বীকার করেন।

তাঁহারা—আপনি বুঝি মানেন না ?

- সামি—না মেয়েদের মামুষ ভাবি না। ওঁরা দেবী। তবে কারুর মধ্যে চামুণ্ডার, কারুর মধ্যে ধূমাবতী, ছিন্নমস্তা প্রভৃতি মহাবিতার জংশ থাকে। তেমনই আপনাদের ঐ জিনিষ্টা। বিপ্লবের রূপভেদ থাক্ষেই। কিন্তু মূলে মেই আছাশক্তি, মা কালী, নরমুন্তমালিনী, শিবের বুকের ওপর জিহনা মেলে মা আমার দাঁডিয়ে আছেন।
- তাঁহারা—এই বলেন আমরা শৈব ?
- আমি—আরে শিব কি মরদ্ ছিলেন ? পুড়ি, শিব-শক্তি = যেন space-time। আমি ওঁদের যুগ্মপ্রতায় ভাবি। সে যাই হোক, বেশ একটু পড়াশুনো চাই বই কি ? পাশের জন্ম আপনারা পডেন নি গ
- তাঁহারা—নিশ্চয়ই, তবে সেওলো নোটু।
- আমি—বেশ কথা। পাশ মানেটা কি? না, বিশ্ববিভালয় ও গুরুজনের নাগপাশ থেকে মুক্তি। তার জোরই বা কত? অথচ সেজন্ম পরীক্ষার ঠিক আর্গে দিনে দশ ঘন্টা খাটুনি। কিন্তু বৃটিশ সাম্রাজ্যের নাগপাশ থেকে মুক্তির জন্ম কেবল চরকা চালান্! খাশা। আর যদি নোটের কথা তোলেন ত' তাও পানেন। শিপ্লবের ভালো ভালো নোট বেরুচ্ছে, দামও সস্তা।
- তাঁহারা—তা আর দেখিনি ? রাস্তাঘাটে ছডাছড়ি যাচ্ছে। দব মার্ক্সিফ লিটারেচার! আর ক্মানিষ্ট দলের ছাপা। ঐগুলো পড়ে উচ্ছর গেল ছোঁড়ারা। কেবল কপ্চাচ্ছে।
- আমি— ওগুলো বিপ্লবের ক্লাসিক্স, যাকে শান্ত্র বলে তাই। যত হাতে ঘারে ততই ভাল আমার মতে। লিট্ল লেনিন সিরীজ দেখেছেন? অবশ্য যদি ও'রা পড়ে তবেই মঙ্গল। আমার ধারণ। আজকালকার ছেলেমেয়ের। পড়ছে কিছু কিছু। অন্ততঃ, আপনারা যতটা উপনিষদ, রবীন্দ্রনাথ পড়ে আইডিয়ালিষ্ট, তার চেয়ে কম পড়ে তারা মাঝি সি হচ্ছে মনে হয় না।

তাঁহারা--কি করে জানলেন ?

- আমি—প্রশান্ত মহলানবীশকে জিজাসা করবেন। আমার ঐ ধারণা, বাস্। তাঁহারা-তা হলে আপনি বলছেন যে বিভার জোরেই ইংরেজ তাড়াব আমরা। আমি—অনেকটা তাই দাঁড়ায়।
- তাঁহারা—তবেই হয়েছে! ভারতবর্ষে একা আপনারা বিদান নন।
- আমি—আমি যে বিভার কথা বলছি সে বিভায় ওয়াকিবহাল কজন আপনাদের ভারতমাতা প্রদা করেছেন বলতে পারেন ? আপনারা দেখছি চটছেন। তাতে ফল হবে না। একটু সরবৎ দেব ? পুরোণো ভেঁতুলের সরবং। নতুন ফ্যাসান মশাই,

তেঁতুল পুরোণো হলে হয় কি ? বোনের ননদ পাঠিয়েছেন।

তাঁহারা—বোনের ননদ গু

আমি—আপনাদের কলকাতার শালাজ থাকতে পারে, আর আমার বোনের অন্ততঃ একটা পাছারোঁয়ে ননদ থাকতে পারে না ?

তাঁহার।—থাক। বিভার অর্থটা কি?

আমি— আমার বিত্যা স্থানবের নয়। যেটা জীবন থেকে বিচ্যুত তাকে আমি বিত্যা বলি না। তার নাম রিসার্চচ, স্কলাবশিপ, পাণ্ডিত্য সব কিছু হতে পারে কিন্তু সেটা বিদ্যা নয়। বিদ্যার জন্ম কর্মা চাই। আবার কর্মের জন্ম চোখ খুলে দেখা চাই। চোখ খুলে দেখবেন ঘটনার শ্রোতে গোটা ক্ষেক আবর্ত্ত রয়েছে। অন্ম ভাষায় বলছি, ঘটনার একটি নক্সা, ছক আছে। সেই নক্সার আবার রীতি আছে, দেখবেন। নানা স্থতো, নানা রঙের স্থায়ে এই নক্সা তৈরী হচ্ছে। তাতে আবার জাট পড়ে। জাট খোলা যায়। কচি বাচ্ছার মত ইতিভালে চলবে না। স্তোটার কোন্ দিক মুখ ঠিক করা চাই। তারপর ধৈর্মা। এ দিক নির্ণিয়ের শক্তির নাম বিদ্যা! বিদ্যায় ধৈর্মা দেবে, কারণ বিভা কোশল শেখায় জাট খুলতে।

তাঁহারা—এবং পাকাতে।

আমি— সেটা ত' পাণ্ডিতা বলেইছি। জট খোলাই বিভার অর্থ, অর্থাৎ উদ্দেশ্য। যদি
পূর্বসঞ্জিত জ্ঞানের সীমায় এসে না দাঁড়ান, যদি অন্ধ গলিতে ধাঁধাঁ না লাগে, যদি
সেখান থেকে পালাতে প্রাণ আকুলি বিকুলি না করে, তবে যেমন রিসার্চ্চ হয় না,
তেমনই দেশে একটা সঙ্কটময় মুহূর্ত্ত, একটা ক্রান্তি, একটা অসহনীয় পরিস্থিতি
এসেছে হাডে হাডে হাডেসম না করা প্রয়ন্ত বিপ্লবসাধনা বিলাস মাত্র।

তাঁহারা— একটা সাফ বাৎ শুনতে পার্বেন ৭

আমি---নিশ্চয়। তবে রাগব না শপথ করছি না : বলুন।

তাঁহারা—আপনারা অত্যন্ত দান্তিক।

আমি—এ আর এমন নতুন কথা কি ?

তাঁহার।—তদ্ব্তীত, আপনারা ভীষণ, ভয়ন্কর আইডিয়ালিষ্ট।

আমি— ছটি বিশেষণ প্রয়োজন ছিল ?

তাঁহারা—ভীষণ এই জন্ম যে আপনারা আইডিয়ালিষ্ট হতে লঙ্ক্ষা পান, এই যুগের আবহাওয়া উল্টো বলে। আর ভয়ঙ্কর তারই ফলে, অর্থাৎ লঙ্ক্ষিত হয়ে কেবল আত্মরক্ষার জন্ম উল্টো কথা কন। আপনাদের দেখলে মনে হয় সকলে আপনারা শীর্ষাসনে আছেন, মাথা মাটিতে পা চুটো আকাশে।

- আমি—জওহরলাল প্রত্যহ ঐ হঠযোগের ক্রিয়াটি অভ্যাস করেন, এবং তাইতে ভাল আছেন নিজে লিখেছেন।
- তাঁহারা—তিনিও কিনা আপনাদের দলের। সে যাই হোক, inverted idealism বড় ভয়ঙ্কর অবস্থা।
- আমি—মধ্যে মধ্যে মাথা মাটিতে রেখে দেখলে ছনিয়াটা বোঝা সহজ হয়। হেগেল নাকি এইভাবেই চিরটাকাল ছিলেন, মার্কস্ এমে মানুষের স্বভাবানুষায়ী দাঁড়াতে শেণাবার আগে। হেগেল মস্ত লোক।
- তাঁহারা—এখনও শেষ হয়নি অভিযোগটা। মাত্র ছটি দফা হয়েছে। তৃতীয় দফা এই যে আপনারা অপদার্থ; চতুর্থ, আপনার। সমাজের পরিস্থিতি সম্বন্ধে কিছুই জানেন না, জানতে পারেন না, চান না। পঞ্চম, কর্মা করবার প্রবৃত্তি আপনাদের রক্তেনেই; ষষ্ঠ, আপনাদের বিভা, জ্ঞান কেবল অর্থকরী, জনসাধারণের উপকারের জন্ম নয়।
- আমি—নালিশের আর্জি লম্বা হলে ভালো জজ প্রথমেই সন্দেহ করেন।
- তাঁহারা—মোট কথা, আপনারা স্নব বুর্ক্ডোয়া।
- আমি— মোট কথাটা আগেও মেনেছি, এখনও মানছি। কিন্তু আমাদের একটু সদ্যবহার কর্মন না।
- তাঁহারা—আপনাদের সমূলে উৎপাটন করাই বিধেয়।
- আমি—এমন কোন বিপ্লব হয়নি যাতে ইন্টেলেকচুয়ালদের স্থান ছিল না। কোথাও সঙ্কীর্ণ, কোথাও প্রশস্ত। অবশ্য সেই রোমান যুগে স্পার্টাকাস-এর বিজ্ঞাহ ছাড়া। তবে আমাদের হাতে বিপ্লব পুরোপুরি এলে তাকে বাঁচতে দিই না বটে। কংসের মত শিশুকুফকে মারতে আমরা দর্ববদাই ব্যগ্রা। তাই বলে আমরা কখনও কিছু করিনি বলা যায় কি?
- তাঁহারা—বিপ্লবের সময় আপনাদের কোন প্রয়োজন নেই। বিপ্লব আনবে জনগণ।
- আমি—এই রে। আবার বাকুনিনের ভূত ঘাড়ে চাপল রে। অলক্ষ্যে আবার একটি পেত্নীও রয়েছেন। রোজা লাক্সেমবুর্গ নয়? না, না, আপনারা ওঁদের দেখতে পাবেন না। এখন, এই জনগণ কি ভাবে রেভোলিউশন করবে?
- তাঁহারা—আগে থেকে তা কি বলা যায় ? জনগণ নিজেরাই তা জানে না।
- আমি--না জেনে-
- তাঁহারা—এ সব ব্যাপার পুঁথির বাইরে।
- আমি—প্ল্যান গোছের একটা কিছু থাকবে না?

তাঁহারা—তা হয়ত থাকবে। কিন্তু ঘটনার চাপে সকালের প্ল্যান বিকেলে বদলাবে। আর যদি না বদলায় বিপ্লব যাবে কেঁচে।

আমি—থামবেন না। বিপ্লবের স্রোতে ভাসিয়ে দিন তর্ক-বৃদ্ধিটা।

তাঁহারা—পরপর যুক্তি সাজাবার দরকার দেখি না। মূল ব্যাপারটা এইঃজনগণের অস্তিই স্বীকার করতে আপনি বাধ্য।

আমি-- নিশ্চয় বাধ্য।

তাঁহারা—এই জনগণ সাধারণতঃ বিপ্লবা।

আমি—নাঃ, বড় গুলিয়ে দিলেন আপনারা। জনগণ,—সাধারণতঃ,—নিপ্লবী--কোনটারই অর্থ ধরতে পারছি না। জনগণ সানে কি public opinion-এর public, না crowd, জনতা? সাধারণতঃ অর্থ কি শতকরা পঞ্চাশের বেশী? আর বিপ্লবী মানে কি বিজ্ঞোহী ?

তাঁহারা— জনগণ মানে mass, এইত আজকালকার মানে।

আমি—অভিধানে কিন্তু mass এর অনেক অর্থ পাচ্ছি। ক্যাথলিকদের mass, কারুশিঙ্গে পাথরের mass, ছবির mass, আবার আপুনাদের mass।

তাঁহারা-—এই যার। দলিত, নির্গাতিত, প্রপাড়িত।

আমি—৩ঃ বুঝেছি, যারা oppressed, suppressed, depressed; repressedদেরও ধনতে পারি ? আচ্ছা, স্ত্রীজাতিরাও কি আপনাদের সংজ্ঞায় mass ? কেবাণী ধাবুরা ?

তাহারা--কিষাণ মজুর, যারা হাল টানে, এই যাদের কবি 'মহামানব' বলেছেন।

আমি—রবীন্দ্রনাথকে রেহাই দিন দয়া করে। কি নিগ্রহই না তাঁকে ভুগতে হয়েছে আপনাদের অনুগ্রহে! তা হলে, আপনাদের মতে কিযাণ মজুররা বিপ্লবী ?

তাঁহারা—নিশ্চয়ই, তারা স্বভাবতঃই পরিবর্ত্তন চায়।

আমি—তাদের স্বভাব সম্বন্ধে আমার খবর একটু ভিন্ন রকমের। কিষাণ চায় একটু ভাল ও বড় জমির মালিক হতে, আর মজুর চায় বেশী মাইনে, ছুটি, ভদ্র ব্যবহার, কাজের ও থাকবার ভাল জায়গা ইত্যাদি। আমেরিকা ও ইংলণ্ডে অন্ততঃ তাই; এবং ঐ ছুটো দেশেই ধনিকতন্ত্র সবচেয়ে শক্তিশালী। জার্মাণীতেও social Insurance দিয়ে অনেক দিন পর্যান্ত মজুরদের সন্তন্ট রাখা হয়েছিল। আজকের ভাষা হল social security, উদ্দেশ্যও তাই, এবং তার সাধনায় কর্তৃপক্ষ বিফল হবেন বলে মনে হচ্ছে না ত।

তাঁহারা—কিষাণ মজুরদের বাদ দিচ্ছেন তবে?

আমি-মোটেই না। তবে তারা নিজেরা বিপ্লব করে না। স্বতঃপ্রবৃত্ত হয়ে জোর তারা শাসনসীমা অতিক্রম ক'রে যায়। বেশী দূর গেলে কাজটিকে বিজ্ঞোহ বলা চলে। নেতা যদি ভাল জোটে তবে না হয় উপপ্লব এল। কিন্তু, বিপ্লব অর্থে শ্রামিকের রাজত, অর্থাৎ বর্ত্তমান রাষ্ট্রের ধ্বংস ও নিজেদের রাষ্ট্রপ্রতিষ্ঠা। দে অপূর্ব্ব রাষ্ট্রের প্রকৃতির সঙ্গে আমাদের সাক্ষাৎ পরিচয় নেই। অতএব তার প্রকৃতি সম্বন্ধে নীরব থাকাই ভাল। মেটা অন্ত জাতের administration হিসেবেই ধরা যাক আপাততঃ। আসনাদের কি বিশ্বাস যে এমিকরা এই ধরণের প্রলয় আনতে পারে কেবল নিজেদেরই প্রেরণ,য় ? ত। হলে আর পৃথিবীতে চুঃখ থাকত না! দাসত্বেই তিহাস স্থক হয় গুহা থেকে বাইরে আসা মাত্র। নৃতত্ত্বে যে সাম্যের সাক্ষাৎ পাই সেটা উলটে দিয়েছে এই দশ হাজার বছরের সভ্যতা। অতএব সাম্য আনতে গেলে সভাতার নিরুদ্ধাচরণ করতে হবে। পারবে শ্রমিকরা নিজেরা : তারা জানেই না সভ্যতার বিষ চক্রান্ত কতদূর গিয়েছে। অথচ, বিপ্লব তাদের জন্ম প্রধানতঃ ; তাদের সংখ্যা বেশী বলে তাদের জোর বেশী, এবং ভুগতে হয়েছে বেশী বলে তাদের একটা রাগ, ক্ষোভ, ঈর্ধ্যা থাকে সর্ব্বদা। এ গুলো ভাব, এবং ভাবের শক্তি আছে। কিন্তু ভাব ঠেলে এগিয়ে নিয়ে যেতে পারে, আবার পিছু হঠাতেও পারে, যেমন নাৎসী বিজো'হে হয়েছিল। এখন প্রশ্ন হল অগ্রস্থতির দিক্ নির্ণয় করবে কে ?

তাঁহারা—কেন, আপনাদের মত বৃদ্ধিজীবিরা!

আ: মি— শ্লেষ ছাভূন। দিক নির্ণয় করবে পার্টি, তার মধ্যে বুদ্ধিমান ও বুদ্ধিজীবি উভয়েই থাকবে; পরে অর্থাৎ নতুন দিক্ নির্ণয়ের সময়ে, উঠবে নতুন বুদ্ধিজীবির দল। তাঁহারা— রাশিয়ায় শুনছি নতুন শ্রেণী তৈরী হচ্ছে ?

আমি— রাশিয়াটিকে ঐ রবিবাবুর মতনই দরজার বাইরে রাখুন আপাততঃ। রাশিয়া সম্বন্ধে এর মুখে এক কথা, ওর মুখে অফী কথা, আর তাই নিয়ে কোঁদল। ফ্ট্যালিন যেন আমাদের বাপের ঠাকুর। একদল ছোক্রা ছদিন পরে শাঁ,খঘণ্টা বাজিয়ে পূজো করবে ওকে, আর দেশের সব বুড়োরা মন্তর ঝেড়ে দেশের স্কন্ধ থেকে ওর ভূত ছাড়াতে যাবে দেখবেন। একটা ছকুম জারি করতে চাই, দশ বছর কেউ আমাদের দেশে রাশিয়ার নাম উচ্চারণ করতে পারবে না। অবশ্য শীঘ্র তাই হবেও। গ্যেবেশ্স্মরেও মরে নি, চার্চ্চহিল গিয়েও যায় নি। এবং আমাদের একদল নেতা তাঁদের সাহায্য করতে সর্ক্রদাই প্রস্তুত। তথন ছোঁড়ারা খুব জব্দ হবে। দেটা কি চান আপনারা? অতএব আপাততঃ রাশিয়াকে সিকেয় তুলুন। যদি প্রত্যয় করেন মশাইরা, তবে বলি রাশিয়ায় শ্রেণী অর্থাৎ class হয় নি। কিন্তু vocational কিংবা

occupational group হচ্ছে। ছুটোর মধ্যে আকাশ-পাডাল প্রভেদ, প্রত্যেক সমাজতাত্ত্বিক জানেন। জানেন না কেবল আপনারা, আর রাজনীতিবিশারদেরা। তাঁহারা—শ্রেণীটা কি ?

আমি—শ্রেণী কথাটিতে একাধিক প্রত্যয় দানা বেণেছে, কিংবা বাধছে। প্রথমতঃ, উৎপাদনের যন্ত্র ও কলকজার মালিকানা; দ্বিতীয়তঃ, সেই অধিকারের জোরে আয়ের অসম বিভাগ; তৃতীয়তঃ, সামাজিক শ্রম থেকে উতুত অতিরিক্ত মূল্যের সাভাবিক ক্রমবৃদ্ধি ও মূলধনে রূপান্তর; চ চূর্থতঃ, সেই মূল্যনের আবার উৎপাদন প্রক্রিয়ায় প্রত্যাবর্ত্তন; এবং পঞ্চমতঃ পূর্বের সবগুলো পদ্ধতির সমাবেশে একদল পায় মজুরী, অন্তদল লোটে মূনাফা। এই হোলো শ্রেণীর ব্যাখ্যা। অত এব ছটি শ্রেণীতে সংঘাত হবেই, যতুদিন না লুটনেওয়ালারা গতায়ু হন। শোষিত সম্প্রদায়ের সঙ্গে একদিল্ হয়ে কাজ করতে পারে যারা তারাও mass-র অন্তর্ভুক্ত। ট্রেণের প্রথম ও দ্বিতীয় শ্রেণীতে, কিংলা বড়লোকের পার্টিতে ভি রু হয় নিশ্বয়, কিন্তু সেটা mass নয়। আবার দেখুন, আমি থাকি বাদশানাগের বাংলোতে, আমার বাগানে গোলাপ মরক্তমী ফুলের বাহার, আমি দিল্ক পরি, ভিড্ডের ভয়ে কোনো সভা সমিত্তিতে যাই না, আমার বাড়ীতে আই-সি-এন্থেকে নেতারাও আসেন, তবু আমার বিনীত নিবেদন যে আমি জনগণের একজন। কেলল তাই নয়, আপনাদের বিশাল বপুসত্বেও আপনারা mass নন। অত এব আপনাদেন দ্বারা আইন-ভাঙ্গা, বিদ্রোহ, উপপ্রবের উৎপাত সম্ভব; কিন্তু বিপ্রব। উত্ত।

তাঁহারা—আপনাদের দ্বারা 'উপ'-টাও হবে না।

আমি—তা না হোক, সে জন্ম আরো ইয়ার লোক আছে। তবে চেঠা চরিত্তির করলে হয়ভ আমরা বলে দিতে পারব কোনটা বিপ্লব হল, কোনটা হল না, কোনটা গেজে গেল আর কোনটার রসে প্রাণ সঞ্জীবিত হল, কিংবা হতে পারে। এর বেশী বোদ হয় আরেকটু পারা য়য়; য়েমন, ইতিহাসের কোন্ ধাকার জোর বেশী, আর কোন্টার কম, কোনটার সাহায়্যে কাজ সহজ হয়, কোনটায় বাধা স্প্তি করে। অবশ্য, আজ আমরা য়া তাঁদের শ্বারা কাজ পগুই হবে। তবে তথনকার আমরা ত' আজকের আমরা থাকব না। ইয়া, আরো কিছু পারি হয় ত। ঠিক ঐ বাঁকের মুথে কি থাকতে পারে সেটার আনদাজও দেওয়া আমাদের পক্ষে অসম্ভব নয়। য়ি অবশ্য আমরা সকলে কোমর-বেঁধে লেগে য়াই। তার বেশী য়েটা সেটা আপনারাও পারেন, অর্থাৎ খাওয়া-দাওয়া, গরহজম, আরো বলতে হবে?

তাঁহারা—না। বিপ্লব সাধনার পর্বব শেষ হল ? এবার অমুমতি দিন। \*

La well to be garage

আমি--উত্তরের অনুমতি আমার মুখ দিয়ে বেরোয় না।

তাঁহারা—আপনার উত্তর কে দেবে মশাই ? বাভি যাবার অমুমতি দিন।

আমি—একান্তই যাবেন ? যান্, নয়ত আবার বাড়ীতে বিপ্লব বাঁধবে। ফিরে গিয়ে দেখবেন হয়ত ভাত ঠাণ্ডা, মেজাজ গর্ম। ওটা রবিবাবুর, আমার নয়। সে যাই হোক, কবে আসছেন বলুন।

তাঁহারা—শীঘ্রই আসতে চেষ্টা করব। দেদিন কিন্তু আমাদের বক্তব্য আপনাকে শুনতে হবে।

সে রাতে ঘুম এল না। বিপ্লব-সংক্রান্ত যত বই আমার লাইব্রেরীতে আছে সব ঘাঁটতে লাগলাম। বিপ্লবকে কেউ সমাজের রোগ বলছেন, আবার কেউ দেখছেন শাহিত্যের দিক থেকে, রোম্যান্টিকভাবে। বিপ্লবের ঐতিহাসিকরাও নিজেদের সংস্কার থেকে মুক্ত হতে পারছেন না। কিন্তু বিপ্লব, যদি রোগ ংয় তবে সাধারণ অবস্থাটা কি স্বাস্থ্যের? এই দারিন্তা, এই নিপ্সেষণ, এই অশিক্ষা, এই অপমান, এই যুদ্ধ, এই বাণিজ্যে প্রতিদ্বন্ধিতা, এই উপনিবেশের অত্যাচার, এই বর্ণভেদ, সব সুস্থতার লক্ষণ ? অন্তধারে বিপ্লবের সনটাই কি আত্মবলি, সরটাই সাহস আর আদর্শনিষ্ঠা ? তা ত নয়। তার মধ্যে নিষ্ঠরতা, স্বার্থপরতা, নীচ্ছা, এমন কি কালাবাজার, স্বই রয়েছে। হঠাৎ চোথে পড়ল রাইট্ নামে এক খামেরিক্যানের চু ভল্যামে গোটা বইটা, যুদ্ধের বৈজ্ঞানিক বিশ্লষণ। ব্যাপারটা এক ভল্যামে লেখা যেত। ঐ ধর্ণাের বিজ্ঞান-সম্মত উপায়ে বিপ্লবের বিচার কে করবে ? মার্ক স্, লেনিনের লেখায় খনেক জিনিষ আছে নিশ্চয়। ভারতবর্ষে একটা বহুদিন ধরে আন্দোলন চলেছে। ইদানীং মহাত্মাজী তাকে একটা রূপ দিতে চেফা করছেন। তাকে রাশিয়ার ছকে ফেলা যায় কি ? ইতিহাসের মধ্যে যাঁরা ঐক্য পান তাঁরা পারেন। আমি আবার পুরোপুরি তা মানি না। আমার প্রথম প্রতিজ্ঞা ভারতের ইতিহাস। তার একটা নিজম্ব নক্ষা তৈরী হয়েছে, নানা উপায়ে। সেটাকে বাদ দিতে চাইলেও সেটা যায় না। সারা পৃথিবীতে একাধিক ছক পাচ্ছি। সে-গুলোর ওপর একটা বড় ছক নিশ্চয় আছে। সেটা পরে বিবেচ্য। ঐক্য যদি থাকে ত' সেখানে। এই ত' মনে হয়। কিন্ত, নিজের যুক্তিতে কোথায় যেন গলদ রয়ে গেল। সন্দেহ হয়, ঐক্য, বৈচিত্র্য, টাইপ নিয়ে মাথ। যামান স্থামু মনোভাবের চিহ্ন। অবশ্য তাতে বৈজ্ঞানিক বিচারের স্থাবিধা হয়। কিন্তু ব্যাপারটাকে চলস্ত হিসেবে দেখতে হবে। তাতে অবশ্য গোটা গোটা দিদ্ধান্তে আদা ধাবে না। না হয়, নাই এলাম। আমার আগ্রহ দিশ্ধান্তে না সত্যে ?

# यार्मिय प्रमारा प्रमारा

#### কাম্পনিক ও বৈজ্ঞানিক সমাজতন্ত্রবাদ

#### নগেন্দ্রনাথ সেনগুপ্ত

প্লেটো তাঁহার 'রিপাব্লিক' নামক গ্রান্থে সাম্যবাদীসমাজের আলোচনা করিয়াছেন। ইহাকে ইউরোপের সমাজ্তন্ত্রবাদের প্রথম দার্শনিক আলোচনা বলা ঘাইতে পারে। তবে প্লেটোর সমাজতন্ত্রবাদ রাষ্ট্রের কতিপয় ব্যক্তির উপর প্রযোজ্য ছিল। তিনি বলেন যে রাষ্ট্রচালকদের ভিতরে সমাজতান্ত্রিক বাবস্থা না থাকিলে রাষ্ট্রের কল্যাণ সাধিত হইতে পারে না। তাঁহার মতে রাষ্ট্রের নায়কগণকে সম্পূর্ণ ব্যক্তি-স্বার্থ হইতে মুক্ত থাকা আবশ্যক, কারণ তাহাদের বৃদ্ধি স্বার্থান্ধ হইলে, সমগ্র রাষ্ট্রের কল্যাণ সাধিত হইতে পারে না। যাহারা রাষ্ট্রের পরিচালক ভাষাদের বৃদ্ধি থাকিবে নিঞ্চলুয় এবং ভাষারা ন্যায়পরতাকেই করিবে রাষ্ট্রের ভিত্তি। স্থতরাং তিনি তাঁহার জ্ঞানবিজ্ঞানের ও নীতিবিজ্ঞানের ভিত্তির উপর সমাজতান্ত্রিক সমাজগঠন করিতে চাহিয়াছিলেন। প্লেটো ছিলেন ভাববাদী দার্শনিক। তাঁহার মতে বিশুদ্ধ প্রজ্ঞানই রাষ্ট্রের পরিচালক হইতে পারে। স্বতরাং তাঁহার সমাজ্যন্ত্র-বাদের ভিত্তি ছিল ভাববাদ। তাঁহার জ্ঞানবিজ্ঞান ও নীতিবিজ্ঞান ভাববাদী। প্লেটোর মতে রাষ্ট্রপরিচালকদের মমাজতান্ত্রিক সমাজে কোন ব্যক্তিরই সম্পত্তির অধিকার থাকিবে না। এই সমাজে সপত্তি, সম্ভান ও স্ত্রী সাধারণের অধিকার ভুক্ত হইবে। কিন্তু প্লেটো তাঁহার দর্শনে নিম্নশ্রেণীর ব্যক্তিদের জন্য সমাজব্যবস্থা কিরূপ হইবে দে সম্বন্ধে কিছুই বলেন নাই। তাঁহার সমাজতন্ত্রবাদ ইতিহাসের ভিত্তির উপর স্থাপিত হয় নাই। স্কুতরাং এই সমাজতন্ত্রবাদ অবাস্তব ও কাপ্লনিক। প্লেটোর পরে অনেকেই সমাজতান্ত্রিক সমাজের কথা বলিয়াছেন, কিন্তু মার্ক দীয় দার্শনিক ব্যতীত অন্য দার্শনিকদের সমাজতন্ত্রবাদ অবৈজ্ঞানিক। তাঁহারা সমাজের আথিক ও ঐতিহাসিক ভিত্তির উপর তাঁহাদের সমাজতন্ত্রবাদ রচনা করেন নাই। ইংলণ্ডের স্থার টমাদ মোর-এর সমাজতন্ত্রবাদও ভাববাদী ও কাল্পনিক। পরে সেক সাইমন ( স্যা সিম ), ফুরিয়ার প্রভৃতি ফরাসী সমাজতম্ববাদী দার্শনিকগণ এবং রবার্ট ওয়েন প্রমুখ ইংবেজ সমাজভন্তবাদী দার্শনিকগণও যে সমাজভন্তবাদ প্রচার করিয়াছেন, তাহা অবৈজ্ঞানিক। জার্মাণীতে রাষ্ট্রিক সমাজভন্তবাদের প্রচার হইয়াছিল। আধুনিক ইংলণ্ডে ফেরিয়ান্ সমাজভন্তবাদীগণত রাষ্ট্রিক সমাজভন্তবাদের সমর্থক। ইহাদের মধ্যে দিড্নি ওয়েব, বার্ণার্ড শা ও এইচ জি ওয়েল্সের নাম বি:শ্য উল্লেখ্যাগ্য।

ফরাদীরিপ্রবের ( খ্রীঃ ১৭৮৯-৯৪) পূর্বর্বিগামী দার্শনিকগণ ভাববাদ হইতে মুক্ত ছিলেন না। ভল্টেয়ার, রুশো, ডিডেরো প্রভৃতি দার্শনিকগণ চিরন্থন সত্যের ভিত্তির উপর সমাজকে ও রাষ্ট্রকে স্থাপন করিতে চাহিয়াছিলেন। তাঁহাদের মতে মানব্যমাজের সাম্যাশান্তি, আতৃভাব, স্থাধীনতা, ব্যক্তির ন্যায্য অধিকার প্রভৃতি স্প্রতিষ্ঠিত করিতে হইলে চিরন্থন প্রজ্ঞানের স্বরূপ জানা আবশ্যক এবং ন্যায়পরতার চিরন্থন স্বরূপ কি তাহা নির্দ্ধারকরা কর্ত্তবা, স্বত্তবাং এই সব দার্শনিকদের প্রত্যেকেই স্কর্টায় ধারণার উপর নির্ভর করিয়া সমাজদংস্কারের উপায় উদ্ভাবনে ব্যস্ত ছিলেন। রুশোর সুবিখ্যাত 'সোসাল কনটান্তু' নামক গ্রন্থ কাল্লনিক ভাববাদের উপর রাষ্ট্রের ভিত্তি স্থাপন করিয়াছে। ইতিহাদে এরূপ কোন দৃষ্টান্ত পাওয়া যায় না, যাহার উপর নির্ভর করিয়া আম্বা বলিতে পারি যে কোন বিশেষ রাষ্ট্র সামাজিক চুক্তি হইতে উদ্ভূত হইয়াছে। রুশোর ন্যায় ফরাদী বিপ্লবের পূর্ববর্তী বিপ্লবী দার্শনিকগণও ভাববাদী ছিলেন। ইহারা ইতিহাসের গতি অনুসরণ করিয়া তাঁহাদের দর্শন রচনা করেন নাই। তাই উল্হাদের স্বাজবাদ কল্পনাপ্রসূত।

ফরাদীবিপ্লবের ফলে যথন মধাযুগীর সামন্তভান্তিক সমাজব্যবস্থার বিলোপ সাধিত হয় এবং তাহার ফলে বুর্জ্জোয়া অথবা ধনিক সমাজের ভিত্তি স্থাপিত হয় তথন এই সমাজন্ধরীরের মধ্যে নানারপ অসামপ্রস্থা ও অনাচার পরিগল্পিত হয়। ফরাদী বিপ্লবের সময় মধাবিত্ত সম্প্রদায় সাধারণ লোকের সহযোগিতা লাভ করিয়াছিল। তাহারা বলিয়াছিল যে, বিপ্লবের ফলে সমাজে স্থাপিত হইবে নাম্য, মৈন্ত্রী ও ব্যক্তি-স্থাধীনতা। কিন্তু এই বিপ্লবের ফলে সমাজ গঠিত-হয় তাহার মধ্যেও শ্রেণী-বৈষম্য ভীষণরূপে দেখা দেয়। বিপ্লবের পূর্বের বর্জ্জোয়া সম্প্রদায় বলিত যে সামন্তন্তন্ত্র অথবা জায়নীরদারী সমাজব্যবস্থা যুক্তিবিরুদ্ধ ও ধর্মাবিরুদ্ধ। ইহারা পূর্ব্বর্তী সমস্ত সমাজব্যবস্থাকেই অযৌক্তিক বলিয়া উড়াইয়া দিয়াছিল। কিন্তু বিপ্লবের ফলে যে সমাজব্যবস্থাকেই অযৌক্তিক বলিয়া উড়াইয়া দিয়াছিল। কিন্তু বিপ্লবের ফলে যে সমাজব্যবস্থাকেই অযৌক্তিক বলিয়া উড়াইয়া দিয়াছিল। কিন্তু বিপ্লবের ফলে যে সমাজব্যবস্থাকেই অযৌক্তিক বলিয়া সমাজতন্ত্রবাদী দার্শনিক মত প্রচার করিতে আরম্ভ করেন। ইহাদের মধ্যে ফরাসীদেশের সেন্ট সাইমন ও ফুরিয়ার এবং ইংলণ্ডের রবার্ট ওয়েন-এর নাম বিশেষ উল্লেখযোগ্য। সেন্ট সাইমন ধর্ম্মের ও বিজ্ঞানের ভিত্তির উপর সমাজের ভিত্তি স্থাপন করিতে প্রমাস পাইয়াছিলেন। তিনি বলেন যে শ্রাকিক্টো এবং অলস ধনিক শ্রেণীর মধ্যে যে বৈষম্য বর্ত্তমান তাহা

দূর করিতে হইবে প্রামিকগণ যে ধনের উৎপাদক, ধনিক সম্প্রদায়ের ইহা স্বীকার করা আবশ্যক। ধনিক সম্প্রদায়েকে হইতে হইবে সমাজের ধনের বিশ্বস্ত রক্ষক অথবা জিম্মাদার। ইহারা সমাজের ভিতরে স্থায়পরতার নীতি অমুসায়ে সামাজিক ধন বন্টন করিবে। তিনি আরও বলেন যে ধনোৎপাদনের ব্যবস্থা রাষ্ট্রের হাতে থাকা আবশ্যক এবং রাষ্ট্রব্যবস্থা গণতান্ত্রিক হওয়া আবশ্যক। রাষ্ট্রবিজ্ঞান হইবে অর্থবিজ্ঞানের শাখা স্বরূপ। অর্থোৎপাদন ও অর্থবন্টনই হইবে রাষ্ট্রের প্রধান কার্য্য। প্রত্যেক ব্যক্তির সম্পত্তির অধিকার থাকিবে। রাষ্ট্র মামুষের উপর কর্তৃত্ব না করিয়া সমাজের আর্থিক ব্যবস্থার উপর কর্তৃত্ব করিবে। আর্থিক সাম্য স্থাপন করাই হইবে রাষ্ট্রের প্রধান কার্য্য। প্রদর্ধানও স্থা সিম-র স্থায় জমির উপর ক্ষকের অধিকারের ভিত্তিতে সাম্যবাদী সমাজগঠন করিতে চাহিয়াছিলেন। এই সমাজে বস্তু-বিনিময়ের স্থাবধার জন্ম তিনি একপ্রকার বিশেষ ব্যাক্ষ স্থাপন করিবার প্রয়াস পাইয়াছিলেন। মার্কস্থ পভার্টি অব ফিলস্ফি' নামক গ্রন্থে প্রস্থান ব্যায়াবাদের স্থালোচনা করিয়াভেন।

ফুরিয়ার বুর্জ্জোয়া সমাজের ভিতরে যে অস্থায় ও অবিচার বর্ত্তমান তাহার তীব্র সমালোচনা করিয়াছেন। তিনি বহু দৃষ্টান্ত দ্বারা দেখাইয়াছেন যে কি প্রকারে অলস ধনিকগণ জনসাধারণের সর্ব্বনাশ সাধন করিতেছে। তিনি তীব্র ভাষায় শোষণ-পদ্ধতির সমালোচনা করিয়াছেন। তিনি দেখাইয়াছেন যে এই ধনিকসমাজে জনসাধারণ ক্রমেই সম্পত্তির অধিকার হইতে বঞ্চিত হইতেছে। এই সমাজের স্ত্রীলোকগণের হুর্দ্দশার অন্ত নাই। গণিকাগণ ক্রমেই সংখ্যায় বাড়িয়া যাইতেছে এবং অসহায় স্ত্রীলোকদের অনেকেই গণিকার্ত্তি গ্রহণ করিতেছে। শ্রমিকদের সন্তানদের শিক্ষার জন্ম কোন স্থ্যবন্তা নাই। ফলে ক্রমেই তাহাদের শারীরিক, মানসিক ও নৈতিক অধঃপতন ঘটিতেছে। তিনি তাই বলেন যে বুর্জ্জায়া দার্শনিকদের স্থলের বাক্যাবলীর সঙ্গে বাস্তব সমাজ-জীবনের কোন সামঞ্জস্ম নাই। তাই ফুরিয়ারও সমাজতান্ত্রিক ব্যবস্থার পক্ষপাতী।

রবার্ট ওয়েন স্কট্ল্যাণ্ডের নিউলেনার্ক নামক স্থানে একটি বয়নশিল্প প্রতিষ্ঠানের কর্তৃত্বের ভার ( খ্রীঃ ১৮০০-১৮১৯ ) পাইয়া সমাজ-সংস্কারের কার্য্যে লাগিয়া যান। ইহার পূর্ব্বে ম্যাঞ্চেষ্টারেও তিনি এইরূপ সমাজ-সংস্কারের কার্য্যে ব্রতী ছিলেন। এই সময় শিল্পবিপ্লবের কলে ইংলণ্ডের পূর্ব্বতন সমাজব্যবস্থার ভিত্তি বিলুপ্ত হইয়াছিল। সাধারণ কর্ম্মীগণ আপনাদের সম্পত্তির অধিকার হারাইয়া দলে দলে শিল্পপ্রতিষ্ঠানে শ্রামিকের কার্য্য গ্রহণ করিয়াছিল। এই সব শিল্পপ্রতিষ্ঠানে শিশুদিগকে ও স্ত্রীলোকদিগকে অল্পবেতনে নিযুক্ত করা হইত। প্রত্যেককে দৈনিক ১৩১৪ ঘন্টা করিয়া সামান্য বেতনে মজুরের কাল করিতে হইত। তখন ইংলণ্ডে শ্রামিকস্থার্থ রক্ষা করার উদ্দেশ্যে কোন শ্রামিক সংঘ গড়িয়া উঠে

নাই। জনসাধারণের শিক্ষার কোনরূপ ব্যবস্থা ছিল না। জনসাধারণের নৈতিক ও মানসিক অবনতি চরম দীমায় উঠিয়াছিল। রবার্ট ওয়েন তাঁহার শিল্পপ্রতিষ্ঠানের ২৫০০ শ্রমিকের অবস্থার সম্পূর্ণ পরিবর্ত্তন সাধন কবিয়াছিলেন। তিনি তাঁহার প্রতিষ্ঠানের শ্রামকদের শিশু-সন্থানের শিক্ষার স্থানস্থা করেন। শ্রামিকদের যথেষ্ট বেতন বৃদ্ধি করেন, তাখাদের সামাজিক জীবন সুসঙ্গত করিয়া তোলেন। ফলে তাহাদের শারীরিক, নৈতিক ও মানদিক উন্নতি সাধিত হয়। উক্ত শিল্পপ্রতিষ্ঠানের ক্ষ্মীগণ মামলা মোকদ্দমার হাত হইতে সম্পূর্ণ মুক্ত হয়। এ প্রতিষ্ঠানের কোনও শ্রামিক পরের নিকট হইতে সাহায্য গ্রহণ করিত না। এইরূপ ব্যবস্থা করা সত্ত্বেও শিল্পপ্রতিষ্ঠানের মালিকদের যথেষ্ট লাভ হইতে থাকে। কিন্তু তিনি দেখিতে পান যে যান্ত্রিক যুগে ২৫০০ শিল্পী বহু লক্ষ শিল্পীর কাজ করিয়া থাকে। কিন্তু পূর্বের বহুলক লোক যাহ। আয় করিত ২৫০০ লোকের আয় তাহা অপেক। অনেক কম। স্কুতরাং স্বভাৰতঃই প্ৰশ্ন উঠে যে উদ্বৃত্ত মূল্য কোথায় যায় ? তিনি বুঝিতে পারেন যে মালিকগণই উহা আত্মসাৎ করে। রবার্ট ওয়েন বস্তুবাদী দর্শনে বিশ্বাস করিতেন এবং তিনি মনে করিতেন যে প্রত্যেক মানুষের জীবন পারিপার্শ্বিক অবস্থার দারা এবং পূর্ব্বপুরুষের জীবন দারা বহুলাংশে অব্ধারিত। তিনি যুখন নিউলেনার্কে ছিলেন তখন ইউরোপীয় সমাজে তাঁহার বিশেষ প্রতিপত্তি চিল। উজনীচ সকলেই তাঁহার উপদেশ গ্রহণ করিত। পরে তিনি সাম্যবাদী সমাজের একটি ফুন্দর পরিকল্পনা প্রস্তুত করেন এবং সায়ারল্যাণ্ডে তিনি ইহা কার্য্যে পরিণত করার চেস্টা করেন। ইহার ফলে তিনি ধনিকসম্প্রদায়ের সহাস্কুভূতি হারান। আয়ারল্যাণ্ডে তাঁহার সমস্ত ধন নিঃশেবিত হয়। পরে তিনি আমেরিকায় বহুদিন শ্রামিকদের সহিত কার্য্য করেন। অবশেষে তিনি ইংলণ্ডে ফিরিয়া আসেন। তিনি স্ত্রীলোক ও শিশু শ্রমিকদের অবস্থার কিয়ৎপরিমাণে উন্নতি দাধন করিতে পারিয়াছিলেন। ইহাদের অবস্থার উরতির জন্ম তৎকালে পালিয়ামেন্ট আইন পাশ করে। ইনি ইংলণ্ডের শ্রমিকদের জনেকটা শ্রেণীবদ্ধ করিতে সক্ষম হইয়াছিলেন

এনগেল্স্ বলেন যে এইসব কল্পনাবাদী সমাজতান্ত্রিকগণ সমাজের সংস্কার সাধন করিতে চাহিয়াছিলেন, কোনও এক চিরন্তন সভ্যের ভিত্তির উপর। ইহাদের প্রত্যেকের চিরন্তন সত্য সম্বন্ধে বিশেষ ধারণা ছিল। ইহাদের মতের ভিতর কোন ঐক্য ছিল না। কারণ ইহাদের প্রত্যেকের মত স্বকীয় ধারণার উপর নির্ভরশীল। ইহারা বাহ্যজগংকে ও সমাজকে বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিতে দেখেন নাই। ইতিহাদের গতি সম্বন্ধে ইহারা সম্পূর্ণ অজ্ঞ। তাই ইহাদের সমাজতন্ত্রবাদ ভাববাদী। ইহারা বিভিন্ন শ্রেণীর ভিতরে সামঞ্জন্ত স্থানকরিতে অবশুই চেষ্টাশীল ছিলেন। ধনিক সমাজ কি প্রকারে ধ্বংসের পথে চলিতেছে এবং

কি প্রকারে ধনিক-সমাজের ধ্বংসের উপর সামাবাদী সমাজ গঠিত হইবে, সে সপ্পদ্ধে ইহাদের কোন স্পষ্ট ধারণা ছিল না। ইঁহারা বিপ্লবের পরিপত্তা।

আমি পূর্ব্বেই রাষ্ট্রিক সমাজতন্ত্রবাদের কথা উল্লেখ করিয়াছি। জার্মানীতে গ্রথম এই সমাজতন্ত্রবাদ প্রচারিত হয়। ইংলণ্ডের ফেবিয়ান সমাজতন্ত্রবাদীগণও ক একটা এই মতের সমর্থক। আমি এই হলে এই সমাজতন্ত্রবাদের সংক্ষিপ্ত বিবরণ প্রদান করিয়া কাল্লনিক সমাজতন্ত্রবাদের আলোচনা শেষ করিব। ফেনিয়ান্ সমাজতন্ত্রবাদীগণ, কি প্রাকাবে জনগণ রাষ্ট্রের অধিকার গ্রহণ করিয়া সমাজের সামা প্রতিষ্ঠিত করিতে পারে বিশদভাবে তাহার আলোচনা করিয়াছেন। ই হারা বলেন যে সমাজতন্ত্র স্থাপন করিতে হইলে প্রথম কর্ত্তব্য গণতান্ত্রিক শাসন ব্যবস্থা দৃঢ়প্রতিষ্ঠ করা। সেইজন্ম ইহারা বলেন যে প্রত্যেক বয়স্ক পুরুষ ও নারীকে ভোটের অধিকার দিতে হইবে। কোন ব্যক্তিরই একাধিক ভোটের অধিকার থাকিবে না। আইনসভার উপধস্থ কক্ষটিকে তুলিয়া দিতে ২ইবে এবং নিম্নস্থ কক্ষণিকে প্রকৃত জনদাধারণের আইন সভায় পরিণত করিতে ২ইবে। দেশের প্রধান শিল্পপ্রতিষ্ঠান-গুলিকে রাষ্ট্র পবিচালনা করিবে। দেশের সমস্ত খনিজ ও সম্পত্তি, রাষ্ট্রের আয়তাধীনে আসিবে। দেশের জমি সমানভাবে জনসাধারণের মধ্যে বন্টন করিয়া দিতে হ'ইবে। অল্লায়তন শিল্পমূহ মিট্নিসিপালিটির কর্ত্রাধানে থাকিবে। কায়েনা সম্প্রির অধিকার লোপ করিয়া দিতে ২ইবে। প্রত্যেককেই পরিশ্রম করিয়া অর্থোৎপাদন করিতে ২ইবে। রাষ্ট্রই পণ্যের মূল্য স্থির করিয়া দিবে। ভাতীয়সভাত্তির বন্টনের ভার রাষ্ট্রের উপব থাকিবে। ক্রেমবিক্রয়ের ব্যবস্থা রাষ্ট্র করিবে, অমিকরা পরিতাম অনুসারে বেতন পাইবে। স্থাজ হুইতে ধনিকশ্রেণীর প্রভুত্ব লোপ করিতে ২ইবে। শ্রামিকদের স্বাস্থ্য যাহাতে অব্যাহত থাকে সেদিকে বিশেষ দৃষ্টি দিতে হইবে। শ্রামিকদেব দৈনিক পরিশ্রামের সময় সংক্ষিপ্ত করিতে হইবে। শ্রমিকশ্রেণীর হিতার্থী হওয়া সত্ত্বেও এই সব সমাজতংক্তিকগণ বিপ্লবের পরিপস্তী। ইহারা মনে করেন যে আইনের সাহায়ে, আইনসঙ্গত উপায়ে সমাজতান্ত্রিক সমাজ গঠন করা সম্ভব।

মার্ক্স্ ও এনগেল্স্ বলেন যে ভাববাদী সমাজত্ত্রবাদ অবৈজ্ঞানিক। ইহাতে সমাজের পরিবর্তনকে ও সামাজিক সম্বন্ধকে ঐতিহাসিক দৃষ্টি নিয়া দেখা হয় নাই। ইহারা কল্লনাকে ভিত্তি করিয়া সমাজতন্ত্রবাদ প্রচার করিয়াছেন। ফলে ইহাদের সমাজতন্ত্রবাদ কার্য্যকরা হয় নাই।

এন্গেলস বলেন যে, হেগেলের দ্বান্দ্রিক পদ্ধতির প্রচার হওয়ার পরে মানুষ প্রথমে অবহিত হয় যে প্রকৃতির ও ইতিহাসের স্বরূপ অনুধাবন করিতে হইলে, প্রথমে এই সভ্য জদয়ক্ষম করা আবশ্যক যে, জগৎ পরিবর্ত্তনশীল। মানসমাজও যুগে যুগে পরিবর্ত্তিত

হইতেছে। এই পরিবর্ত্তনের মূলে বিপরীতের দ্বন্দ্ব বর্ত্তমান। স্থতরাং বৈজ্ঞানিক দান্দ্বিক পদ্ধতি অবলম্বন করিয়া ইতিহাসের প্রকৃতরূপ নির্ণয় করা আবশ্যক।

মার্কদীয় ঐতিহাসিক দর্শনের মূলকথা এই যে, মানবের সামাজিক সন্তার দ্বারা মানবের চিন্তাধারা নিমন্ত্রিত হয়। মানবের সামাজিক সত্তা আবার অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থার দ্বারা নিমন্ত্রিত। এই অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থা নবনব যন্ত্রের উদ্ভাবনের ফলে যুগে যুগে পরিবার্ত্তত হয়। মার্কদ তাঁহার 'ক্যাপিটাল' নামক বিখ্যাত প্রন্তে অধুনিক ধনিকসমাজের ক্রমবিকাশের ইতিহাস লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। এনুগেলসও মার্কসকে অনুসরণ করিয়া তাঁহার 'সমাজতন্ত্রবাদ— কাল্পনিক ও বৈজ্ঞানিক' নামক এন্থে ধনিকসমাজের ক্রমবিকাশের ইতিহাস প্রদান করিয়াছেন। তিনি দেখাইয়াছেন কি প্রকারে আধুনিক সমাজে ব্যক্তির হাত হইতে ধনোৎপাদনের ব্যবস্থা সমাজের হাতে আসিয়া পড়িয়াছে। যখন অর্থোৎপাদনের ভার ব্যক্তির উপর ছিল, তখন তাহার সম্পত্তির অধিকার ছিল এবং ধনোৎপাদনের যন্ত্র তাহার কর্তৃত্বাধীন ছিল। কিন্তু বাস্পীয় যন্ত্র, বৈচ্যুতিক যন্ত্র প্রভৃতির আবিস্কার হওয়ার ফলে এবং অর্থোৎপাদনকার্য্যে ইহাদিগকে প্রয়োগ করার ফলে ক্রমে ক্রমে ব্যক্তি তাহার ব্যক্তিগত সম্পত্তি হইতে বঞ্চিত হয়। ক্রমে ক্রমে বৃহৎ হইতে বৃহত্তর শিল্পপ্রতিষ্ঠান গঠিত হয়। ব্যক্তি ও ক্ষুদ্র শিল্প প্রতিষ্ঠানের হাত হইতে বৃহদাকার শিল্পপ্রতিষ্ঠানের হাতে অর্থোৎপাদনের কর্তৃত্ব চলিয়া যায়। স্বভরাং আধুনিক সমাজে এক নূতন শ্রমিকশ্রেণীর উদ্ভব হইয়াছে। ইহাদের হাতে কোন সম্পত্তি এবং অর্থোৎপাদনের কর্ত্ত্ব না থাকায় ইহারা হইয়া পডিয়াছে নিঃস্ব শ্রামিক, তাই ইহাদিগকে বাঁচিয়া থাকিবার জন্ম বিক্রেয় করিতে হয় আপনাদের শ্রমশক্তি। এই শ্রমিকগণ বড় বড় শিল্পপ্রতিষ্ঠানে হইয়াছে সঙ্ঘবদ্ধ। ইহাদের সহযোগিতার সমাজের অর্থোৎপাদন হইয়া থাকে। সুতরাং আধুনিক সমাজে অর্থোৎপাদন ব্যবস্থা হইয়াছে সামাজিক। কিন্তু যাহার। সমাজের অর্থোৎপাদন করে মূলধনের উপর তাহাদের কোন অধিকার নাই। ধনিক-শ্রেণীই হইয়াছে মূলধনের অধিকারী। শ্রামিককে ইহারা শ্রামের জন্ম সমান্য পারিশ্রামিক দেয় যাহাতে তাহারা বাঁচিয়া থাকিতে পারে এবং শ্রমিকের কার্য্য ক্রিতে পারে। কিন্তু উৎপাদিত বস্তুর বিনিময়ের ফলে যে লাভ হয় তাহা ধনিকশ্রেণীই আত্মসাৎ করে। তাই আধুনিক ধনোৎপাদন ব্যবস্থা সামাঞ্চিক বটে, কিন্তু ধনের অধিকার ব্যক্তিগত: অর্থাৎ ইহা,ধনিক-শ্রেণীর করায়ত্ত। ফলে দেখা দিয়াছে সমাব্দের ভিতরে শ্রেণীঘল্ত। ইহা ছাড়া অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থা করায়ত্ত করিবার জত্য ধনিকের সাথে ধনিকের দ্বন্দ্ব অনিবার্য্য হইয়াছে। এই দ্বন্দ্ প্রত্যেক রাষ্ট্রশরীরের মধ্যে এবং বিভিন্ন রাষ্ট্রের মধ্যে দেখা দিয়াছে। ফলে যুদ্ধ হইয়া উঠিমাছে অনিবার্য। ভদ্যতীত ধনোৎপাদনের সঙ্গে মানব প্রয়োজনের সম্বন্ধ না থাকায়, কিছুদিন পরে পরে অর্থসঙ্কট দেখা দেয়। বছ সময় দেখিতে পাওয়া যায় যে, সমাজে প্রয়োজনীয় দ্রব্য যথেষ্ট থাকা সত্ত্বেও প্রয়োজনের সময় আবশ্যক দ্রব্য পাওয়া যায় না। অনেক সময় প্রস্তুত মাল সমূহ নই করিয়া ফেলা হয়, যাহাতে জিনিষের মূল্য কমিয়া না যায়। ইহা ছাড়া ধনিকদের ভিতরে সহযোগিতা বজায় রাখিবার জন্ম ইহারা সংঘবদ্ধ হইয়া একচেটিয়া শিল্পপ্রতিষ্ঠান স্থাপন করে। ব্যাক্ষ সমূহ ক্রমে ক্রমে ক্ষমতাশালী হইয়া উঠে এবং ইহাদের হাতে দেশের মুদ্রাদির আদান প্রদানের ব্যবস্থার ভার থাকায় ইহারা হইয়া উঠে অত্যন্ত ক্ষমতাশালী। লেনিন দেখাইয়াছেন যে ব্যাক্ষ সমূহের প্রতিপত্তির ফলে এবং মুদ্রার উপর ইহাদের আবাধ অধিকার থাকায় অর্থোৎপাদন ব্যবস্থায় ব্যাক্ষ-চালকগণই হইয়া পড়িয়াছে সমাজের প্রধান নায়ক। এই ধনিকসমাজের ক্রমবিকাশের ফলে আসিয়াছে সামাজ্যবাদ ও ফ্যাসীবাদ। প্রস্তুত্মাল সমূহের বিক্রয়ের জন্ম অন্থদেশের উপর কর্তৃত্ব স্থাপন করা আবশ্যক হইয়া পড়িয়াছে।

এন্গেলস্ তাঁহার উপরোক্ত পুস্তকে ধনিকসমাজের উন্তব ও প্রসার সম্বন্ধে নিম্নলিখিত বিষয়গুলির উপর বিশেষ জোর দিয়াছেন।

- (১) জায়গিরদারী সমাজে ব্যক্তির হাতে অর্থাৎপাদনের ভার ছিল। অর্থোৎপাদনের যন্ত্র ছিল অপরিণত। যাহারা অর্থোৎপাদন করিত, তাহারা উৎপাদিত অংশের অধিকাংশ জায়গিরদারদের ও নিজেদের ভোগের জন্ম ব্যয় করিত। এই শ্রমিকগণ ছিল ভূমিদাস। নিজেদের ও জায়গিরদারদের ভোগের পর সামান্ত যা উদ্বৃত্ত থাকিত, তাহার বিনিময় হইত। এই সমাজে শ্রেণীবৈষম্য ও অরাজকতা বর্তমান ছিল।
- (২) শিল্পবিপ্লবের ফলে সহযোগিতার সাহায্যে বৃহদাকার শিল্পপ্রতিষ্ঠান স্থাপিত হয়। উৎপাদনের যন্ত্রসমূহ ব্যক্তির হাত হউতে সমাজের হাতে আসিয়া পড়ে। ধনোৎপাদনের ব্যবস্থা সামাজিক হইলেও মূলধন ধনিকদের করায়ত্ত হয়। স্থতরাং একটি বিশেষ দ্বন্দের উদ্ভব হয়। অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থা হয় সামাজিক এবং অর্থের অধিকার হয় ব্যক্তিগত।
- ক) শ্রমিকগণ ধনোৎপাদনের যন্ত্রের অধিকার হইতে বঞ্চিত হয়। তাহারা হইরা পড়ে নিঃস্ব শ্রমিক এবং শ্রমশক্তি বিক্রেয় করিয়া তাহাদের জীবিকা নির্বাহ করিতে হয়। সমাজ বিভক্ত হয় ধনিক ও শ্রমিক এই ছুই শ্রেণীতে।
- ্থ) পণ্যত্রব্য প্রস্তুত ও বিনিময় দম্বন্ধীয় আইন কঠোর হইতে কঠোরতর হয়। অর্থোৎপাদন ব্যাপারে প্রতিদ্বন্দ্রিতা বাড়িয়। উঠে এবং অর্থোৎপাদন ব্যাপারে উৎুশৃষ্থলতা দেখা দেয়।
- (গ) প্রতিযোগিতার ও উৎপাদন্যন্ত্রের উন্নতির ফলে প্রয়োজনাতিরিক্ত পণ্যদ্রব্য প্রস্তুত হইতে থাকে। ফলে পণ্যের মূল্য হ্রাস পায়। অর্থোৎপাদনে সঙ্কট দেখা দেয়। লাভ

- না হইলে ধনিকশ্রেণী অর্থোৎপাদন বন্ধ করিয়া দেয়, বহু শ্রমিক বেকার হইয়া পড়ে। ধনিকগণ সমাজ শরীরে এই বেকার শ্রমিকদিগকে কোনরূপে বাঁচাইয়া রাখে। কারণ এই রক্ষিত শ্রমিক সৈক্যদিগকে ভবিয়াতে অর্থোৎপাদনের কার্য্যে নিযুক্ত করিতে হইতে পারে।
- (ম) ধনিকশ্রেণী অন্থভন করে যে ধনোৎপাদন একটি সামাজিক ব্যাপার। স্থভরাং তাহারা যৌথ কারবার, একচেটিয়া ব্যবসা এবং রাষ্ট্রব্যবস্থা প্রভৃতির সাহায্যে ধনোৎপাদন নিয়ন্ত্রিত করিয়া থাকে। কিন্তু তাহাদের সামাজিক কাজের ভার আসিয়া পড়ে ভারুটি কর্ম্মচারীর উপর।
- (৩) এইসব দ্বন্দের ফলে নিঃস্থ শ্রামিকগণ আপনাদের অবস্থা ব্ঝিতে পারে এবং জাত্রত হইয়া উঠে। ইহারা মূলধনের অধিকার আপনাদের হাতে আনিয়া অর্থোৎপাদনকে বাস্তবিক সামাজিক ব্যবস্থায় পরিণত করিবার জন্ম উদ্প্রীব হইয়া উঠে। শ্রামিকনেতাগণ শ্রামিকদিগের ভিতরে ঐক্যাম্বন করিবার জন্ম সচেষ্ট হয় এবং বিপ্লবের সাহায্যে ধনিকশ্রেণীর ব্যক্তিগত অধিকার দূর করিয়া সমাজের হাতে অর্থোৎপাদন ও অর্থবন্টনের ভার অর্পণ করিবার জন্ম উন্মুখ হয়। সমাজে সমাজতান্ত্রিক আর্থিক ব্যবস্থা প্রচলন করিবার জন্ম ইহারা পরিকল্পনা করে এবং উঠিয়া পড়িয়া আপনাদের উদ্দেশ্য সাধন করিবার কার্য্যে প্রবৃত্ত হয়। অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থায় উচ্ছৃত্মলতা দূর হওয়ার সঙ্গে রাষ্ট্রের আবশ্যকতা ভ্রাস পায়। মায়ুষ যথন প্রকৃতিকে এবং বস্তুকে আপনার অধীনে আনিতে পারে তখনই সে হয় স্বাধীন। বৈজ্ঞানিক সমাজতন্ত্রবাদ জগতের নিঃস শ্রামিকদিগকে বৈজ্ঞানিক ও প্রতিহাসিক, দৃষ্টি প্রদান করে এবং তাহাদিগকৈ শিক্ষা দেয় যে কি প্রকারে প্রক্রাবন্ধ হইয়া জগতে সাম্যবাদী সমাজ গঠন করিয়া ধনিকসমাজের উচ্ছুজ্ঞলতা বিদ্বিত করা যাইতে পারে।



#### পটভূমিকলোল জীবনানন্দ দাশ

বিকেলবেলার আলো ক্রমে নিভছে আকাশ থেকে। মেঘের শ্রীর বিভেদ ক'রে বর্ণাফলার মত স্গ্যকিরণ উঠে গেছে নেমে গেছে দিকে দিগন্তরে: সকলি চুপ কী এক নিবিদ প্রণয়বশত। কমলা হলুদ রঙের আলো—আকাশ নদী নগরী পৃথিবীকে দূর্যা থেকে লুপ্ত হয়ে অন্ধনারে ডুবে যাবার আগে ধীরে ধীরে ডুবিয়ে দেয় ;—মানবছদেয়, দিন কি শুধু গেল ? শতাকী কি চ'লে .গল !-- হেমন্তের এই আঁধারের হিম লাগে ; চেনা জানা প্রেম প্রতীতি প্রতিভা সাধ নৈরাজ্য ভয় ভুল সব কিছকেই তেকে ফেলে অধিকতর প্রয়োজনের দেশে মানবকে সে নিয়ে গিয়ে শান্ত - আরে। শান্ত হতে যদি অমুজ্ঞা দেয় জনমানবসভ্যতার এই ভীষণ নিরুদ্দেশে,— আজকে যথন সান্ত্রনা কম্ নিরাশা ঢের, চেতনা কালজয়ী হ'তে গিয়ে প্রতি পলেই আঘাত পেয়ে অমেয় কথা ভাবে.— আজকে যদি দীন প্রকৃতি দাঁডায় যতি যুবনিকার মত শাস্তি দিতে মৃত্যু দিতে ;—জানি তবু মানবতা নিজের স্বভাবে কালকে ভোরের রক্ত প্রয়াস সূর্য্যসমাজ রাষ্ট্রে উঠে গেছে: ইতিহাসের ব্যাপক অবসাদের সময় এখন, তবু, নরনারীর ভিড় নব নবীন প্রাক্ষাধনার : – নিজের মনের সচল পৃথিবীকে ক্রেমলিনে লগুনে দেখে তবুও তারা আরো নতুন অমল পৃথিনীর।

#### সাপ

#### অজিত দত্ত

উত্জ্বল, চিক্কণ, ক্ষিগা, লীলায়িত বিচিত্র জীবন বিধরের অন্ধকারে থোঁজে পলায়ন। বিধের প্রথমজাত, ভবিয়োর বিষাক্ত সন্তাপ, পুরাণে অনন্তরূপী সাপ।

অমোঘ মৃত্যুর মতো ক্রমে ক্রমে অপ্রাসর হয়
কঠিন করাত-দন্ত যন্ত্রের নিষ্ঠুর দিখিজয়;
রাজধানী হ'তে ক্রমে শহরে পত্তনে
গঞ্জে ও বন্দবে হিংস্রে বিতাড়ন মন্ত্র তা'রা শোনে।
খনিত্রে নিকুঞ্জ ধূলিসাৎ,
দুর্বাশ্যাম প্রান্তরের অন্তঃপুরে কে হানে আঘাত ?
শেষজাত মানুষ সন্তান—
নিশ্চিদ্র প্রস্তরে গড়ে সভ্যতার অলীক সোপান।

অরণ্যের মুক্তরাজ্যে শুষ্কপত্র আস্থীর্ণ নির্জনে
বর্ণের আলিম্প করি' পরিবর্তমান ক্ষণে ক্ষণে,
স্প্তির শাসন মার্নি প্রজননে, প্রাসে,
স্বর্ধে যে ছিলো প্রাণোল্লাসে—
ক্রমণ বিলুপ্ত তার স্বাধীন নিশাস
নিয়ত আক্রান্ত—তবু আয়ুর প্রশাস
প্রতিহিংসা খোঁজে বুঝি বিষে—
বিজ্ঞিতের প্রতিশোধ তীক্ষ ক্ষিপ্র দংশনে নিমিষে।

যেন রৌক্র আর ছায়া বিচ্যুতে ও জ্বলধরে গড়ি' কৃষ্ণ পীত স্বর্ণবর্ণে পৃথিনীর প্রথম কবরী

উদ্ধত উন্নত-ফণা, নিবিষ সমাজ রক্ষা করি'
বিষদন্ত একীদ্মীতে, গর্বোন্ধত, জাতির-প্রহরী
আজে। কালান্তক বিষধর
দেহরজ্জু দিয়া বাঁধে জীবনের ভঙ্গুর নিগড়।
তবু কোথা পরিত্রাণ? আগত মান্ত্য জন্মেজয়; দভাতার সর্পযজ্ঞে খদে' পড়ে নাগেব বলয়
পৃথিবীর বাহুমূল হ'তে,
রাজ্যগর্বী বিষকুম্ভ দীপ্তি পায় যজ্ঞের আলোতে।
প্রতিহিংসে তুর্বলের লুকায়িত তাব্র অভিশাপ
পৃথিবীর অন্তেবাদী সাপ॥

## याश्लास अश्कृति

#### বাঙালীর মন নারায়ণ চৌধুরী

একটি জাহির মন আবিকার করতে হ'লে সেই জাহির সাহিত্য ও শিল্পের শরণাপন্ন হওয়াই পন্তা। জাহির সাহিত্য, সঙ্গীত, নৃত্যাশিল্প, চিত্রকলা, ভাস্কর্য, স্থাপত্য এবং অক্সান্ত বিবিধ কলাশিল্পের মধ্যে জাহির মনকে যেরূপ স্থাপন্ত ভাবে খুঁজে পাওয়া যায় এমন আর কিছতে নয়। দৈনন্দিন ব্যবহারগত জীবনে প্রস্পার প্রস্পারের সংস্পর্শ থেকে আমরাযে মনের আভাস পাই তা মনের এক একটি টুকরোঃ এখানে তার খানিকটা আভাস পেলাম তো ওখানে আরও একটু আভাস বিলেক দিয়ে গেলো, কিন্তু একই কালে একই আধারে সম্পূর্ণ মন আমহা কোগ্ও খুঁজে পাই না। তা পেতে হলে সাহিত্য-শিল্পকলার আশ্রাম নেওয়া ভাড়া গতাত্য নেই। ভার সে চেষ্টাই আমরা এখানে করবোঁ।

বাংলার সাম্প্রতিক সাহিত্য অনুধানন করলে দেখা যায় বাঙালীর মন কোন একটা বিশেষ চিন্থারার আশ্রের গড়ে উঠছে না, তা কেবলি ভাব থেকে ভাবান্তরে দোল থেয়ে ফিরছে। এ সম্বন্ধে প্রেও আট্রা আভাস দিয়েছি, আবারও সেকগা বলছি। এই অব্যবস্থিতিচিত্তা ও অনৈশ্চিতোর একমাত্র কারণ এই যে আমাদের সাহিত্যিকদের সামনে সম্পান্ট কোনো আদর্শ খাড়া নেই। কথনও তাঁরা পশ্চিমী বামপন্থী চিন্তাধারার পেছনে ছুটছেন; কথনও ভারতবর্ধের পুরাতন গ্রামীণ কৃষকতন্ত্রের জয়গান গাইছেন। কথনও 'স্থেসভা' ও স্থামার্কচিসম্পান নাগ্রিক সাহিত্যের পালিশ পছন্দ করছেন; কথনও বাংলার লোকসাহিত্যকেই একমাত্র অকৃত্রিম সৌন্দর্য ও আনন্দের আধার মনে করছেন। কথনও রবীন্দ্র ও রবীন্দ্রপূর্ব পুরাতন সাহিত্যের মধ্যে প্রেরণা থুঁজছেন; কথনও এক লাফে সাগর ডিঙিয়ে 'কণ্টিনেন্ট্রাল' সাহিত্যের নবতম গ্রন্থগুলির তালিকা হাতড়াচ্ছেন। কথনও নূতন সৃষ্টির প্রেজিনীয়তার কথা বলছেন; কথনও লুপ্তপ্রায় শিল্পের পুনুরুজ্জীবনের ওপর আস্থা স্থাপন করছেন। কথনও বলছেন রাষ্ট্রশক্তিই সমাজের একমাত্র নিয়ন্তা; কথনও আবার

এর উল্টো পিঠে গান্ধীজিকে অনুসরণ করে বলছেন রাষ্ট্র-নিংপেক বিকেন্দ্রীকৃত গ্রামীণ সমাজ-ব্যবস্থাই ভারতের মুক্তির একমাত্র পথ।

ভিন্ন ব্যক্তি ওপরের ভিন্ন ভিন্ন মতগুলি পোষণ করলে অবশ্য কথা ছিলো না।
কিন্তু মুক্ষিল এই যে একই সাহিত্যিক ব্যক্তির ও মননের মধ্যে আমরা এই পরম্পরবিরুদ্ধ
চিন্তাগুলির সংমিশ্রণ দেখতে পাচছি। শিপিলভার জন্মেই হে'ক বা যে জন্মেই হোক, কোন
একটা মতকে সজোরে আঁকড়ে ধরে থাকতে আমরা পারছি না; point ও counterpoint মিলে আমাদের যুক্তি ও বিশাসের জগংকে ওছনছ করে দিছে। আমাদের শিল্পস্রাপ্তাপের জীবনে বোধ করি এইটেই সব চাইতে বড়ো অভিশাপ যে কোন একটা
মতকেই তাঁরা চরম নির্ভরতার আশ্রয়ন্থল ব'লে মনে কবতে পালছেন না, কেবলই ঘড়ির'
দোলকের মতো মত থেকে মতান্তরে দোল থেয়ে হিরছেন।

এটা কেন হলো সেইটে বিচাব করে দেশা দর নার। আমার তো মনে হয় যুদ্ধান্তর (প্রথম) যুগে যেধব সাহিত্যিকের মন গড়ে উটেছে আদের আননে এ না হয়ে উপায় ছিলো না। যে যুগে তারা জন্মপ্রহণ করেছেন এবং যে যুগে তাদেব মানদিক বিকাশ হয়েছে তার আবহাওয়ার মধ্যেই এমন একটা অনৈশ্চিত্য ও বিরুদ্ধ নীতিসংঘাতজনিত অস্থিরতার ভাব ছিলো যে যাকে এড়ানো সম্ভব ছিলো না। তানা তাদের চোথের ওপর দেখেছেন কত পুরাণো নীতি ও বিশ্বাস বানচাল হ'য়ে গেলো, ফতো প্রচলিত আদর্শের সমাধি ঘটলো, তাদের জায়গায় এলো কতো নৃতন নাতি ও বিশ্বাস, জীবনের মূল্যানিগয়ের ভঙ্গি গেলোবদলে—এ সবই তারা নিজেদের বয়োর্ছির সঙ্গে সঙ্গানে গুলানিগয়ের ভঙ্গি গেলোবদলে—এ সবই তারা নিজেদের বয়োর্ছির সঙ্গে সল্লা করেছেন। কাজেকাজেই অবধারিতভাবে তাদের জীবনগোধও গিয়েছিলো বদলে; তাদের গুণদক আগের মানুষের জীবনও যেখানে ছিলো স্থায়ী বিশ্বাসের নির্ভরতা, সেখানে দেখা দিরেছিলো দোছল্যমানতা, সংশয়্ব, চিত্তদ্দ্ব। এই বিশ্বাসের বিরোধেই আজকের মানুষের নির্বাস্তির তাকের অনুভূতিপরায়ণ মনে এই বৈধন্যের আবেগ যে আরো তাত্র হ'য়ে বাজবে তা অনায়াসে কল্পনা করে নেওয়া চলে।

যে যুগের মধ্যে দিয়ে আমরা যাচ্ছি দেইটে নিঃশেষে যুগ্দির্দ্ধিকালঃ পুরাতন বিশ্বাদের জগৎ লুপ্ত হয়ে অচিরেই সন্তাবনাময় নৃত্ন জগৎ আমাদের চোষের সামনে অবারিত হয়ে উঠবে এই লক্ষণ সমাজের প্রতিটি চিন্তায় ও কর্মে প্রকট। যুগদির্দ্ধিকালের ধর্ম এই যে প্রত্যেকটি মতাই নিজেকে সজোরে ঘোষণা করতে চায়, চায় ভিন্ন মতকে পরাস্ত কয়ে নিজেকে প্রতিষ্ঠিত করতে। কথাটাকে চিত্ররূপ দিছে গেলে বলতে হয়, পরস্পরবিরুদ্ধ ভাবগুলি যেন নিজেদের ভেতর ঠেলাঠেলি ওঁতোগুঁতি করছে কে কাকে ভাড়িয়ে মানুষের মনের দরজায় আগে গিয়ে পৌছবে। আমাদের সাহিত্যে আজকের দিনে একদিকে যেমন

মার্কসীয় চিন্তাধারার বান ৬েকেছে, অশুদিকে তেমনি গান্ধীজির চিন্তাধারার ছাপও স্বস্পষ্ট। গান্ধীজি আজ একাদিক্রমে পঁচিশ বৎসর ভারতীয় রাজনীতির ওপর একচ্ছত্র প্রভাব বিস্তার করলেও তাঁর গঠনসূলক চিন্তাধারার তুর্নিবার প্রভাব দবেমাত্র অমুভূত হতে আরম্ভ করেছে। এতে বোঝায় এই যে সাহিত্যিকদের মধ্যে যারা নিজেদের মন খোলা রেথেছেন এবং কোনো কিছুকেই ভারতের বাস্তব অবস্থার সঙ্গে মিলিয়ে যাচাই না করে গ্রহণ করছেন না তাঁরা পশ্চিমী বামপন্তী চিন্তাধারার মধ্যে যেমন সতা (আংশিক) খুঁজে পেয়েছেন তেমনি গান্ধীজি-প্রচারিভ খাদর্শের মধ্যেও অনুরূপ খাংশিক সত্য খুঁজে পেয়েছেন। মুস্থিল বেধেছে শুধু এইখানে যে এই চুই আংশিক সত্যের মধ্যে তাঁরা সমন্বয় সাধন করতে পারছেন না এবং তা না করতে গেরে দ্বিধাদ্বদের বেদনায় কেবলই নিজেদের পীডিত করে তুলছেন। মার্ক্সাদ ও গালীবাদ-রূপ ছুই বিরোধী অথচ ছুই সমান জীবন্ত, শক্তিশালী চিন্তাধারার মধ্যে প্রতিযোগিতাই যে প্রধানত এই দোটানার কারণ তা আমাদের সাম্প্রতিক সাহিত্য অমুধাবন করলেই বোঝা যায়। যুক্তিবাদী, নিরপেক্ষ যাঁরা, যাঁরা কোনো দলীয় নীতির কাছে ধরা দেননি, তাঁরা দেখতে পাচ্ছেন ইউরোপীয় ইতিহাসের নজীরে মার্ক্স-এক্লেল্স্-কথিত শ্রেণীদংঘর্ষের আদর্শ যেমন সত্য, তেমনি ভারতীয়, এবং ব্যাপকভাবে প্রাচ্যদেশের ইতিহাসের নজীরে গান্ধীজির Change of Heart নীতিও অভান্ত। আবার অত্যদিকে ভগবানে বিশাসই সমস্ত প্রগতির নিয়ামক—গান্ধীজির এই ধারণা যেমন তাঁরা মানতে পারছেন না, তেমনি বর্তমান ব্যবস্থার উৎখাত সাধনে হিংসার প্রয়োগই একমাত্র পথ এই পশ্চিমী সামাবাদী যুক্তিকেও গ্রহণ করতে পারছেন। মাক্স যেমন সমাজের objective conditions এর ওপর অতিরিক্ত জোর দিচ্ছেন, গান্ধীজি সেখানে মন বা subject-এর ওপর অতিরিক্ত প্রাধান্য আরোপ করছেন—কিন্তু কি হলে এই ছুইম্বের সমন্ত্র সাধন করা যায় অথবা আদে এদের মধ্যে সমন্ত্র সম্ভব কিনা সে সম্বন্ধে উভয়েই অল্পবিস্তর নির্বাক। আধুনিক যুক্তিবাদী মন সেই নির্দেশই চায়—সেই নির্দেশের অভাবেই তাঁর এই অস্থিরতা।

অপেক্ষাকৃত পূর্ববর্তী যুগের বুদ্ধিজীবী, কবি ও সাহিত্যিকদের ভেতর এই সংশয়াকুলতা প্রায় অমুপস্থিত ছিল বলা চলে। রবীজ্ঞনাথের কথা ধরা যাক্। রবীক্রনাথ ছোটবেলায় পিতৃক্রোড়ে উপনিষদের যে শিক্ষা পোয়েছিলেন সেই শিক্ষা তাঁর সমস্ত ভবিষ্তুৎ চিন্তা ও কর্মকে নিয়ন্ত্রিত করেছে। প্রাচীন তপোবন সভ্যতার স্থমহৎ পরিকল্পনা উত্তর জীবনে তাঁর মনকে যে থেকে থেকে নাড়া দিয়েছে তার মূল ছিলো অই উপনিষদের মন্ত্রবাণীর মধ্যে। গ্রুবতারার অল্রান্থ ও অবিচলিত নির্দেশের মতোই উপনিষদ তাঁকে কখনও নির্দিষ্ট পথরেখা থেকে বিচ্যুত হতে দেয়নি। তাঁর জীবনদেবতাই বল, প্রাচ্য ও পাশ্চাত্যের

সমন্বয়ের নীতিই বল, বা কর্মজীবনের ক্ষেত্রে শান্তিনিকেতন ও শ্রীনিকেতনের আদর্শই বল, সবারই মূলামুস্দ্ধান করলে দেখা যাবে একই উৎসমুখ থেকে তারা প্রবাহিত হয়ে এমেছেঃ কোন্ সুদূর কালে বালক রবীক্রনাগ প্রতাহ পিতৃনির্দেশে ব্রাক্ষামুহূতে গাত্রোপান করে পিতার স্থ্রের সঙ্গে স্থ্র মিলিয়ে নিয়মিত উন্নিষ্দের দীক্ষা গ্রহণ করতেন, সেই দীক্ষার ছন্দে তাঁর সমগ্র ভবিশ্বং জীবন বাধা পড়ে গিয়েছিলো; আলোকের সন্ধানে তাঁকে আর পথ থেকে গ্রান্থ্রে ভিমির বিদারণ করে ফিরতে হয়নি।

ঠিক এই একই কারণে রবীন্দ্রনাথের পক্ষে সভাকার নিপ্লবী হওয়া এতে। অসম্ভব ছিলো। একটি শান্ত সৌখ্য স্তপ্রাচীন অস্বর্শের আধার থেকে যার সমস্ত ভবিশ্বৎ প্রেরণা উচ্ছ্রিত হয়েতে তার পক্ষে বর্তমান সমাজব্যবস্থার বৈষম্যে লিবার্ল্ বুর্জোয়া-(যা তিনি ছিলেন) স্থলভ কারুণ্য প্রদর্শন বরাই স্বাভাবিক, কিন্তু সমাজকে ভেঙেচুরে ওঁড়িয়ে দেবার নির্দেশ যে তাঁর মতে। প্রশান্ত ঋষিকল্প অতীতাশ্রয়ী দার্শনিকের থেকে অসতে পারে না সেটা বলাই বাত্লা। বিশ্বাসের ক্ষেত্রে প্রব নৈশ্চিত্য রবীন্দ্র-নাথের কবিজীবনের পক্ষে আশীবাদ হয়েই পদেছিলো, কেননা আজকের দিনের সংশয়াকুল চিন্তাজীবীদের মতে। তাঁকে কখনও দ্বিধাদম্জনিত মনঃগীড়ায় ভুগতে হয়নি। কিন্তু এ যুগের মানুষ যারা উনবিংশ শতকের আবহাওয়ায় মানুষ হয়নি, বিশেষ করে রবীক্রনাথের পিতৃপরিবারের আবহাওয়া যাদের অলভ্য গুণু নয়, ধারণার নাইবে, নানা প্রতিকৃল অবস্থা ও বিরুদ্ধ আদর্শের সংঘাতের মধ্যে দিয়ে পথ করে যাদের জীবনে এগোতে হচ্ছে রবীন্দ্র-সাহিত্য তাদের স্বপ্নকল্পনার জগৎকে তৃপ্ত কংতে পারলেও তাদের বাস্তবানুসারী মনকে কিছুতেই সম্পূর্ণ তৃপ্ত করতে পারে না। যাদর জীবনে প্রতি পদে দ্বিধা, সন্দেহ, অবিশাস, আদর্শের অনৈশ্চিত্য, তারা সেই সাহিত্যই বেশি ভালোবাস্বে যাতে জটিলতা, রুক্ষতা, অস্বচ্ছতা, অত্যাবশ্যক উগ্রতা---রবীন্দ্রনাথের অমুগ্র শান্তশ্রীমণ্ডিত সাহিত্য আজ্কের দিনের মনকে একটা বিশেষ সীমা পর্যন্ত নাড়া দিতে পারে, কিন্তু ভার বেশি নয়। রবীন্দ্রনাথের জন্মে আজকের মন তৈরী নয়, রবীন্দ্রনাথের বিরাট ব্যক্তিত্বের পরিপূর্ণ মহিমা মাত্র সেইদিন উপলব্ধ হবে যেদিন দ্বিধাদ্বন্দের অবসান ঘটে সমাজে সাম্য প্রতিষ্ঠিত হবে. মান্তবের মন জটিলতার পাক থেকে মুক্ত হয়ে শান্তগ্রীতে ফিরে আদ্বে। আজকের বাঙালীর মনের তার মাইকেল বা নবীন সেনের কাব্যের স্থরের সঙ্গে মিলতে পারে, উনবিংশ শতকের যুক্তিবাদী লেখকদের (ঈশ্বরচন্দ্র বিভাসাগর, ভূদেব, বঙ্কিম, অক্ষয়চন্দ্র সরকার, রামেন্দ্রস্থলর ত্রিবেদী প্রভৃতি) গ্রহণ করাও ভার পক্ষে অসম্ভব নয়, কিন্তু দ্বিধাদ্ব পীড়িত এ যুগের মামুষের কাছে রবীক্রনাথ আংশিকভাবে অন্ততঃ নিমীলত পুস্তকের ক্যায় অসার্থক হয়েই রইলেন। এ যুগে রবীন্দ্রদাহিত্য বড়ে। জ্বোর রাঢ় বাস্তব-

বোধ পীড়িত মামুষের পলায়নী বৃত্তির খোরাক যোগাতে পারে, কিন্তু রবীক্রসাহিত্যের পূর্ণ তাৎপর্যের উদ্ঘাটন অবশুতই ভবিষ্যতের গর্ভে নিহিত।

শরৎচন্দ্রের মধ্যেও অল্ল বিস্তর আমরা এই লক্ষ্যের স্থিরতা দেখ্তে পাই। বিরুদ্ধ মতবাদের সংঘাত দূরে থাকুক, এইরূপ কোনো সমস্তাই শরৎচক্রের জীবনে উকি দেয়নি। তাঁর কোত্রে একটি মাত্র প্রেরণা স্থায়ী সংস্কারের নতো বরাবর কাজ ক'রে গেছেঃ সেটি হলো নিপীড়িত ও চুর্গতের প্রতি তাঁর অপার সহামুভূতি। এই দরদ, এই সহামুভূতিই ছিলো তাঁর সাহিত্যের মূল স্থার, সেইটেই একটা বিশেষ অভিপ্রায়ের দিকে তাঁর সমগ্র সাহিতাজীবনকে চালিত করেছিলো। তা যদি না হতো তো শরৎচন্দ্রের পক্ষে বাংলার পল্লীবাদী দরিক্ত কুলীন ব্রাক্ষণের সংস্কার কাটিয়ে উঠে ঔদার্যে ও মানবপ্রেমে বিক্ষারিত হয়ে ওঠা কঠিন হতে।—চিন্তার ক্ষেত্রে তাঁর রচনায় যে parochialism মাঝে মাঝে উকি দিয়ে উঠেছে দেখ্তে পাই দেই দৈগুই তাঁকে বাধা দিতো। শরৎচক্র পতিতার প্রতি দেবীত্বের আরোপ করেছিলেন, এবং এই বিষয়বস্তটি তাঁর হচনায় বরাবরই যুক্তিহীন প্রাধান্ত পেয়ে এসেছে। বলা যেতে পারে তাঁর অধিকাংশ উপন্তাদের এইটেই ছিলো standing theme। যদিও আজ্কের মনের কাছে এই পতিভাপ্রীভির অনেকখানিই অবাস্তব, অসঙ্গত, হাস্যকর বলে মনে হবে, তা হ'লেও এ সম্বন্ধে শরংচন্দ্রের আন্তরিকতা অস্বীকার করবার উপায় ছিলে। না। নিপীড়িত মনুয়াত্তের প্রতীক হিসাবেই শরংচন্দ্র পতিতাকে গ্রহণ করেছিলেন, আর যেহেড় প্রতীক্সাত্রেরই বর্ণনায় খানিকটা আতিশ্য্য খানিকটা যুক্তিহীন আদর্শবাদপ্রোচিত অবস্তিব না এসে পারে না সেই হেতু পতিতার প্রতি অসম্ভব ও অবিখাস্য সদ্রুতি আরোপ করা তার পক্ষে অস্বাভাবিক ছিলো না। দে যাই হোক, শরৎচন্দ্রের অন্তরের দরদ ও করুণাই ছিলো তার স্তির প্রধান উৎস এইটেই শুধু এখানে আমাদের বল্বার কথা, আর এ থেকেই প্রমাণ হয় যে তাঁর হৃদয়মননের প্রবাহটুকু একই খাতে বরাবর প্রবাহিত হয়ে গেছে, ভিন্নমুখী প্রবৃত্তি এদে তাতে ধ্যন তখন জটিলতা সৃষ্টি করতে পারে নি।

শ্বং-রবান্দের সূত্র ধরে আরও আগে যদি চলে যাই তা হলে সেখানেও এই একমুখীনতাই আমরা লক্ষ্য করি। বিশেষ করে উনবিংশ শতকের সাহিত্যিকদের এক এক জনের
মধ্যে এবিষয়ে চুড়ান্ত অভিনিবেশ চোখে পড়ে। আমরা দেখতে পাই সে সময়কার লেখকেরা,
তা তিনি কবিই হোন্, আরু কথাসাহিত্যিকই হোন্ আরু প্রবন্ধকারই হোন্, একটি মাত্র ভাবকে
আশ্রম করে চলেছেন—সেই ভাব দ্বিধান্ত্রন্ত ছিলো না। উনবিংশ শতাকার সাহিত্যিকদের
মূল প্রেরণা ছিলো ধর্মীয় সংস্কারের প্রেরণা, তার ভেতর আবার নব্য জাতীয়তার ভাব
ওতংপ্রোত হয়ে মিশে ছিলো। এই চুটি লক্ষণ ছাড়া আর কোনো লক্ষণ সেই সময়কার

সাহিত্যে তাঁত্র হয়ে দেখা দেয় নি। তখনকার মূল ঝোঁক ছিলো সংস্কারের প্রতি, বিপ্লবের প্রতি নয়; তাই সমাজেই হোক্, সাহিত্যেই হোক্ আর অপর যে কোনো ক্ষেত্রেই হোক মামুষের চিন্তার প্রক্রিয়ায় বিচিত্র ভাবের কারিকুরি বা অদঙ্গতি তেমন বড়ো হয়ে দেখা দিতে পারে নি যেমন গাজকে দিয়েছে। সে যুগ যদি বিপ্লবের যুগ হতে। তা হলে অবশ্যই বিপ্লবী মান্সজাত বিচিত্র ভাবদক্ষের দার। তখনকার সাহিত্য জটিল হয়ে উঠতো। করেছেন ( যথা নবীন সেন, হেমচন্দ্র, রঙ্গলাল, রমেশচন্দ্র দত্ত প্রভৃতি ); যাঁদের মধ্যে ধর্মের উদ্দীপনা প্রবল ছিলো তাঁরা সাহিত্যে মূলত ধর্মগত প্রেরণাকেই অবলম্বন করে ছিলেন ( দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর, কেশবচন্দ্র সেন, রাজনারায়ণ বস্তু, শিবনাথ শান্ত্রী, স্বানী বিবেকানন্দ; অখিনীকুমার দত্ত প্রভৃতি )। সুবশ্য ধুমীয় বিখাসের ক্ষেত্রে এ দের ভেতর চিত্তদ্বন্দ ছিলো না তা বলি নে, তবে তাঁদের রচনার মূল বেঁ:কটি গিয়ে পড়েছিলে। ধর্মের ওপর সেকথা অস্বীকার করা যায়না। এই তুই শ্রেণীর লেখক ছাড়া অবশ্য আর এক শ্রেণীর লেখক ছিলেন যাঁদেব রচনা উপরোক্ত ছুট পর্যায়ের কোনো পর্যায়েই পড়ে না; বাংলা সাহিত্যে তাঁদের লেখাতেই প্রথম আমরা বৈজ্ঞানিক যুক্তিবাদের রচনা দেখতে পাই। এঁরা হলেন অক্ষরকুমার দত্ত, রাজেন্দ্রলাল মিত্র, রামেন্দ্রস্থলর ত্রিনেদী প্রভৃতি। ভূদেব মুখোপাধ্যায়ের রচনায়ও এই যুক্তিবাদের লক্ষণ স্পাষ্ট, তবে সে যুক্তিশাদকে তিনি সনাতন হিন্দুসমাজ ব্যবস্থার সমর্থনে প্রয়োগ করেছেন, বৈজ্ঞানিক উদ্দেশ্যে নয় এই যা তফাৎ।

ইচ্ছে করেই আমি এতাক্ষণ মাইকেল মধুসূদন ও বঙ্কিমচন্দ্রের নামোল্লেখ করি নি। তার কারণ স্বস্পান্ত। উনবিংশ শতাব্দীর লেখকদের ভেতর মধুসূদনই একমাত্র লেখক যাঁকে, কি আঙ্গিকের বিপ্লবের দিক থেকে কি ভাবের নিপ্লবের দিক থেকে, আধুনিক সাহিত্যিকদের সমগোত্রীয় করা চলে। উনবিংশ শতকের বাংলা সাহিত্যে সত্যিকার বিপ্লব যদি কেউ এনে থাকেন তো তিনি মাইকেল। তাঁর বিপ্লব্যুচেন্টা শুধু কাব্যের প্রচলিত ছন্দের সংস্কার ভাঙার কাজেই নিবদ্ধ ছিলো না, তিনি ভাবের ক্বত্রেও ছিলেন মস্ত বড়ো বিপ্লবী। আমরা পূর্বেই দেখিয়েছি বিপ্লবী মনের একটা প্রধান লক্ষণই হলো অসৈ্থ্য, স্বতোবিরোধ। আধুনিকদের মধ্যে এই স্বতোবিরোধ যেমন এযুগের বিপ্লবী আবহাওয়াকেই স্মরণ করিয়ে দিছে, তেমনি মাইকেলের মনের স্বতোবিরোধ ও অস্তর্ব ন্দ্রের ভেতরও সেই বৈপ্লবিক্তার স্বাক্ষরকেই আমরা চিনে নিচ্ছি। মাইকেলের ব্যক্তিগত জীবনেতিহাস অমুধাবন করলেই এই অন্তর্ম্ব কোরণ নির্ণয় সহজ হয়ে পড়ে। মাইকেল খুষ্টান ধর্মে দীক্ষিত হয়েছিলেন, এতে তাঁর মন স্বভাবতই পশ্চিমের তদানীন্তন ভাবজীবনের সহিত ঐক্যস্ত্রে বাঁধা পড়েছিলো। 'মেহনাদবধ কাব্যে'র ভেতর আদর্শ চরিত্র রূপে রামের পরিবর্তে রামবৈরীকে চিত্রিত করার

মধ্যে তাঁর ভেতর একই দঙ্গে আমরা প্রচলিত সংস্কার খণ্ডনপ্রয়াস ও মিল্টনের প্রভাব লক্ষ্য করি। আবার এই বিপ্লবগ্রীতি ও ইউরে।পীয় প্রভাবের আরেকপিঠে তাঁর মনে কোথায় যেন বাঙালীর ঐতিহ্য অত্যন্ত সক্রিয়ভাবেই লুকিয়ে ছিল। নইলে 'মেঘনাদবধ কাব্যের' নিপ্লবী রচয়িতার পক্ষে অত্যন্ত স্থমিষ্ট ছন্দ ও ভাবাত্মক 'ব্রজাঙ্গনা কাব্য' রচনা কিছুতেই সম্ভব হতোনা। এই বিষদৃশ ব্যাপারটির একমাত্র স্থুসঙ্গত ব্যাখ্যা তথুনি সন্তব যথন আমরা মধুস্দনের মধ্যে ইউরোপীয় শিক্ষার সংস্কার ও প্রাচীন ভারতীয় সংস্কারকে মিলিয়ে বিচার করবো। 'মেঘনাদবধ কাব্যে'র খাজু বলিষ্ঠতা ও দার্চা যে হাতের স্থষ্টি সেই হাত থেকেই আবার ললিতমধুর রাধাকৃষ্ণের প্রণয়লীলামূলক 'ব্রজাঙ্গনা কাব্যের' উদ্ভব—এই আপাত-বিরোধকে মধুসূদনের অন্তদ্বন্দেরই বাছিক প্রতিফলন আখ্যা দেওয়া যেতে পারে। তাই মধুসূদন ইংরেজ অভ্যুদয়ের পারবর্তী বাংলা সাহিত্যের যুগপাবর্তক আদিগুরু হওয়া সত্ত্বেও ভাবের ক্ষেত্রে তিনি আধুনিকদের আত্মার আত্মায়; তাঁরই মান্সসন্তান এ যুগের বিপ্লবী কবিকুল। রবীন্দ্রনাথের কাছ থেকে এযুগের কবিরা জান্তে-অজান্তে অনেককিছুই গ্রহণ করেছে, কাল্লনিকতার প্রসার, ভাবসৌকুমার্য, পদলালিত্য, ভাষাসম্পদ, ছন্দোকুশলতা এ সমস্তেরই দীক্ষাগুরু হলেন রবীন্দ্রনাথ, কিন্তু আধুনিকদের মধ্যে বৈপ্লবিকভার প্রেরণাটুকু রবীন্দ্রনাথ থেকে আদে নি, যদি সেই প্রেরণাকেউ জ্গিয়ে থাকেন তিনি মাইকেল, আর কেউ নন।

বিষ্ণাচন্দের সাহিত্যে আমরা এই বৈপ্লবিকভার সাক্ষাৎ পাই না। তিনি মূলত সংস্কারকামী ছিলেন; সেই সংস্কারকামিতাই তাব সাহিত্যে প্রকট। বন্ধিমচন্দ্র অসাধারণ ধীসম্পান লেখক ছিলেন; তার লেখনীর শক্তিমতা শুধু রসস্প্রিতেই ব্যয়িত হয় নি, জ্ঞানগর্ভ চিন্তার পরিবেষণেও নিযুক্ত ছিল। পাণ্ডিত্যে তাঁর জুড়ি লেখক বাংলা সাহিত্যে এ যুগেও বেশি কেউ জন্মায় নি। নব্য জাতীয়তার তিনিই ছিলেন প্রথম ঋত্বিক, প্রধান হোতা। বাঙালীর চিন্তাধারায় মিল, বেতাম, কোঁতে প্রভৃতি ইউরোপীয় মণীমীদের আদর্শের প্রবর্তক বন্ধিমচন্দ্রই প্রথম বাংলা সাহিত্যে সাম্য, ব্যক্তিস্বাতন্ত্রা, বিশ্বমন্ত্রী প্রভৃতি ভাব বহন করে এনেছিলেন। উনবিংশ শতাকার অভ্যুগ্র মধ্যবিত্ত মানসিকতাকে অতিক্রম করে তিনিই প্রথম সাহিত্যে চাষীর ত্রংখহর্দশাকে রূপ দেবার চেন্টা করেছিলেন ('বিবিধ প্রবন্ধ' পুস্তকের পরাণ মণ্ডল আখ্যান জ্বইব্য । কিন্তু পরিতাপের বিষয় তাঁর লেখায় এই প্রশাংসনীয় আদর্শগুলির পরিপূর্ণ বিকাশ আমরা দেখতে পাই না। যে ভাবের বীজ্ব তিনি বপন করেছিলেন তাঁর জীবদ্দশায় অনায়ানে তিনি তাকে ফুলেকলে স্থশোভিত করে তুলতে পারতেন, অর্থাং সেই ভাবকে তার স্থায়সঙ্গত পরিণতিতে নিয়ে যেতে পারতেন, কিন্তু ভার সংরক্ষণশীলতাই সেই পথে বাধা হয়ে দাঁভিয়েছিলো। সংস্কারধর্মী মনের বা স্বভাব.

খানিকটা দূর এগিয়েই তিনি আর এগোতে সাহস পান নি, বিপ্লবের চেহারা মনশ্চক্ষে দেখে ভয়ে পেছিয়ে এসেছিলেন। এবং এই পিছু টানেরই ফল বিছাসাগর-বিরোধিতা, 'বিষর্ক্ল,' 'কৃষ্ণকান্তের উইল,' এবং সর্বশেষে 'কৃষ্ণচরিত্র' ও 'ধর্মাতত্ব'। হিন্দুগমাজের প্রচলিত বাবস্থাকে বাঁচিয়ে রাখবার আতান্তিক উংসাহে তিনি মুসলমান সমাজকে পর্যন্ত আঘাত করতে দ্বিধা করেন নি। এবং বঙ্কিমচন্দ্রের বিরুদ্ধে আজকের মুসলমান সমাজের যে অভিযোগ তাকে নিতান্ত অযৌক্তিক বলেও উড়িয়ে দেওয়া যায় না। সাম্প্রদায়িক স্বার্থের প্রাণ্ধে কি হিন্দু কি মুসলমান সকলেই আমর। চোখকান বুজে নিজ নিজ কাজের সমর্থনে ব্যস্ত; নইলে বঙ্কিমচন্দ্রের বিরুদ্ধে মুসলমানদের গ্রায়সঙ্গত ক্ষোভকে শুধু কথার তোড়ে উড়িয়ে দেবার চেন্টা না করে বঙ্কিমের হয়ে সেই ক্ষোভ অপনোদন করাই আমাদের প্রক্ষে স্বাভাবিক হতো।

যাক্, আমার বল্বার কথা এই যে স্থিতাবস্থার রক্ষণপ্রয়াসই বঙ্কিমকে তাঁর স্বফেত্রচাত করেছিলো; নইলে নানা কারণে তিনি আজও আমাদের সাহিত্যগুরু হয়ে থাক্তেন। আমরা দেখি ভাবের ক্ষেত্রে বঙ্কিমচন্দ্রের মনও একটি স্থায়ী লক্ষ্যকে অসুসরণ করার পক্ষপাতী ছিলো। তার একটা প্রমাণ এই যে তিনি তাঁর বিস্তৃত সাহিত্যিক জীবনের মোটা অংশটুকুই একটি বিশেষ ভাবের প্রচাবে আত্মনিয়োগ করেছিলেন। একদিকে জাতীয়তার মল্লের ঘোষণা, অত্যদিকে হিন্দুসমাজ রক্ষার আহ্বান, এ তুয়ের মিলিত আবেদনেই তাঁর তিন চতুর্থাংশ সাহিত্য তৈরী। একেবারে শেষ অধ্যায়ে তিনি এসব ছেড়ে দিয়ে ধর্মতত্ত্বের অনুশীলনে একাগ্রভাবে মনোনিবেশ করেছিলেন, তারই ফল 'কুঞ্চরিত্র' আর 'ধর্মতত্ত্ব'। অনেক বিচার বিবেচনার পর তিনি এই সিদ্ধান্তে উপনীত হয়েছিলেন যে কৃষ্ণই একমাত্র আদর্শপুরুষ যাঁর ভেতর সমস্ত বিরুদ্ধ বৃত্তিনিচয়ের সামঞ্জ্যা ঘটেছে, কাজেই তাঁকেই সকলের (হিন্দু সকলের) অমুসরণ করা উচিত। এই ধর্মামুশীলনের অধ্যায়েও বঙ্কিমচন্দ্রের দৃষ্টিভঙ্গির একমুখীনতা আমরা লক্ষ্য করি। কেননা উনিশ শতকের আরও অক্যাম্ম অনেক লেখকের মতো তাঁর ভেতর যথন ধর্মভাব প্রবল হয়ে উঠলো তিনি তাঁর পূর্বতন বিশাসকে বর্জন করেই সেটা করতে চেঞ্ছিলেন। শিবনাথ শান্ত্রীর 'রামতমু লাহিড়ী ও তৎকালীন বঙ্গসমাজ' পাঠে জান। যায় বক্কিমচন্দ্র শেষ বয়সে 'সামা' পুস্তকের প্রচার বন্ধ করে দিতে চেয়েছিলেন। এতেই বেঝা যায় যে তিনি অস্কর্মশ্বর দ্বারা পীডিত হওয়ার বিরোধী ছিলেন—হয় এই পথ নয়তো অই পথ এইরূপ চিম্ভাপ্রণালী অবলম্বন করবার দিকেই তাঁর মনের প্রবণতা ছিল। এক কথায় তিনি সহজ পথের পথিক ছিলেন, আরও সঙ্কীর্ণ অর্থে বল্লে, তিনি একদেশদর্শী ছিলেন।

আধুনিক সাহিত্যিকদের অনেকের মধ্যেই এই একমুখীনতারূপ বৈশিষ্টাটুকুর অভাব। ৩৫—৫ এটা গুণ কিম্বা দোষ যাই হোক্, এই দিয়েই আধুনিক বাঙালী লেখকের মন তৈরী। আজকের দিনের যে সব লেখক চিন্তার ক্ষেত্রে একদেশদ্শিতার পক্ষপাতী তাঁদের সঙ্গে পুরাতন সাহিত্যিকদেরই ভাবের মিল, নতুন যুগের আবহাওয়া তাঁদের ধাতস্থ হয়নি।

আমরা অতি সংক্রেপে রবীক্র ও রবীক্রপূর্ববর্তী যুগটিকে দেখে নিলাম। এবারে আমাদের রবীক্রোত্তর বাংলা সাহিত্যের পরিক্রমা স্কুরু হবে। কিন্তু তার জন্মে স্বতন্ত্র প্রবন্ধের পরিসর দরকার। আমরা বারান্তরে সেই আলোচনার সূত্রপাত করবো।

## প্রাক-আধুনিক নাটকের প্রকৃতি করালীকান্ত বিশ্বাস

বাংলা প্রাচীন নাইকের পুঁথি নিশেষ পাওয়া যায় নাই। কিন্তু সুদূর অতীতকালেও যে অভিনয় হইত তাহার প্রমাণ আছে। প্রাচীন যাত্রাভিনয়ের অনুকরণে আধুনিক কালে যে যাত্রাগান হয় তাহাতে নানা ভেজাল মিশিয়াছে বলিয়া এগুলিকে নিকটতম রূপ বলিয়া গণ্য করা যায় না। অথচ বাংলা নাটকের পূর্ণাঙ্গ আলোচনা করিতে হইলে প্রাচীন যাত্রার প্রকৃতি সম্বন্ধে আলোচনাও অপরিহার্য্য। এই ব্যাপারে অনেক ক্ষেত্রেই অনুমানের উপরে নির্ভর করিতে হয়, অনেক অংশ ক্ষীনা দ্বারা পূরণ করিতে হয়।

ভক্তর নিশিকান্ত চটোপাধ্যায় বাংলা যাত্রাভিনয় সম্বন্ধে আলোচনা করিতে গিয়া বিলয়াছেন যে শ্রীকৃষ্ণ-আরাধনা ইইতেই বাংলা যাত্রার উৎপত্তি। তিনি অষ্টাদশ শতাব্দীর শেষ দিকের ও উনবিংশ শতাব্দীর প্রথম দিকের কয়েকটি পুঁথি ইইতে ও পরিচিত কয়েকজন অধিকারীর জীবনী ও তাঁহাদের দলের অভিনয়ের কাহিনী ইইতে এই মত প্রতিষ্ঠা করিবার চেষ্টা করিয়াছেন। তাঁহার এই ধারণা একান্ত ভুল। গীতাভিনয় সম্বন্ধে সাহিত্যে প্রথমে উল্লেখ পাওয়া যায় চরিতগ্রস্থগুলিতে। চরিতগ্রস্থগুলি অধিকাংশই ঘোড়শ ও সপ্তদশ শতাব্দীর রচনা। উক্ত গ্রস্থগুলিতে আনক স্থানেই অভিনয়ের বিস্তৃত্ত বর্ণনা আছে। শ্রীকৈতন্ত ও অন্তান্য ভক্তগণ অভিনয় করিতেন ইহার উল্লেখ আছে। অভিনয়্ত প্রত্নিক্ত ও অন্তান্ত ও লীলাপ্রশঙ্গ বর্জ্জিত নহে বটে, কিন্তু অধিকাংশ

ক্ষেত্রে বর্ণনা হইতে জানা ধায় যে রামায়ণ ও মহাভারতের নানা কাহিনীই অভিনয়ের বিষয় ছিল। ওক্টর কীথ যাত্রার উৎপত্তি সম্বন্ধে অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন যে রামায়ণ মহাভারত আরুত্তি ও গান হইতেই যাত্রার উৎপত্তি। ডক্টর কীথের উক্তির সমর্থন উপরে পাওয়া যাইতেছে।

কথকতা নাটা।ভিনয়ের নিকটতম রূপ। কথকতার প্রাচীনত্ব দাইরের কোন দ্বিমত নাই। কিন্তু বাংলা দেশে কথকতা ও যাত্রার মধ্যে কোনটি প্রাচীনতর তাহা নিশ্চয় করিয়া বলিবার উনায় নাই। আধুনিক কালেও ছুইটিরই প্রচলন আছে। কীথের মত গ্রহণ করিতে হইলে স্বাকার করিতে হইপে যে কথকতাই প্রাচীনতম অনুষ্ঠান। কিন্তু প্রমাণাভাবেই তাহাতে বাধা। যাহা হউক, কথকতার প্রভাব বাংলা যাত্রাভিনয়ে দেখিতে পাই। যে সব অভিনয়ে প্রাচীনতর আদর্শ অধিকমাত্রায় বজায় আছে—যেমন কৃষ্ণলীলাবিষয়ক গান প্রভৃতি, তাহাতে বক্তৃতার অংশ কম। অপেকার্কত অর্ব্রাচীন গীতাভিনয়ে বক্তৃতা অনেক বেশী, এমন কি কথনও কথনও মাত্রাভিরিক্ত দীর্ঘ। কথকতার প্রভাবেই যে বক্তৃতার প্রসার সে বিষয়ে সন্দেহের অবকাশ নাই।

অনেকে মনে করেন যে প্রথমে গীতাভিনয়ের লিখিত পুঁথি ছিল না। পুঁথি পাওয়া যায় নাই, কাজেই পুঁথি ছিল না এমন যুক্তি কেহ দিবে না। পুঁথি ছিলনা এরপ মনে করিবার কারণ চরিতগ্রন্থলির বর্ণনা। বর্ণনা হইতে মনে হয় যে যদিও সাজ-পোযাক ও মেক-আপ করিবার রীতি প্রচলিত ছিল তথাপি অভিনেতারা নিজেদের খুসীমত কথা বলিতেন অথবা গান করিতেন। লিখিত পুঁথির অভাবের স্বপক্ষে আরও একটি যুক্তি বিবেচনা করিয়া দেখিবার মত। চৈতন্তগ্রন্থপুলির কয়েকটির প্রামাণিকতা স্বীকৃত। কিন্তু কোনটিতেই পালাগানের লেখকের পরিচয় অথবা উল্লেখ নাই। অথচ অপেকাকৃত কম গুরুত্বপূর্ণ বিষয়ে অধিকতর বর্ণনা এবং প্রমাণ উল্লেখ করিবার প্রয়াস আছে। হাস্তম্ম স্থি করিবার জন্ম বৃদ্ধ অথবা বৃদ্ধার ভূমিক। অভিনয়ের যে সামান্ম বর্ণনা আছে তাহা হইতে মনে হয় যে এই ভূমিকাগুলির বক্তব্য আদৌ পূর্বেনির্দিষ্ট নহে। পুঁথি ছিল কিয়া ছিলনা তাহা ভবিন্ততে নিশ্চিতর্বপ্রে জানা যাইবে, কিন্তু এই একটি বিষয়ের অভাবে প্রাচান নাটকের কর্ম সম্বন্ধে সঠিক ধারণ। করিবার পথে বাধা।

প্রাচীনতম লিখিত নাটকের বই পাওয়া গিয়াছে নেপালে। পালাগুলির রচনাকাল সপ্তাদশ শতাব্দীর এ ধারে নহে। "নেপালে বাংলা নাটক" নাম দিয়া যে নাটকগুলি সাহিত্য পরিষদ হইতে প্রকাশিত হইয়াছে তাহার ভাষা এত বিকৃত যে অভিনয়-নির্দ্দেশ অনেক স্থানেই বুঝিতে পারা যায় না। মূল নাটকগুলি বাংলা ভাষায় রচিত বলিয়া মনেকরা অসক্তে নহে। কিন্তু এই নাটকগুলি হইতেও আদি বাংলা নাটকের প্রকৃতি বুঝিতে

পারা যায় না। একটি বিষয় মাত্র নিঃসন্দেহে প্রমাণিত হয় যে ঐ নাটকগুলিতে কাহিনীর অংশ নিতান্তই কম, নাটকীয় রচনা নাই বলিলেই চলে। অসংখ্য গান আছে। তৈতন্ত-ভাগবতে নাট্যাভিনয়ের বর্ণনা হইতে জানিতে পারি যে নাটকের বিষয় ছিল পৌরাণিক কাহিনী। উহাতে ঘটনা আছে, ঘটনার সংঘাত ও প্রবাহ আছে। ইয়োরোপীয় আদর্শে নাটক বলিতে যাহা বুঝায় বাংলা দেশে তাহার অনুরূপ কোনও আদর্শ গৃহীত হইলে একটি পরিপূর্ণ কাহিনী অথবা ঘটনাই নাটকের বিষয় হইত। কিন্তু চৈতন্ত ভাগবতের বর্ণনা হইতে মনে হয় রচয়িতা অথবা অভিনেতা ঘটনার সংঘাতের দিকে দৃষ্টি রাখেন নাই। নাচ গান ও ছোট ছোট কণা এবং হালকা হাস্তরসের স্প্তিতে অতি মন্তর গতিতে নাটক অভিনয় চলিত। শরতের মেঘের মতই তার রূপ ক্ষণে ক্ষণে পরিবর্ত্তিত হইত।

চৈতক্যচরিতামৃত অথবা ভাগবতে নাট্যাভিনয়ের যেটুকু বর্ণনা আছে তাহাই প্রাচীন নাটকের রূপ বলিয়া ধরিতে হইবে। কিন্তু আরও অন্যান্য প্রভাব এই অভিনয়ে ক্রমাগতই বাড়িয়াছে এবং অভিনয়ের রূপও পরিবর্তিত ইইয়ছে। বাংলা দেশে ঝুমুর গানের প্রসিদ্ধিছিল। ডক্টর স্কুমার দেন মনে করেন যে প্রাচীনতম নাট্যাভিনয়েরই ইহা রূপান্তর এবং যাত্রা বলিতে এখন যাহা তাহারই পূর্ব্বরূপ। এইরূপ সিদ্ধান্তে উপনীত হইবার মত প্রমাণাদি নিশ্চয়ই তাঁহার জানা আছে, তবে তিনি সে সম্বন্ধে কোনও আলোচনা করেন নাই। ঝুমুর গানের প্রকৃতি হইতে মনে হয় তাহা যাত্রার পূর্বরূপ হইতে পারে। কারণ তাহাতে রঙ্গভূমিতে কখনই ছইজন পাত্রপাত্রীর অধিক স্থান পায় না। যাত্রায় এককালে ছইয়ের অধিক অভিনেতা প্রবেশ করে। ঝুমুর গানে ছইজনের মধ্যে কথোপকথনের মত উত্তর-প্রত্যুত্তরে গান গাওয়া হয়। ডক্টর সেন বলেন চণ্ডীদাসের শ্রীকৃষ্ণকীর্ত্তন ঝুমুর গানের প্রাচীনতম নিদর্শন।

আরও একটি অভিনয়ের কাছাকাছি একটি অমুষ্ঠান দীর্ঘদিন ধরিয়া বাংলাদেশে চলিত আছে। তাহা হইতেছে পাঁটালি। সংস্কৃত পঞালিকা শব্দ হইতে কথাটি আসিয়াছে ধরিয়া লইলে পুতুল নাচের সঙ্গেই পাঁচালি গান গীত হইত। একজন গান গাহিত চামর ও মন্দিরা লইয়া, সঙ্গে নূপুর পায়ে নাচও চলিত শোঁচালি ও ঝুমুর গানের মাধ্যমই প্রাচীন বাংলা কাব্য গীত হইত। আধুনিক পাঁচালিতে যাত্রার প্রভাব আসিয়া পড়িয়াছে এবং ছুইটি ভূমিকা তাহাতে স্থান পাইয়াছে।

পাঁচালিও যাত্রার পূর্ববরূপ হইতে পারে। অনেকে অমুমান করেন যে মঙ্গলকাব্যগুলি পাঁচালি গানের সাহিত্যরূপ। পুতৃল নাচের সঙ্গে মঙ্গলকাব্যগুলি গীত হইত। এই মত সত্য হইলে পাঁচালিকে ঝুমুর এবং যাত্রা অপেক্ষা প্রাচীনতর বলিতে হয়। তবে প্রাচীন পাঁচালির নিদর্শন আদি নাটক অপেক্ষা ফুপ্রাপ্য। আধুনিক পাঁচালিতে কোতুক- রসের প্রাধান্ত বেশী। অস্টাদশ শতাব্দীর শেষে এবং উনবিংশ শতাব্দীর প্রথমে আবার যাত্রাগানের প্রসার লাভ করিলে আধুনিক পাঁচালি হইতে অনেক উপাদান তাহাতে গৃহীত হইয়াছিল।

উনবিংশ শতাকীতে বাংলা দেশে আধুনিক নাটকের সূত্রপাত। একদিকে যেমন ধনীদের গৃহে মঞ্চ বাঁধিয়া সমসাময়িক ইংরেজদের অনুসরণে নাটক অভিনয় চলিত তেমনি আর্থিক সঙ্গতিতে যাঁহারা হীন তাঁহারাও সথের যাত্রার দল গড়িয়া নাটক অভিনয় আরম্ভ করেন। দ্বিতীয় শ্রেণীর নাট্যাভিনয় সাহিত্য ও সংস্কৃতির আলোচনায় বেশী স্থান পায় নাই বটে, কিন্তু উহার প্রভাব পরবর্তীকালের নাটকে অত্যন্ত স্পষ্ট। সথের যাত্রায় জনপ্রিয় উপাদানগুলি প্রায় সবই স্থান পাইয়াছে। প্রাচীনতম নাট্যগীতের প্রভাবও তাহাতে বিজ্ঞাত নয়। তেমনি ঝুমুর পাঁচালী হইতেও কিছু কিছু বিষয় ধার করা হইয়াছিল। সমসাময়িক কবি, খেউর প্রভৃতির সংক্ষিপ্ত আলোচনা প্রয়োজন।

খেউর গানের উৎপত্তি শান্তিপুর অঞ্চলে। হাল্কা স্থুরে আদিরসাত্মক কাহিনী অবলম্বনে এই গান গাওয়া হইত। খেউর গানে তরজার মত প্রশ্নোত্তর চলিত। এই প্রশোত্তর খেউর গানকে নাট্যাভিনয়ের কাছাকাছি আনিয়া দিয়াছে। শান্তিপুর নদীয়া হইতে পরে এই গান কলিকাতা আমদানী হয়। কলিকাতা আসিয়া খেউর কয়েকজনের চেন্টার কিছুটা সংস্কৃত হইয়াছিল বটে, কিন্তু একটি যুগান্তে যে আটফর্মের উৎপত্তি ভাষাতে জীবনীশক্তি কম হইতে বাধ্য। খেউরও পৃষ্ঠপোষকের অভাবে ধীরে ধীরে লোপ পাইয়া যায়।

কবি গান প্রাচীন অনুষ্ঠান বলিয়া অনুমিত হয়। 'রামতন্ত্র লাহিড়ী ও তৎকালীন বঙ্গদাজে' গ্রন্থকার উনবিংশ শতাব্দীর কবি গানের বর্ণনা দিয়াছেন। তথনকার কলিকাতার লোকের রুচি আদর্শের বহু দূরে ছিল। কলিকাতার কবিগানের প্রসিদ্ধি ইইতেই তাহা অনুমিত হয়। প্রাণ্ট্নী ফিরিঙ্গী ও ভোলা ময়রার নামে প্রচলিত যে হুই চারিটি শ্লোক এখনও প্রচলিত তাহাতেও রুচির বিকারের প্রমাণ আছে বটে, কিন্তু সঙ্গে সঙ্গে ঐ ছুইজনের ফাণ্ডেরও প্রশংসা করিতে হয়। কলিকাতায় উনবিংশ শতাব্দীতে যে কবিগানের প্রচলন হইয়াছিল তাহা বাংলাদেশের গ্রামাঞ্চলের কবিগান হইতে অনেকাংশেই স্বতন্ত্র। কলিকাতায় উনবিংশ শতাব্দীর সম্ভ্রান্ত ভন্তসমাজের অবনতির সঙ্গে সঙ্গেই লোপ পাইয়াছে। কলিকাতার কবিগান নিতান্তই কলিকাতার সৃষ্টি, বাংলাদেশের জনসাধারণের তাহার সহিত অল্পই সম্বন্ধ। এই সব কবিগানের বিষয় ও ভাষা সাধারণের অনধিগ্রা।

🖟 কিন্তু বাংলা দেশের গ্রামাঞ্চলে কবিগানের প্রচলন এখনও আছে। তথাক্থিত

অশ্লীলতা ও প্রাম্যতা দোষ থাকিলেও গ্রামের লোকের কবিগানপ্রীতি নিন্দনীয় নহে। ইহার ভিতর দিয়াই গ্রামের লোকের কাব্যস্থিতিপ্ররণা বিকাশ লাভ করিয়াছে। গ্রামের লোকের মধ্যে শিক্ষা বিস্তৃত হইলে কবিগানের নিন্দনীয় বিষয়গুলি দূর হইবে আশা করা যায়।

কবিগানের প্রশ্ন ও উত্তরে Wit এর ব্যবহার লক্ষণীয়। নিছক কথা দিয়া হাস্থারস সৃষ্টি করিতে জাতি হিসাবে বাঙ্গালী খুবই পটু। বাঙ্গালা দেশের বিশেষ বিশেষ অঞ্চলে সাধারণ কথাবার্ত্তাতেও লোকের মধ্যে এই ক্ষমতা দেখিতে পাওয়া যায়। যাত্রা এবং নাটকে কবিগান হইতে ইহাই মাত্র গৃহীত হইয়াছে। যাত্রাগানে দেখিতে পাওয়া যায় যে স্থান কাল বিস্মৃত হইয়া কখনও কখনও পাত্রপাত্রী সরস বাক্যুদ্ধ করিতেছে। ইহা কবিগানেরই দান।

উপরের এই আলোচনা হইতে প্রাক-আধুনিক যাত্রাগানের রূপ সম্বন্ধে স্পাফী ধারণা হয় না এ কথা সত্য। তবে বিশ্লেষণ করিলে কয়েকটি তথ্য জানিতে পারা যায়।

বিষয়ের দিক হইতে দেখা যায় যে প্রথমে পৌরাণিক কাহিনী, ক্নফ্রণীলা, চণ্ডীযাত্রা, শৈবযাত্রা, ধর্মমঙ্গলের কাহিনী প্রভৃতি অবলম্বনে নাটক অভিনীত হইত। হয়ত প্রথম যুগে কোনও লিখিত পুঁথি ছিল না। অভিনয়ে গানই ছিল প্রধান। হাস্তরস স্প্রিকরিবার প্রয়াস ছিল। হাস্তরস স্প্রিক জন্য সর্বপ্রকার অভিনয়েই একটি বিশেষ ধরণের চরিত্র স্প্রিকরা হইত।

উপরোক্ত সবগুলি উপাদানই জনপ্রিয়ত। অর্জ্জন করিয়াছিল তাহাতে সন্দেহ নাই।
এই সব উপাদান অবলম্বন করিয়া ও তাহাতে থিয়েটারী বিষয় নিশ্রিত করিয়া আধুনিক যাত্রা
স্থিতি হইয়াছে। তথাপি আধুনিক যাত্রাকে বাংলা আদি নাটকের পূর্বতন রূপ বলা যায় না।
আদি নাটকের কোনও নিদিষ্ট ফর্মের পুরিচয় দেওয়া সম্ভব নহে, তবু মনে হয় আধুনিক যাত্রা
আধুনিক নাটকের নিকটতর আত্মীয়, আদি নাটকের নহে।

সামাজিক বিশেষ পরিবেশ হইতেই শিল্প উদ্ভূত হয় এবং শিল্পরাগের নিয়ন্তাও এই সামাজিক পরিবেশ। যে সমাজে আমাদের আদি নাটক উদ্ভূত হইয়াছে তাহার গঠন রূপান্তরিত হইয়া গিয়াছে, সঙ্গে সঙ্গে নাটকের রূপও অনেকাংশে পরিবর্ত্তিত হইয়াছে। নৃতন উপাদানের ভারে ফর্ম্মে পূর্বাপর কখনই এক থাকিতে পারে না। অতীতের শিল্পকলার সহিত বর্ত্তমান যুগের যোগ স্থাপন সেই কারণেই একটি বিশেষ সমস্তা। আমাদের দেশে সে সমস্তা আরও জটিল। কারণ আমাদের সমসাম্মিক সংস্কৃতির অনেক উপাদানই বিদেশ হইতে আমদানী করা, দেশজ সংস্কৃতির ধারার সহিত তাহার অভ্যন্ত ক্ষীণ যোগ। জনসাধারণ এই সংস্কৃতির শুভাগুভের সহিত বিশেষ যুক্ত নহে। শিল্প উপভোগ করিতে

যত্ত্বিকু স্প্তিক্ষমতা স্পন্দিত হওয়া দরকার, জনসাধারণের মধ্যে আধুনিক শিল্পকলা তাহার কিছুই পারে না। এই জন্মই সম্প্রতি দেশজ সংস্কৃতি অনুসদ্ধান ও বিশ্লেষণের চেষ্টা চলিতেছে। পুরাতন আট ফর্মে নৃতন বিষয় প্রভৃতির প্রবেশপথেরও অনুসদ্ধান চলিতেছে। আমাদের দেশে আদি নাটকের গুণ সম্বদ্ধে যত্ত্বিকু আমরা জানিতে পারি তাহারও পূর্ণতর বিকাশ সম্ভব। কিন্তু বাধা হইতেতে প্রকৃত গ্রামবাসীদের এইদিক হইতে চেতনা এখনও আদৌ আসে নাই। প্রকৃত নাটক ও আমাদের দেশের আদি নাটকের প্রকৃতি স্বতম্ব। উনবিংশ শতাক্ষীতে দেশজ নাটক অবজ্ঞাত হইরাছিল, নৃতন আদর্শেও সার্থক নাটক রচিত হয় নাই। জাতীয় নাটক বলিতে যাহা বুঝায় তাহার অভাবের অন্যতম কারণ ইহাই। জাতীয় নাটক স্প্রির উপায় চিন্তা করিতে গেলে দেশের জনসাধারণের কথা স্মরণ রাধিতেই হইবে এবং জনসাধারণ যাহা সহজ পরিচয়ে গ্রাহণ করিতে পারে তাহাই তাহাদের পরিবেশন করিতে হইবে।



( পূর্ব প্রকাশিতের পর ।

একুশ

'কাজটা কি ভাঙবার না গড়বার ?

একটা লিমিটেড কোম্পানির শেয়ার বিক্রির কাজ নিয়েছে অধিপ। আরো কটার সঙ্গে কথা বলেছে। সকালবেলা চা খেয়ে বেরিরে যায়, কেরে প্রায় তুপুরের ধার ঘেঁসে। স্নান করে চারটি মুখে গুঁজে আবার বেরিয়ে যায় তক্ষুনি। এবার যায় ছোটখাট একটা আপিসে নগণ্য কেরাণিসিরি করতে। নিশ্চিত কিছু একটা রোজসার দরকার। তার এখন একটা সংসার হয়েছে। ঘর-স্বার হয়েছে। তাবতে হাসি পায়, ঘর-বসতে কচি হয়েছে। তবু, সন্ধে কাবার করে স্তৃস্ভাবে শ্রান্ত হয়ে বাড়ি ফেরে। প্রত্যাবৃত্ত পশুর মত ঘুমোয়।

একদিন বসে-বসে গল্প করার বড় সথ ছিল অধিপের। গা এলিয়ে, মন ভাসিয়ে দিয়ে।
কথায়-কথায় কোথায় এসে পৌছনো যায় তার অভাবন উদ্ভাবনের জন্মে বড় আগ্রাহ ছিল
তার। তার জন্মে চাকরি পর্যন্ত দিতে চেয়েছিল। কিন্ত আজ সে গল্পের মানুষকে বাড়িতে
ফেলে রেখে কাজের খোঁজে ঘুরে বেড়াচেছ। পাছে সে তাকে অলস মনে করে, অকর্মক মনে
করে। মনে করে নতুন হবার অযোগ্য।

কিন্তু এই কি তার কাজের পরিচয় ? তার নতুন হবার নমুনা ? এই কেরাণিগিরি, এই উপ্লজীবিকা ? সোঁটে করে খুঁটে-খুঁটে খড়কুটো কুড়িয়ে আনা ? সে কি শেষকালে সৃহস্থবাড়ির আভিনায় ভক্ত একটি গাছের কোটরে নীড় তৈরি করবে ? তাইবা নয় কেন ? আনেক উচ্চুছালতা করেছে সে জীবনে, এখন কি পাবে না সে একটি পরিমিততার শান্তি ? উজানের পর আসবে না কি ভাটার স্মিগ্ধতা ? আগ জোয়ারে অনেক দূব ঠেলে চলে এসেছে অধিপ, এবার স্বশেষ ভাটায় নেমে যাবে না কি সমুজের দিকে?

স্বস্থি পায় না অধিপ। দিন-রাত ছটফট করে। মনকে বোঝাতে পারে না। মনে হয় তার কাজ গড়বার নয়, ভাঙবার, নিমূল করে নির্মল করবার। তাই এতদিন আর কিছু না পেয়ে দে যখন তার জীবনটাকে ভাঙছিল, তখন তার মাকেও পাছিল দে বিদ্যোহের আনন্দ। কিন্তু জীবনের কাছে এ বশুতাস্বীকারের ভদ্রতা দিনে-দিনে তার কাছে অসহ হয়ে উঠছে। অসহ এই মৃহজীবীতা। এই সল্প্রপ্রাণ দিন্দাপন। অধিপের ইচ্ছে করে নিজের হাতে বাড়ি-ঘরে আগুন লাগিয়ে দেয়। পাশের ঘরে গিয়ে তামসীকে জাের করে জাগিয়ে দেয় ঘুয়ের থেকে। এই মৃথস্থ-করা মামুলি পৃষ্ঠার থেকে চলে আদে তারা আরেক জ্বলন্ত পরিছেদে।

কিন্ত কী আশ্চর্য-স্থান্দর একটি ঘুম তৈরি করেছে তামসী ! একটি নিটোল পদ্ম ! বড় ক্তের ঘুম তার । অনেক নির্ভর, অনেক নিবেদন মাথানো । মায়া করে অধিপের ।

শেষকালে সে কি মায়ায় জড়িয়ে যাবে নাকি?

কাঁচের ফুলদানিটা অধিপ ইচ্ছে করে ছুঁড়ে কেলল মেঝের উপর। প্রচণ্ড শব্দে চুরমার হয়ে গেলা।

রারা করছিল তামসী। কি হল ? ছুটে এল বাস্ত পায়ে।

'কী সব ঠুনকো বাবু জিনিস রেখে দিয়েছ ফিটফাট করে। হাতের একটু ঠেল। লাগলেই ভূমিসাং।'

'ভালোই করেছেন ভেঙে ফেলে। ওটা বিলিতি।' তামদী হাদল।

'বিলিভির জক্তে নয়। অনাবশ্যক বলে। ফুল নেই তো ফুলদানী! তা ছাড়। আজকের দিনে ফুলদানিভে দরকার নেই আমাদের।'

'কিন্তু ফুলে আমাদের চিরদিনের দরকার।' তামসা বাঁটা নিয়ে এল। বললে, 'ওটার মধ্যে ফুল রাখলে ফুলের চেয়ে ফুলদানিটাই বড় হয়ে উঠত। যেমন আমাদের দেশের ফদেশীওয়ালাদের মধ্যে দেশাত্মবাধের চেয়ে আত্মবুদ্ধিটাই বড় হয়ে ওঠে। এক গিঠ কাঁচা ভেলকো বাঁশের ফুলদানি এনে দিন আমাকে, দেখুন, ফুলে-পাতায় কেমন স্থান্দর করে নাজিয়ে দেব। জিনিসটা ভখন দিশিও হবে মজবৃত্ত হবে। থাধার দিশি হলে আধ্যুকেও তখন মনে হবে সহজ, সাভাবিফ, কতকালের বাদ্ধবের মত। চেয়ে-চেয়েও চোখ আর ফিরতে চাইবে না। নিন,' বাঁটাগাছটা তামসা এগিয়ে দিল অধিণের দিকেঃ 'ভাঙা কাঁচের টুকরোগুলো এবার সাফ করন। আমার রামা পুড়ে যান্তে।'

ভেঙেও নির্ত্তি নেই অধিপের। ঝাঁটা হাতে করে পরিচছন্ন করতে হয় ধ্বংসভূপ।
এক গিঁঠ কাঁচা ভেলকো বাঁশ জোগাড় করে আনতে হয়। আনতে হয় ফুল। চেয়ে-চেয়েও
চোধ আর ফেরানো যায় না।

শুধু কি ফুল ? তামদীর হাদি? তামদীর পবিত্রতা?

মাকু ছুঁড়ছে তাঁতি, দানার টানে স্থতো দরে-দরে এসে নক্সা ফুটে উঠছে। তেমনি এই নামুলি রালাবালা ও ঘরকলার কাজে নিরন্তর একটি অলক্ষ্য সৌন্দর্যের ছবি আঁবছে তামদী। দেখবেন কেমন স্থান্দর করে দাজিয়ে দেব! যেথানে হাত রাখছে দেখানে প্রাণ আনছে। দামাক্সও আর তুচ্ছ থাকছে না। হর-রঙের নক্সা ফুটিয়ে তুলছে। দিন রাত্রির টানা-পোড়েনে দে যেন কোন নতুন শিল্পী। জীবনের নতুন তস্ত্রায়। আমরা যারা দেশকে নতুন করব, দব আগে আমাদের নতুন হতে হবে। নতুন করতে হবে আমাদের দৃষ্টি। আমাদের বোধ। আমাদের সম্পর্ক।

চমংকার নতুন হংগছে অধিপ। ঠুঁটা-থোঁড়া হয়ে পড়ে আছে কাঠ হয়ে। মজে থাকছে। ডুবে যাচ্ছে তিলে-তিলে। মধুর ভাণ্ডে পড়ে মক্ষিকার আত্মহত্যা হচ্ছে। উড়ন্ত হাউইর বদলে সে এখন শিশুর হাতের খেলনা নিরীস ফুলবুরি। আগে সে বয়ে যাচ্ছিল, এখন সে ক্ষয়ে-ক্ষয়ে যাচ্ছে। হয়ে উঠেছে কোলকুঁজো কেরানি। না, এ সে মেনে নেবে না। সে ভাঙাবে। বিজ্ঞাই করবে।

কী ভাঙবে ? এই বাদা—তাদের বাদা ? না, তামদীকে বলবে, হাঁটতে পারছ, এবার পথ দেখ। না, নিজেই চলে যাবে পালিয়ে ?

মায়া লাগে, মানি। কিন্তু তাই বলে তামদীর জ্বন্থে কি দে কেরানি হবে ? তার বাইরে কি আর তার কাজ নেই ? হয়ে-ওঠা নেই ? হাঁা, জানি। বলবে, এর আগে কী হয়ে উঠেছিলে তা আর জানতে বাকি নেই। কিন্তু ভার আগে ? ধুলো জমে-জমেও বারুদের স্থূপকে ক্ষয় করতে পারে নি। সেই বারুদের স্থূপে তামসী কি হবে না অন্তর্গ অগ্নিকণা ?

'একটা দেশলাই দিন তো।' তামসী এসে হাত পাতে।

'এই না সেদিন দেশলাই নিলে!'

'আমি নিলুম না আপনি! দিনে কটা সিগারেট খান তার হিসেব রাখেন?'

পকেটের দেশলাইটা অকাতরে দিয়ে দেয় অধিপ। বলে, 'আগুন খুব শস্তা ? তাই না ? ফদ করে কাঠি ঘদলেই জলে উঠল! কিন্তু এ ভাবে কাঠি পোড়াতে থাকলে তু' দিনেই পুড়ে দাফ হয়ে যাব।'

'আমার জ্বলন্ত কাঠির আন্দেক দিয়ে ধরিয়ে দিতে পারব আপনার মুখের দিগারেট।' আধ-ভতি বাক্সটা তু' আঙ্গুলে করে নাড়তে-নাড়তে তামশী হাসতে থাকে।

'কিন্তু কী করবে এখন দেশলাই দিয়ে ? এত রাতে নতুন করে ফের উন্থুন ধরাবে না কি ?'

'না। আমার ঘরের আলোটা ফিউজ হয়ে গেছে। মোমবাতি জালাব।'

তামদী মোমবাতি জালায়। একটি থেকে আরেকটি। দেই ঠাণ্ডা নরম আলোতে বদে বই পড়ে।

উদ্বেল নেই, উচ্চাশা নেই। চাকরির থোঁজে টই-টই করে আর টহল মারা নেই। চড়ারঙের বিজ্ঞাপন হয়ে নিজেকে প্রাকট করা নেই। ঘন সবুজ পাতার আড়ালে চাঁপা কলিটির মত যেন লুকিয়ে আছে। যেন সমস্ত সন্ধানের সমাধান মিলে গিয়েছে তার। যেন এর বেশি আর কিছু তার চাইবার ছিল না। বৈরাগীর হাতের একতারার মত এই এককালি সংসার। এই গৃহ রচনা ়ু যেন সব কিছু সে পেয়ে গিয়েছে। এই যেন তার কীর্তি, ভার কৃতার্থতা।

একেক সময় বিশ্বাস হয় না অধিপের। মনে হয় এক চমক ঘুমিয়ে নিচ্ছে নিরালায়। তদ্রার ঘোর কেটে যাবে এথুনি। দূর হতে একদিন ডাক শোনা যাবে মরণের। সেই ডাকের জত্যে কান খাড়া করে রয়েছে। তার সমস্ত শান্তির মাঝে কেগে আছে সেই উদ্মনতা।

মাঝে-মাঝে বাইরে বেরোয় তামসী। একা-একা। কোথায় গিয়েছিলে? একটা বাড়ির থোঁজ করছি। বাড়ি? কেন, এটার কী হল? অধিপ অলক্ষ্যে চমকে ওঠে। এ বাড়িটা অনেক বড়, অকারণে ভাড়া বেশি। ছটি প্রাণীর জন্মে তিনটে হরের প্রয়োজন নেই। ছোট ফ্ল্যাট হলে ভাড়ার অনেক সাঞ্জার হয়। আজ এত দেরি হল ফিরতে? অনেক দূর গিয়ে পড়েছিলুম। কী ঝোঁক হল, ফিরলুম পায়ে হেঁটে। প্রসা বাঁচালুম। এক দিন অটেল প্রসা ছিল অধিপের। উড়িয়ে দিয়েছে, পুড়িয়ে দিয়েছে। কোনো কল্পনা ছিল না, সংকল্প ছিল না। যথন যেমন খুশি তথন তেমন ব্যয় করেছে। আর দেটাতে সিচ্ছিই সে খুশি কিনা বায়ের প্রাবল্যে তাও বিচার করে দেখবার সময় পায়নি। আজ যদি সে প্রসার কিছু অবশিষ্ট থাকত, তবে কা করত অধিগ ? চাল-ডাল কিনত ? হাঁড়ি-কুঁড়ি? বিছানা-বালিশ ? আরো কিছু বেশি থাকলে সক্ষয় করত হিসেবীর মত? স্বার্থপর ভবিস্তাতের কথা ভেবে বর্তমানকে রাখত কুশন করে। আগের মত আরো জানেক থাকলে নিরিবিলি দেখে জমি কিনত এক টুকরো গ তারপর তামসীকে বলত, 'তোমার মনের মত করে নতুন বাড়ির নকসা আঁকো এইবার!'

'জমি কিনেছেন ?' তামসী এসে জিগগেস করে থেকে-থেকে। 'জমি কিমুন। পতিত হোক, অনাবাদি হোক, হাজাশুকা হোক, জমি কিমুন। একসঙ্গে অনেকথানি জমি, ঢালা জমি, মাঠ-ছাড়ানো মাঠ। তারপরে আস্থন আমরা দলে-দলে লেগে যাই চাষ করতে, মাটি থেকে সোনা ফলাই। কি, পরের কোম্পানির শেয়ার বেচছেন? নিজে একটা কোম্পানি খুলুন। মাটি থেকে সোনা ফলাবার কোম্পানি। আর, শুধুই কি মাটি? মানুষ নেই তার সঙ্গে-সঙ্গে? আর সেই সব মানুষ কি এই মাটির মতই সব-কিছু-সহ্থ-করা নির্বোধ জডপিও নয়?'

শুধু মাঠের স্বপ্ন ? ফদলের স্বপ্ন ? জীবনাতের জন্মান্তর।

অধিপ ঝাঁজিয়ে ওঠেঃ 'একলপ্তে গা-ঢালা জনি পেতে হলে অনেক ছাদ-দেয়াল ভেঙে ফেলতে হবে, উপড়ে তুলতে হবে অনেক গাছ-গাছড়া। পুরোনো ইমারত না ভাঙতে পারলে কী করে নতুন ভিত্তির পত্তন হবে ? না, আমি ভাঙবার দলে, আমি—'

কিন্তু কী তুমি ভাঙছ জিগগেদ করি ? আমি ভাঙবার দলে, আমি নিজেকে ভাঙছি। ভাঙছি আমার আভিজাত্য। আমার শিক্ষাদীকার অহংকার। আমার দেশপ্রেমের অহমিকা। ভাঙতে-ভাঙতে নামিয়ে আনছি নিজেকে।

একদিন তুপুরবেলা খুব উত্তেজিত হয়ে বাড়ি ফিরল অধিপ। হাতে একটা চাবুক। শংকর মাছের লেজ হয়তো।

'চলো। একুন। ট্যাক্সিনেব একটা।'

তামসী সেলাই করছিল। নিচের ঠোঁটের উপর সুঁচটা দাঁত দিয়ে চেপে ধরে কাপড়টা খুলে-খুলে দেখছিল আর কোথায়-কোথায় ছিঁড়েছে। সুঁচটা আলগোছে তুলে নিয়ে ঠোঁট কাঁক করে তাকিয়ে রইল তামসী।

'শয়তানকে শায়েন্তা করতে হবে। ছাল-চামড়া তুলে দিতে হবে পিঠের। ওর প্রেস ভেঙে গুঁড়ো করে দিয়ে আসতে হবে।' 'কার ?'

এই দেখ। একটা বাঙলা সাপ্তাহিক। কৃষ্ণগোবিন্দের কাগজ। আমাদের নিয়ে কী লিখেছে যা-তা, মাতালের মত, ইতরের মত। পাশ-কাটিয়ে যাবার বাইরে চলে গিয়েছে এবার। পাগলা শেয়াল যথন বেরিয়ে পড়েছে দিনের আলোয় তখন তাকে লাঠিতে ঘায়েল না করে উপায় নেই।

পড়তে-পড়তে তামদীর নাক-মুখ নরম হয়ে উঠল। হঠাৎ থেমে পড়ে জিগগেস করলে, 'কিস্তু আমি যাব কোথায় ?'

'ওর আফিসে। এই চাবুক হাতে নিয়ে। আচ্ছা করে কষে দেবে ছু ঘা।'

'আপনি শুধু সঙ্গে যাবেন? একজন ফটোগ্রাফার থাকবে না ?'

'ফটোগ্রাফার দিয়ে কী হবে ?'

'বা, এমন একটা দৃশ্যের স্ন্যাপ নেবেনা ? দেখানো হবেনা সিনেমায় ?' তামসী হাসতে লাগল। নিচের ঠোঁটের উপর সূচ কামড়ে ধরে কাপড়ের ছেঁড়া খুঁজতে লাগল।

'এততেও তুমি আগগুন হয়ে উঠছনা ? এর মাঝে দেখতে পাচছনা তুমি জ্ঞানাঞ্জনের কদর্য উল্লাম ?'

'না।' দেলাই করতে করতে আনত চোথে তামদী বললে, 'আমি এর মাঝে কৃষ্ণগোবিন্দর কলমের শক্তির সন্তাবনাকে দেখছি।'

সম্ভাবনা। এর মাঝেও তামসীর ফসলের স্বপ্ত। নতুন প্রস্থরচনা।

'হ্যা, দেখছি, একদিন এই কলন আমাদেরই কাজে লাগবে, আমরা যারা দেশের দীপবাহী হব। সেদিন আমাদের সঙ্গে সেও দেশের কুলকীর্তি গাইবে দেখবেন, কলমকে জালাবে মশালের মত। কী হবে ঐ কলম ভেঙে দিয়ে ? এমন একটা অবস্থায় নিয়ে আমুন দেশকে যথন কৃষ্ণগোবিন্দ, প্র্যন্ত ব্যর্থ থাকবে না, ষজ্ঞে সেও সমিধ এনে দেবে—তার এই কলম। ভেঙে কেলে লাভ নেই, বদলিয়ে ফেলুন। ওর ভুলে-যাওয়া নাটকের পাঠটা ওকে ধরিয়ে দিন মৃত্রুরে।'

মৃত্রুরে। অসম্ভব। অধিপ বেরিয়ে গেল হতাশের মত। ছিন্ন বস্ত্রে জ্বোড়াতালি দেবার তার সময় নেই।

কিন্তু কে-একটা লোক বাড়ির সামনে ঘুর-ঘুর করছে না ?

'कि? की ठांडे अथारन?'

'দত্ত-দিদি এখানে আছেন?'

সে আবার কে। তুমিই বা কে।

বাসুদেবকে তামসী এক নজরেই চিনতে পারল। জ্ঞানাঞ্জনের আফিসে তাদের

কামরার বাইরে টুল পেতে বসে থাকত। ক্রলিং-বেল টিপলে ছিটকে চলে আগত ভিতরে, ছকুম বাজাত। কিন্তু, ব্যাপার কী। কোথায় কে আজ ঘন্টা বাজিয়েছে।

মন্ত্রীত্ব পাননি জ্ঞানাঞ্জন। সেই থেকে মেজাজ তেরিয়ান হয়ে আছে। বলছেন, মন্ত্রীত্ব ভেঙে দেনেন তুমাদে। কিন্তু তার আগে আমাদেরই মাথা ভাওছেন। কলিং-বেলে এক আঙুলের বাড়িতে আমি ঘরে ঢুকিনি, শেষকালে হাতের তালুতে বাড়ি দিতে হয়েছে, সেই অপরাধে চাকরি গিয়েছে আমার। তারপর ? তারপর আফিসের আর-যত দারোয়ান সবাই ধর্মঘট করেছে। এ আফিসে মোটে তারা দশ জন। ধর্মঘট করার জন্তু বাকি নয়জনকেও বরখাস্ত করা হয়েছে। আশ্চর্ম, নতুন লোক পাওয়া যাছেছ তাদের খালি জায়গায়। মোটে দশজন কিনা। এখন তবে কী ভাবছ ? জ্ঞানাঞ্জনের আরো যে তিনটে আফিস আছে সেখানে সবশুদ্ধ আছে জন পঁচিশেক। তাদের মধ্যে এই অসম্ভোষ সংক্রোমিত করে দিতে হবে। কিন্তু বিশেষ স্বফল হচ্ছে না। কেউ-কেউ নলছে তোদের আফিস তো আমাদের কি। তাদের উপর চলছে যখন সনান মনিবানা তখন তাদেরও কি সমান সরিকানা নয় ই কিন্তু কে তাদের বুবিরে বলে ?

'তা, আমার কাছে এসেই কেন ?' তামসী অপ্রতিভের মত তাকিয়ে রইল।

'আপনাকেও তো সামাদেরই মত অন্যায় ভাবে তাড়িয়ে দিয়েছে। তাই আমাদেরই দলের লোক ভো আপনি।'

ভামদীর বুক আনন্দে উথলে উঠল। দলের লোক। এক মন্ত্রশিশ্য। এমনিতে কত নিম্নস্তরের লোক এই বাসুদেব, শিক্ষার ও সংস্কৃতিতে কোণায় সে পড়ে রয়েছে; সাধ্য কি দে দাঁড়ায় এদে তাব সমতলে, কিন্তু আজ, কেন কে জানে, হঠাৎ মনে হল তারা প্রতিবেশী, তারা একধ্যা। তারা অভিন্ন পরিবার। এক রথের একই রশিতে তারা টান দিয়েছে। এক যুদ্ধে এক জয় তাদের কাম্য। বুকের মধ্যে দৃঢ় একটা সাহসের স্পর্শ পেল তামদী, এই অচেনা, অগণ্য বাসুদেবও তার সহায়, তার সুহৃদ, তার আপনার লোক। তার গুরুভাই। একদৃষ্টে তানকক্ষণ দে তাকিয়ে রইল বাসুদেবের দিকে। তার প্রশক্তি, ঐ স্বাস্থ্য, ঐ প্রতিজ্ঞা—এতে তামদীরও স্বন্ধ আছে। আর, তার যা আন্তরিকতা তাতেও এই সর্ব্যান্তদের অধিকার।

আমাকে কী করতে হবে ?

'তৈরী করতে হবে আমাদের। যাতে আমরা না ভেঙে পড়ি, হেরে যাই। যাতে বাড়তে পারি আমরা, দলে বড় হতে পারি। আমি কী বলব।'

অধিপের দিকে তাকাল তামদী। বললে, 'যাবেন ?'

'যাব।' অধিপ লাফিয়ে উঠল। দূর থেকে সে যেন জলকল্লোল শুনতে পাচ্ছে। জলকল্লোল।

শান-বাঁধানো মারি-সারি খাপরেল, কোনোটা মাটির, কোনোটা বা টিনের বেড়া।
যুপচি গলি, ঘেঁসাংগি চলতে গেলে একজনকে পাশের নর্দমায় পড়তে হয় পা মচকে।
ডাইটবিনের জায়গা নেই বলে ষেখানে-সেখানে আঁস্তাকুড় জমে আছে। এখন সন্ধে-বেলা,
ধোঁয়া দিয়েছে ঘরে-ঘরে। ঘর ? না এগুলো খুপরি ? যেখানে কায়ক্রেশে ছজনে মাথা
শুঁজতে পারে সেখানে গাদি মেরেছে প্রায় সাত-আটজন। তবু তো এটা সম্রাস্থ বস্তি,
থাকে ট্রাম-কণ্ডাক্টর, বাস-কণ্ডাক্টর, আসিসের দারোয়ান, ইলেকট্রকের মিস্ত্রি। কেউ-কেউ
বা একেকটা কুঠরিতে একেকটা পরিবার নিয়ে। দোকানের বেচনদার, কর্পোরেশনইন্ধুলের মাফার, খবরের কাগজের হরকরা। হর-রক্ষের মান্ধুষের জনতা। তবু যেন
এরা পদে আছে, জীবনে বহন করতে জীবিকার পদরী। মান্টারের বাড়ির ছেলেরা পড়া
পড়ছে, খবরের কাগজের ফিরিওলা রাজনীতি বলছে, আফিসের দারোয়ানরা স্থর ভাঁজছে
রামায়ণের। সবাই নিজের মর্যাদায় পৃথক। তবু কেউ ঘেন ঠেলে, উঠতে চাইছে না,
ভদ্রতার যেটুকু অবলেপ এখনো লেগে আছে জীবনে তাই তারা রাখতে চাইছে বাঁচিয়ে।
একেবারে কাঁচা মাটির বন্তিতে তো তারা বাদা নেয়নি, তারা তো বানভাসি নয়, নৌকোর
তলা তো ফুটো হয়ে যায়নি তাদের, এই তাদের সান্থনা। হয়তো বা একটু অহংকার।

চাঁই তু'জন দারোয়ান আছে এ বস্তিতে। নাথুলাল আর রামকরন। না, তারা কিছু গোলমাল করতে রাজি নয়। এ বাাপার তাদের এলেকার বাইরে। এক জাতের লোক হয়েছে বলে কী হয়েছে, সবাই মিলে জাত খোয়াবার মানে নেই। দেশে তাদের ভিটে আছে, দে ভিটেতে সর্মের চাষ বসাতে চায়না তারা।

অধিপ বললে, 'এখানে হষেকা। আরো নিচে চল।'

'সেখানেও কি কিছু হবে ?' তামদী হাসল প্রায় পরাজয়ের লজায়।

আরো নিচে নেমে এল তারা। খোলা, কাঁচা মাটি, কাদা আর চট। ইট-সুরিক বলটু-ইক্সুপের লেশ নেই। দব জায়গায় মাটির মালিছা। কুলিমজুরের আস্তানা। যত নাজেহাল-নাস্তানাবুদ হায়রান-পারেশানের ভিড়। পদহীন, পদবীহীন পদাতিকের দল। একটা অন্তত আবিকার। পানওয়ালা, ফিরিওয়ালা, কসাই, ঝাঁকামুটে, ছাতা-সারা, চাবিসারা, ছুতোর, রাজ, গাড়োয়ান, চাকর, বেশ্যা, ভিক্ষুক। সমস্ত মিলে একটা অথও ভবিশ্বং।
অধিপ উল্লসিত হয়ে উঠলঃ 'এইখানে।'

'এইখানে।' মুগ্রের মত তামসী আর্তি করলে। বললে, 'কিন্তু এইখানে কারা ? ওরা না আমরা ?' এক মুহূর্ত তার মুখের দিকে স্থির হয়ে তাকিয়ে রইল অধিপ। যেন কী পড়ে নিলে। বললে, 'হাঁ।, ওরাই। আমরা আগে কিছুই বুঝতে পারিনি কি দিয়ে কী হবে, কী হতে পারে। অহংকারই ছিল, শক্তি ছিলনা, কেননা অসংখ্য ছিলুম না আমরা। আমাদের অসংখ্য হতে হবে। অসংখ্য হতে পার্লেই আমরা স্তিত্বারের অশঙ্ক হব।'

আর, অসংখ্য হতে হলে মিলতে হবে এক সমতলে। এক অভাববোধের বেদনার তীব্রতায়। অধিপকে কথায় পেয়েছে। নিঃস্বতার মধ্য থেকে গড়ে তুলতে হবে পরম-প্রাপ্তির পৃথিবী। অনেক কাটাকুটি করে একটি পরিকার পৃষ্ঠায় এসে লিখতে হবে নতুন পরিচেছদ।

'কিস্তু ওদের সঙ্গে মিলবেন কি করে ? ওদের যা নেই তা কি আপনারো নেই !'

'একটা অসীম জিনিস আমাদের নেই। সেইটেই আসল জিনিস। সেইখানে আমরা সমান।'

এইখানেই বারে-বারে ঘোরাত্বরি করতে লাগল তারা। কিন্তু কিছুতেই কিছু যেন করে উঠতে পারছে না। কেবল তাল-তাল কাদা, প্রাণহীন। এত রোগ এত ছঃখ এত দারিদ্রা, কিন্তু পঢ়া ঘা, ব্যথায় যেন যন্ত্রণা নেই। মরে থাকবার মুখে থেকেও যেন মরিয়া হয়ে উঠতে পারে না। সার-সার পিঁপড়ে। গত থেকে বেরিয়ে নিরাশ্রায়ের মত আবার গত খুঁজে বেডাচ্ছে।

'হোক কাদা, কিন্তু এই কাদা থেকেই মূর্তি গড়ব আমরা। পুরাকালে দেবতা গড়েছি, এবার গড়ব মানুষ। প্রাণপ্রতিষ্ঠার মন্ত্র হবে প্রাণধারণের যন্ত্রণা। সেই যন্ত্রণায় ওদেরকে বাঁচিয়ে তুলব। হোলই বা না পিঁপড়ে, কিন্তু ওরা যে অগণন এইথানেই আমাদের মূক্তি। পিঁপড়ের মধ্যেও শৃংখলা আছে, সংঘশক্তি আছে। পিঁপড়েও ছোট নয়।'

'আপনি এখনো কথাতেই বিশাস করেন।'

হয়তো তাই। কিন্তু কথা না হলে কাজেই বা বিশ্বাস আসবে কোথেকে ? কোথেকে আসবে উজ্জ্বলতা ? বারে-বারে বলতে-বলতে কথাই একদিন কাজ হয়ে উঠবে।

'আপনার কি মনে হয়না আমাদের গায়ের জামার থেকে ওঁদের গায়ের চামড়াটা ওদের কাছে বেশি মূল্যবান? আমাদেরকে তাই ওরা বিশাদ করতে পারছেনা পুরোপুরি। আমাদের তঃখে ওদের তঃখ পারছেনা জীবস্ত হতে।'

কিন্তু ইচ্ছার যদি সাধুতা থাকে, তবে একদিন খুঁজে পাব প্রতিধ্বনি । সেইটেই আমাদের আশা, বলতে পারো নেশার মতো। দলিত দ্রাক্ষার থেকে একদিন বেরিয়ে আসবে মদিরা। আর, সেদিন সেই মদিরায় দলিত দ্রাক্ষার ছুঃধের কথা হয়তো ভুলে যাব। হাতিকলের কুলিদের ক'জনকে নেরেছে ঠিকেদার। পাণ্ডা-প্রধান তুজনকে বরখাস্ত করেছে। আর যায় কোথা! হাতিকলের কুলিরা ধর্মঘট করলে। শুধু হাতিকলে হলে চলবে কেন নিয়ে যেতে হবে ঘড়িকলে, ভাজাই কলে, বোস্বাইকলে। গাঁটঘর, সেলাইঘর, ভাইসঘর, ঢালাইঘর। ইঞ্জিন্মর, বাতিম্বর, বাইল্ট্যর প্রস্তু। এ রাজি হয় তো ও-রাজি হয় না, এ স্বার্থ ছাড়ে তো ও স্থাবিধে নিয়ে ব্দে।

মালিকের তরফ থেকে ধর্মট ভেঙে দেবার জন্মে তোলপাড় হচ্ছে, যাতে আর ছড়াতে না পারে তার তোড়জোড়। ভয়, প্রালোভন, যত রকমের কারসাজি। অনেক কর্মী এসে হাত মেলাচ্ছে অধিপের সঙ্গে। কিন্তু সমরেশ কই ? কোথায় তাঁর চাঁদার বাক্স ?

সমরেশ কী করছে কেমন আছে, জিগগেস করতে ইচ্ছে করত বাসুদেবকে। করেনি, কেননা আশা করত হামসী, ঠিক সময়ে দেখতে পানে ঠিক জায়গায়। একদিন দেখতেও পোলে তাই। র্টি-ঝাপসা রাত্রে, কুলি-বস্তিতে। ঘাসী রামের পাশের ঘরেই রাজীরাম। রাজী রাম ধর্মঘটী, ঘাসী রাম উলটা-বুঝ। তুজনে ভাই, তুদিকের মাতব্বর। ঘাসী রাম মনিবের থেকে দেদার টাকা খাচেছ, আর আঁচড়ে-পিচড়ে কত কন্তে ক'টা টাকা জোগাড় করে এনেছে রাজী রামের জন্যে।

অধিপ গেছে আরেক ইাবেলিতে, রাজী রামের ঘরে বদে তামদী স্বাইর থোঁজ-খবর নিচ্ছে, কে কবে ছিটকে পড়ছে বাইরে, ছ্যমনের খপ্পরে। বড় রাস্তায় মোটর দাড়াল কাব। কে অসমান পায়ে কাদ! বাহিয়ে-বাঁচিয়ে চলে এল ভিজরে। গা ঢাকা দিয়ে একেবারে ঘাদী রামের ঘরের মধাে।

'কে না জানে, এমনিই ওর হাল-চাল। বদমাস, মাতাল। বেটিচুরির জভে দায়মূল হয়েছিল।'

কান খাড়া হল তামদীর।

'আর ও তো তোমার সাদি-করা পরিবার নয়। বাদশার যেমন বাঁদি, বোষ্টমের যেমন ঠাকরুণ, তেমনি তোমার এই সূজ্জি বেওয়া। ওকে দিয়ে এক নম্বর নালিশ ঠুকে দিতে কেতি কি ? তোমাদের ঘরে চুকে হল্লা করেছিল তো একদিন। এবার একদিন সূজ্জিকে হল্লা বাধাতে বলো। মনিবের হাতে ইনাম আছে ইলাহি।'

'भाश करतन वातू। धर्भघष्ठे ना मानि, किन्नु धर्माक भानव।'

'রাথ তোমাদের মত অনাস্ষ্টির কথা। আর কিছু নয়—টাকা, চাকরী, প্রমোশন। ধর্মঘটই বা কিসের জন্ম? সেই টাকা, চাকরী, প্রমোশন।'

ভামদী উঠে দাড়াল।

'না, বাবু, তা পারবে না স্থৃঙ্জি। দত্ত-দিদি তাকে বহিন বলে।'

'আর তোমার দত্ত-দিদিটিই বা কি? খোদ মনিবেব বাঁধা ছিল একদিন। এখন উড়ুকু হয়েছেন।'

তামদী বেরিয়ে এদে দাঁড়াল দরজার কাছে।

'না বাবু, মারপিট করতে বলেন করতে পারি। টাকা খেয়েছি, মার খেতেও ভয় করিনা। কিন্তু বেসরমের মত বেইমানি করতে পারবনা।'

'এটি কে ? নতুন এসেছে বুঝি ? এটিকে ধরোনা। সূজ্জি বিবি না পারেন, চান্দ বিবি পারবেন। টাকা দেব এক মুঠো।'

'কে সমরেশবাবু না ?'

বৃষ্টি-বুলানো অন্ধকারে ভালো করে ঠাহর করতে পারেনি সমরেশ। কিন্তু কণ্ঠস্বরটা চাবুকের প্রহারের মত।

'আপনি—'ছিটকে লাফিয়ে পড়ল সমরেশ।

'খুব চুটিয়ে চাকরী করছেন বৃনি! ত হু করে বৃনি প্রমোশন হয়ে গেছে! যতক্ষণ নিজের কিছু ছিল না বা অল্প ছিল ততক্ষণ বুঝি গরিবের জন্মে বৃক্টা বিদীর্ণ হয়ে যেত। আর এখন কাজে বহাল হয়ে, মই বেয়ে উপরে উঠে গরিবকে কলা দেখাচ্ছেন। পালিয়ে যাচ্ছেন কি! ঘাসীরামদের এখনো দলে আনতে পারিনি; পারলে, ওরা কেউ আপনাকে আজ এমন করে পালিয়ে যেতে দিত না।'

এবার আর কাদা বাঁচাবার মানে হয় না। পা কি মাটিতে পড়ছে না শৃত্যে থাকছে তাই বা কে লক্ষ্য করে।

এর পরে সভ্যি-সভ্যি একটা মারপিট হয়ে গেল।

মারপিট আর কিছু নয়, অধিপ আর তামদী যখন ফিরছে কুলি-বস্তি থেকে, অন্ধকার ডোবার ধার দিয়ে, তখন অধিপকে লক্ষ্য করে গায়ে-মাথায় কতগুলি লাঠি পড়ল আচমকা। দক্ষে তামদী ছাড়া আর কেউ নেই, তামদীই ঝাঁপিয়ে পড়ল চেউয়ের মত। নিজের শরীর দিয়ে অধিপকে নিমেষে অবলুপ্ত করে দিলে। চেকে রাখল ছুর্ভেছ বেফ্টনীতে। নিমেষে স্তব্ধ হল আক্রমণ।

তামসীর ঘরে, তক্তপোষে, মুহামান হয়ে হয়ে আছে আধিপ। মাথায়, ঘাড়ে পুরু করে ব্যাণ্ডেজ বাঁধা। শিয়রে চিত্রাঙ্কিতের মত বিষাদমুখে বসে আছে তামসী। আর অধিপের মুখের দিকে এক দৃষ্টে চেয়ে দাঁড়িয়ে আছেন প্রমথেশ।

ভিনি যে কা পাননি তাই যেন আজ দেখছেন স্বচক্ষে। তা মন্ত্রীত্ব নয়, নয় আরো প্রভূত প্রতিপত্তি। ও-সব ভূচ্ছ, ব্যঙ্গময়। কিম্বা কা পেলেন, তাই যেন দেখছেন অধিপের মূথে। তাঁর সমস্ত আরাম-আলস্থা, সমস্ত অশুচিতা তাঁকে ধিকার দিয়ে উঠল। একদিন তাঁরই উপর প্রতিশোধ নেবার জন্মে অধিপ রক্ত চেয়েছিল, আজ নিজের মাথার রক্ত দিয়ে তাঁর সেই পাপের প্রায়শ্চিত্ত করছে।

'ডাক্তার আবার আসবে বলেছে?'

'দরকার হবে না বলেছেন।' তামসী কুষ্ঠিত-কাতর চোখে তাকাল প্রমথেশের দিকে। বললে, 'রাত এখন অনেক হয়েছে, আপনি বাড়ি যান। কিছু ভাবনা নেই, আমি জেগে আছি সারা রাত। কাল সকালেই আপনাকে খবর পাঠাব।'

'ওর ঘুম ভাঙলে বোলো না যেন আমি এসেছিলুম।' 'বলব না ?'

'না, এবার যখন আসব, ওর জাগার মধ্যে আসব। তখন আর আমার ভয় থাকবে না, ও আমাকে তখন ঠিক চিন্তে পারবে।'

শেষ রাত্রের দিকে অধিপের ঘুম ভাঙল।

ঘুমের মধ্য থেকেই বললে, 'এবার নিশ্চয় ওদের খুব কাছাকাছি এসে পড়েছি আমি। তাই না ? এবার নিশ্চয় ওরা আম।কে ঠিক চিনতে পারবে।'

শুধু কি ওদের কাছাকাছি? তোমার কাছাকাছি নয়? এ কার ঘর, কার বিছানা, কার প্রতিরাত্তির নির্জনতা ? তাকে আবৃত করে কার এই দেয়াল ? কার দেই তরঙ্গ-তুর্গ ? দেই আবরণের শক্তি, আবরণের উষ্ণতা ?

মৃত্ব একটা বেগুনি আলে। জলছে। অধিপ ডাকলঃ 'তামসী।'

'ভাল আছেন গ'

'আছি। তোমারও তোলেগেছিল নিশ্চয়। কোথায় ?'

'হাতে। ও কিছু নয়।'

'দেখি।'

দেশবার কথা নয়। তবু অধিপ তামসীর হাত ধরে রইল! যেখানে তার ব্যথা সেখানে রাখতে চায় তার স্পর্শের কোমলতা।

'তুমি ঘুমোবে না আজ ?'

'ইচ্ছে তো আছে। কিন্তু আপনি জেগে থাকলে নিশ্চিম্ভ হয়ে আপনারই এক পাশে শুয়ে পড়ি কি করে ? হাত ধরে টেনে রাখলে কেউ ঘুমুতে পারে টান হয়ে ?'

অধিপ হাত ছেড়ে দিল। চোথ বুজে ধীরে-ধীরে গভীর নিশাস টানতে লাগল। ডাক্তার এসে ব্যাণ্ডেজ বদলে দিয়ে গেছে, ঘায়ের অবস্থা ভাল, তবে জ্বর যখন একটু আছে, ভাত দেয়া যায় না আজ—নিশি এসে খবর দিল, কে একজন ভদ্রলোক ডাকছে তামসীকে।

কে আবার! সিঁডির কয়েক ধাপ নেমে এসেই দেখতে পেল কালিকিংকর।

আমাদের আপিসে আপনার নামে একটা চিঠি এসেছে। তা আপনাকে পৌছে দিতে এসেছি। বলতে পারেন এ চিঠির সূত্র ধরেই আপনার সঙ্গে আলাপ করতে এসেছি একটু। বলতে পারেন বক্সি-সাহেবই আমাকে পাঠিয়ে দিয়েছেন। তিনি বলতে চান আপনার সঙ্গে তাঁর কোনোই ঝগড়া নেই। যা আপনি চান, যা তাঁর সাধ্য। শুধু অধিপকে ছেড়ে—

স্তম্ভিতের মত কতক্ষণ দাঁড়িয়ে থেকে কালিকিংকরের মুখের উপর তামসী দরজা বন্ধ করে দিলে।

চিঠি ? কার চিঠি ? কে লিখেছে ? ছদ্মবেশে জ্ঞানাঞ্জনেরই পুনঃপ্রবেশ নয় তো ? কিপ্র আঙুলে খামটা ছিঁড়ে ফেলল তামসা। প্রথমেই দেখতে গেল ইতি। কে লিখেছে ?

ইতি তোমার দেবিকা। সেই কত দিনের ভুলে-যাওয়া হস্ত।ক্ষর। দেবিকা চিঠি লিখেছে!

'ভামদী।'

'বলুন।'

'তুমি—আপনি কে?' সন্ধের দিকে তত্ত্রা এসেছিল অধিপের, গলার স্বরে চমকে উঠল হঠাৎ।

'আমি নাস'।'

'তামদী কোথায় ?'

তিনি কি-এক জরুরি চিঠি পেয়ে চলে গেছেন বাইরে।'

'বাইরে—বাইরে কোথায়?'

'কলকাতায় বাইরে। নাম বলে যান নি।'

'আপনাকে ডেকেছে কে?'

'তিনিই।'

'তিনিই! টাকা দেবে কে আপনাকে?'

'আপনার বাবা। সব তিনি ঠিক করে াদয়ে গেছেন।'

অধিপ একবার উঠতে চেষ্টা করল। পারলনা। শরীরে ব্যথার যেন আর শেষ নেই।

## রাসের মেলা

## মাণিক বন্দ্যোপাধ্যায়

আজ রাস পূর্ণিমা। রাসের মেলা বসেছে সহরতলীর থালধারের এই রাস্তা আর তু'পাশে যেখানে যেটুকু ফাঁকা ঠাঁই আছে তাই জুড়ে। নামকরা মস্ত মেলা, প্রতিবছর হয়। দোকানপাট বদে অনেক, দূর থেকে বহুলোক আসে কেনাবেচা করতে, অনেকে দারা বছরের দরকারী মাত্র পাটি বঁটি-দা হাতা খন্তি ঝুড়ি ধামা কুলো ঝাঁটা গেলাস বাটি থালা কেনে এই মেলাতে। মনোহারী কাজের জিনিষ ও সথের জিনিষ, জামা কাপড়, খেলনা পুতুল, খাবারদাবার এসব যতই কেনাবেচা হোক, আসলে গেঁয়ো কারিগরের তৈরী গেরস্তের ওইসব নিত্য প্রয়োজনীয় জিনিষের কেনাবেচাটাই মেলার বৈশিষ্ট্য। পাশে ফাপতে পারে না, রাস্তা চওড়া কম, একপাশে নর্দ্দমার খাতটা আরও সঙ্কীর্ণ করেছে রাস্তাটাকে, মেলা তাই লম্বায় বড় হয়। হরদম লরীগাড়ীর চলনে এবরো খেবরো বড় রাস্তাটা খাল ডিঙ্গিয়েছে কংক্রীটের পুলে উঠে, পুলের খানিক এদিকে ডার্টনে গেছে মেলার রাস্তা খালের সঙ্গে সমাস্তরালভাবে আধমাইল দূরে রেললাইনের তল দিয়ে উত্তর মুখে সোজা। মেলা বসে রাস্তার এমাথা থেকে রেলের পুল ছাড়িয়ে আরও প্রায় পোয়া মাইল দূর তক! মেলা সব চেয়ে জমাট হয় মাঝামাঝি স্থানে, সেখানে ওদিকে আছে রাস্তা থেকে খাল পর্যান্ত অনেকটা ফাঁকা জারগা, আর এদিকে আছে শাখা রাস্তার ফাঁপোলো মোড়। ফাঁকা জায়গায় থাকে নাগরদোলা, পুতুলনাচ আর সার্কাস, মজার থেলা ও নাচগানের তাঁবু। লোক গিজ গিজ করে এখানে।

রাস্তা আর খালের মধ্যে টিন-ছাওয়া ছোট বড় গোলা ও আড়ত, মাঝে মাঝে ছ'একটি জরাজীর্ণ পুরাণো দালান। এখানে যে লাখ লাখ টাকার কারবার চলে, ভাঁটার সময় খালের কাদা ঠেলে দালতি ছাড়া ছোট নৌকা চলতে না পারলেও এও বন্দরতুল্য, তা মনে হয় না—ঠাকুরদাদার জীবদ্দশার শৈথিল্য যেন শুধু মরচে পড়ে মরছে এখানে, আর কিছুনয়! এ পাশের দোকান ও বাড়ীঘরগুলি অনেক উন্নত, যেহেতু আধুনিক।

লড়ায়ের আঁধার বছরগুলিতে নেলা জমে নি। আলো না জালতে পারলে কি মেলা জমে, দিনে দিনে পাততাড়ি গুটোতে হলে। এ বছর শুধু ওই সাঁঝের বাতি না জালবার হুকুমটা বাতিল হতেই মেলা জীবস্ত হয়েছে আশ্চর্য্যরকম। স্বাই যেন হাঁ করে অপেকা করছিল লড়াই শেষ হবার জন্ম যতটা নয়, লড়াই শেষ হলে সাঁঝবাতি জ্বালিয়ে জাঁকজমকের

সঙ্গে মেলা করার জন্য। গায়ে গায়ে ঘেঁষে দোকান বসেছে তিন পো মাইল রাস্তার যেখানে ঠাই মিলেছে সেখানে, ভদ্রলোকের বাড়ীর সামনের একহাত চন্ডড়া রোয়াকটুকু পর্যান্ত ভাড়া নিয়ে। চৌকী পেতে, কাঠের তক্তায় কিন্ধা স্রেফ বাঁশ দিয়ে মঞ্চ বেঁধে, চাঁচের পেড়া ও হোগলার চালা তুলে হয়েছে কোন দোকান, কারো ছাউনি একথানি কুড়িয়ে আনার মত মরচে পড়া ঢেউ টিনের, কারো ছু'খানা রিজেক্ট পিপে, কেটেকুটে হাতুড়ি পিটে সোজা করা ছাদ, কারো খোলা আকাশের নীচে ড্যাম রোদবিপ্তি ড্যাম ফ্যাশনের দোকান—যেমন পটারী কারখানার নল-ভাঙ্গা কেটলি, চলটা-ওটা হাতলহীন কাপ ইত্যাদির দোকান—দোকানটাই যেন ঘোষণা যে বড়লোক বাবুদের জিনিয়, একটু খুঁতওলা জিনিয়, তাতে আর কি হয়েছে, এখানে কিনতে পাবে এমন সন্তায় তোমার পয়সায় কুলোর, এ স্থযোগ ছেড়োনা, টিনের মগে চা না খেয়ে বাবুর। যে কাপে খান সেই কাপে, শুরু একটু চলটা-ওঠা হাতলহীন কাপে চা খাও। আর সত্যি কথা, কাপ কেটলির দোকানে কি ভীড় মেয়েপুরুবের, চা খাওয়া যায় ন'মাসে ছ'মাসে সদি কাসির ওয়ুপ হিসেবে, বিয়োনি মেয়ের ব্যথার জোর বাড়িয়ে তাকে রেহাই দেবার টোটকা হিসাবে।

খাতু বলে, 'মেলা নাকি ? মেলা ? মেলায় তো যামু তবে আইজ !' দত্তগিন্ধীর গা জ্বলে যায় শুনে,—প্রায় দেড়বছর কাজ করছে যে মন-মরা খাটুনে

দত্তাগন্ধার গা জ্বলে যায় শুনে,—প্রায় দেড়বছর কাজ করছে যে মন-মরা খাচুনে ভাল বিটা হঠাৎ মেলার নাম শুনেই তাকে আহলাদে উল্লাসে ডগমগিয়ে উঠতে দেখে।

মুখ ভার করে বলে, 'খাহু, কি করে মেলায় যাবি আজ ? আমার শরীর ভাল না। উনি আজ একটায় আসবেন, খেয়ে দেয়ে উঠে আমায় একটু না পেলে, খোকা গোলমাল করলে—'

দত্তগিন্ধী হেদে কেলে, 'বুঝছিস তো খাছ ? হপ্তায় একটা দিন ছুকুরের ছুটি, তাও আধ্যানা। খোকা কাঁদাকাটা করলে বড় রাগেন। উনি বিকেলে বেরোবার আগে তো মেলায় তোর যাওয়া হয় না।'

'অ মা!' খাছ বলে অবাক হয়ে, 'তা ক্যান যামু ? বেলা না পড়লে নি কেউ মেলায় যায়!'

মেলায় যাবার নামেই যেন বদলে গেছে খাতু। তুর্ভিক্ষের বক্তায় কুটোর মত ভাসতে ভাসতে এসে ঠেকেছে এই সহরে বাবুদের বাড়ী ঝিগিরিতে। কোথায় দেশ গাঁ। আপনজন, জানাচেনা অবস্থায় অভ্যাসের ধাঁচে দিন কাটানোর স্থুখ আর কোথায় এই বিদেশে খাপছাড়া না-বনা মাসুষের ঘরে দাসীপণা, এই তুঃখে সে একেবারে মিইয়ে ছিল। আজ যেন ডাক দিয়েছে আগের জীবন, ছেলেমাসুষী ফূর্ন্তি আর,উত্তেজনা জেগেছে। চুলে ভাল করে তেল

মেথে স্নান করে খাছ়। দত্তগিন্নীর সাবানটা একফাঁকে মুখে হাতে ঘষে নেয় একটু। টিনের ছোট তোরঙ্গে তোলা সাফ থানটি বার করে রাখে। সেমিজটা বড় ময়লা হয়েছিল, স্নানের আগেই সাবান দিয়ে সাফ করে রেখেছে।

একটা কথা ভেবে খাতু একটু দমে যায়। এই ঘটির দেশের মেলা না জানি কেমন হবে! খোকাকে কোলে নিয়ে গিন্ধীমার পিছু পিছু এক্জিবিসনে ঘুরে এসেছে সেদিন, সাজানো গোছানো আলোয় ঝলমলে চোখ ঝলমানো কাগু বটে সেটা, থ' বানিয়ে দেয় মাসুষকে, কিন্তু মেলার মজা নেই একফোঁটা, প্রাণ ভরে না ঘুরে ঘুরে। ওমনি একজিবিসনকে এদেশে মেলা বলে কিনা কে জানে!

বাবু বেরিয়ে যেতে না যেতে সেমিজ কাপড় পরে খাতু বলে, 'যাই মা ?'

দত্তগিনী মুখ ভার করে বলে, 'যাবার জন্ম তরপাচ্ছিদ দেখি! যা, কিন্তু তাড়াতাড়ি ফিরবি, দেরী করিদ নে।'

কংক্রীটের পূলটার নাচে মেলার এ সাথায় পৌছে খুসাতে হাসি ফোটে খাতুর পুরু ঠোঁটের ফাঁকে মিশিঘ্যা কালো মজবুত দাঁতে। এ মেলা মেলাই। গরীব গেঁয়ো মেয়ে-পুরুষের ভিড়, রঙীন কাগজের ঘুর্ণী, ফুল, বাঁশের বাঁশার ফেরিওলা, মাটির ডুগড়ুগি, বেহালা, পুতুল, কাঠের খেলনা, তেলেভাজার দোকান, হোগলার নীচে মাটিভেই যা কিছু হোক বিছিয়ে পশরা সাজানো—সব আছে! পুলকে কেমন করে ওঠে মনটা খাতুর। হায় গো, কেউ যদি একজন সাথী থাকত তার।

পায়ে পায়ে এগায় খাছ্ এদিক ওদিক চেয়ে চেয়ে থেমে থেমে ঘুরে ঘুরে পিছ ফিয়ে এপাশ ওপাশ গিয়ে গিয়ে। কিনবার জন্য, যা কিছু হোক কিনবার জন্য, মনটা তার নিসপিস করে। পিঠে সে অনুভব করে আঁচলে-বাধা কাঁচা একটা টাকা আর খুচরো এগার আনার চাপ। কোমরের উচ্চলের কোণেও বাধা আছে একটাকার চারটে নোট। জীবনে আর কখনো কোন মেলায় খাছ্ এত টাকা পয়সা নিয়ে যায় নি, তাও আবার সব তার নিজের রোজগারের টাকা পয়সা। বাপভায়ের কাছে চেয়েচিন্তে, একরকম ভিক্ষে কয়ে কয়েক গণ্ডা পয়সা নিয়ে সে মেলায় যেত, আজ এসেছে নিজের কামানো চার টাকা এগার আনা নিয়ে। টাকা থাকার মজাটা যেন থয়ালও করে নি খাছ্ এতদিন, আজ যেন তার প্রথম মনে পড়ে যে দন্তগিয়ীর কাছে তার দেড় ছ'বছরের মাইনের আনেক টাকা জমা আছে, ছ'এক টাকার বেশী কোন মাসেই সে নেয় নি। সে কত টাকা হবে কে জানে! টাকার জােরে বুকের জাের যেন বেড়ে যায় খাছ্র আজ মেলায় এসে নিজের পয়সা যেমন খুসী খয়চ করতে পারবে খেয়াল হওয়ায়।

সেই সঙ্গে এতদিন পরে একটা ভয় ঢোকে খাহুর মনে। এতকালের মাইনের

টাকাগুলি জমা রেখেছে দত্তগিনীর কাছে, হিসেবও জানে না সে কত টাকা হবে, দত্তগিনী যদি তাকে ফাঁকি দেয়, যদি একেবারে নাই দেয় টাকা ? বোকার মত কাজ করেছে, খাতু ভাবে। মাসে মাইনে চুকিয়ে নিয়ে নিজের কাছে টিনের তোরঙ্গে রাথে নি বলে আপুশোষ করে খাতু। হায় গো, টাকাগুলি যদি মারা যায় তার!

কি কিনবে কি কিনবে ভাবতে ভাবতে সোণার একটা আংটি কিনে বদে খাতু বারো আনা দিয়ে। খাঁটি সোণা নয় কিন্তু ঠিক যেন সোণা, কি স্থান্দর যে মাানয়েছে তার বাঁ হাতের সেজো আঙ্গুলে। বিয়েতে একটা আগল সোণার আংটি পেয়েছিল খাতু, বছর না ঘুরতে সে আংটি কেড়ে নিয়েছিল বরটা তার, ফিরে দেবে বলেছিল বটে কিন্তু আয়ও যে বছর খানেক বেঁচেছিল তার মধ্যে দেয়নি। ও মিছে কথা, বেঁচে থাকলেও দিত না, খাতু জানে। তারপর কতকাল আংটি পরার স্থটা খাতু চেপে রেখেছিল, এতদিনে মিটল। কিন্তু না গো, মিটেও যেন মিটল না, প্রথম বয়সের সাধ কি আর মেটে মাঝবয়সে, নিজে নিজের সাধ মেটালে, কেউ আদর করে কিনে না দিলে।

বজ্জাতেরা তাকায়, গায়ে গা ঘষে যায় ছলে কৌশলে, খানিক আগে থেকেই পিছু নিয়েছে ওই বাবুদাজা লোকটা, ফিনফিনে পাঞ্জানীর নীচে গেঞ্জিটা যেমন স্পান্ট, ওর মতলবও স্পষ্ট তেমনি। খাতু ওসব গায়ে মাথে না, রাগ করে না, বিচলিত হয় না। মেলাতে এরকম হয়, কতগুলি লোক এই করতেই আসে মেলায়, মেয়েলাকের গায়ে একটু গাঠেকিয়ে মজা পেতে, পুরুষ হয়ে চোরের মত এইটুকু নিয়ে বর্তে যায়, কি ঘেয়া মাগো! আসল বজ্জাত ওই লোকটা, পিছু যে নিয়েছে একলা মেয়েলোক দেখে, গুণ্ডা না হলে কেউ কথনো দারোয়ান গাড়োয়ানের চেহারা নিয়ে বাবু দাজে। নিক পিছু, য়ুয়ুক সাথে সাথে। বোকা হাবা মেয়ে জেবেছে খাছুকে, টের পাবে ভাব করতে এলে, এই ভিড়ের মাঝে খাছু যথন গলা ছেড়ে সুরুক করবে গাল দিয়ে ওর চোলপুরুষ উদ্ধার করতে।

পড়স্ত রোদের মত তেজ কমে কমে আসে খাতুর আনন্দ ও উত্তেজনার, নিভে যেতে থাকে উন্মাদনা । একা আর কভক্ষণ ভাল লাগে মেলা, কথা কওয়ার কেউ একজন সাথে নেই।

থিদে পায়। এতলোকের মাঝে থেতে লজ্জ। করে খাতুর। ভাজা পাঁপড় কিনে আঁচলের তলে লুকিয়ে ফেলে বাঁ হাতে, ডান হাতে এক এক টুকরো ভেঙ্গে নিয়ে এমন ভাবে মুখে দিয়ে চিবোর যে কেউ টেরও পাবে না পানস্থপুরি মুখে দিয়ে চিবোচেছ না কিছু খাচেছ। এমন সময় কাগু ভাখো কপালের, খাতু সোজাস্থাজি সামনে পড়ে যায় দত্তবাবুর।

তাকিয়ে দেখতে দেখতে দত্তবাবু উদাসীনের মত এগিয়ে যায় পাশ কাটিয়ে, আস্তে আস্তে থামে, ফিরে কাছে গিয়ে বলে, 'মেলা দেখতে এয়েছিস্ ?' যেন, মেলাতে মেলা দেখতে আদে নি খাতু, এয়েছে ঘাস কাটতে। তিরিশের ওপরে বয়স হবে দত্তবাবুর, বিয়ের চার বছর পরে জন্মছে খোকাটি, খোকার তিনবারের জন্মদিন বলে ক'মাস আগে খাওয়া দাওয়া হল বাড়ীতে। টুকটুকে ফর্সা রঙের না-মোটা না-রোগা স্থান্দর চেহারা দত্তবাবুর, মুখখানা ফ্যাকাসে, চুপসানো। দেখে এমন মায়া হয় খাতুর। গিন্নীমা শুষে শুষে শেষ করে দিয়েছে বাবুকে, টাকার জন্ম আপিসে খাটিয়ে আর বাড়ীতে নিজের রাক্ষুণী হিড়িম্বার খিদে মিটিয়ে। আড়ি পেতে সব শুনেছে সব জেনেছে খাতু। বৌ-বর খেলো দেলো শুতে গেল মিলল নিশল ঘুমলো, এই তো নিয়ম জানে খাতু, গিন্নীমা যেন মাগী মাকড়দার মত তাতে খুসী নয়, রাত বারোটায় শ্রাস্থিতে ক্লাস্থিতে অবসাদে মর মর বরটাকে যে করে হোক জাগিয়ে তুলে খাবেই খাবে, বেশী যদি নেতিয়ে পড়ে তো নাঁপিয়ে বলবে, মেয়ে বন্ধু তো গাদা গাদা, কার সাথে কারবার করে এলে আজ যে বিয়েকরা নৌকে এত অবহেলা ?

আড়ি পেতে বাবুর কাতরতা দেখতে দেখতে যেন একশো বিছে কামড়েছে খাছকে, চীৎকার করে বলতে দাধ গেছে, লাথি মেরে রাক্ষ্সীকে বার করে দিয়ে ঘুমো না, কেমন ধারা পুরুষ তুই!

'এই ক' আনা প্রসানে, কিছু কিনিস,' দত্তবাবু বলে খানিকটা কাচুমাচু ভাবে, 'আর শোন খাতু, বাড়ীতে যেন বলিস না আমায় মেলায় দেখেছিস।'

পয়স। পেয়ে থাতু মুচকে হেসে মাথা নাড়ে। দত্তনাবু এগিয়ে গেলে পিছু থেকে জিভের ডগাটুকু বার করে তাকে অবজ্ঞার ভেংচি কাটে। এমনও পুরুষ হয়, বৌষের ভয়ে মনখুশীতে মেলায় আদতে ভরায়!

মেলার মাঝখানের জমজমাট তাংশে আটকে যায় খাতু, সন্ধ্যা ঘনিয়ে আদে এইখানেই। মোড়ের মাথায় মন্দিরের বদলে একটা চ্যাপ্টা ঘরের মধ্যে সিঁতুরলেপা দাঁত-থিঁচানো ভীষণাকৃতি দানবরূপী প্রকাণ্ড দেবতা, খাতু ভক্তি ভরে প্রণাম করে। দাঁড়িয়ে দাঁড়িয়ে খানিকক্ষণ পুতুল নাচ ভ্যাথে, রামায়ণ মহাভারতের রাজা রাণীদের চেয়ে দেখে তার মজা লাগে শণের দাড়িওলা মুনিগুলো আর হন্তুমানকে। মুলো খঞ্জ অন্ধ ভিখারীদের দিকে না তাকিয়ে সে হুটি পরসা দেয় যোয়ান মদ্দ এক ভিখারীকে, কেঁদে কেঁদে ভগবান ভাল করবেন বলার বদলে সে হেড়ে গলায় স্বাইকে শাসিয়ে জিক্ষা চাইছে, তাকে না দিলে তুমি মরবে, ভোমার সর্বর্বনাশ হবে। অনেক কিছু কেনার এত সাধ নিয়েও ওই আংটি আর একটি আশি ছাড়া কিছুই কেনা হয় নি খাতুর, কিছু কিনতে গেলেই মনে হয়েছে, কার জন্ম কিনবে, তার কে আছে, কি কাজে লাগবে তার জিনিষ্টা, তার ঘর নেই, সংসার নেই, সাজাগোজা নেই, আরামবিরাম নেই। কি করতে সে মেলায় এলো, কি স্থুণটা তার হল মেলায় এসে।

আপন মনে এমনভাবে ঘূরে বেড়াতে কি ভাল লাগে মেলায়। এত লোকের হাসি আনন্দ উৎসবের মধ্যে থেকে থোঁচা দিয়ে দিয়ে মনটাতে ব্যস্ততা এনে শুধু খাঁ থাঁ করানো।

মেয়েছেলেরাও উঠছে নাগরদোলায়, তু'জন চারজনে একসঙ্গে, নয়তে। পুরুষ সাথীর সঙ্গে, লজ্জাসরম ভুলে আওয়াজ ছাড়ছে অছুত, দিশেহারা হয়ে আকড়ে ধরছে সাথীকে, খিলখিলিয়ে হাসছে যেন ভূতে-পাওয়ার হাসি। একসঙ্গে ওই ভয় আর ফূর্ত্তি, ওপরে উঠে নীচে নেমে দোল খাওয়ার ওই বিষম মজা আর তীব্র স্থের শিহরণ যে কেমন খাত কি আর জানে না। সাথী কেউ থাকলে সে একটু নাগরদোলায় চাপত, অনেকদিন পরে একটু চেখে দেখত কেমন ভেতরের ওই শিরশির করা।

'কি ভাব গ'

মাঝখানে কোথায় সরে গিয়েছিল, আবার পিছু নিয়েছিল লোকটা পুতুল নাচ দেখার সময়, এখন পাশে এক দাঁড়িয়ে কথা কয়েছে। নেঁনোঁ উঠত খাত্ সন্দেহ নেই, কোঁস করে উঠে এক নিমেষে টের পাইয়ে দিত বাড়াবাড়ি করতে গেলেই বিষ দাঁতে ছোবল দেবে। কিন্তু কথা হল কি, লোকটার কথায় তার দেশী টান। দেশ গাঁয়ের চেনাজানা আপনজন যেন ছল্লবেশে তাকে এতক্ষণ ঠকিয়ে এবার নিজেকে জানান দিল কথা কয়ে। তাই শুধু মুখটা গোমড়া করে বলতে হয় খাতুকে, 'কি ভাবুম?'

'দেইখাই চিনছি দেশের মারুষ তুমি।'

'চিনছ তো চিনছ।'

পাতলা পাঞ্জাবীর নীচে শুধু গেঞ্জি নয়, গেঞ্জি আঁটা চওড়া মোটা শক্ত বুক আর কাঁধ আছে, ঘনকালো কিছু লোম দেখা যায় গেঞ্জির ওপরে। জবরদস্ত গর্দান লোকটার। মুখের চামড়া ক্ষেত্তমজুরের মত পুরু আর কর্কশ। ছু'এক নজরে দেখে নিয়ে খাছ আবার ভাবে আপশোষের সঙ্গে, চাষাভ্যোর এমনধারা বেমানান বাবু সাজা কেন ?

'দোলায় চাপবা ?'

'না **৷**'

'ভর নাই, আমারে কোন ভর নাই ভোমার।' লোকটা বলে হঠাং আবেগের সঙ্গে, পূবের আকাশের সন্ধ্যাকে যেখানে আড়াল থেকেই পূর্ণিমার চাঁদ ক্যাকাদে করে রেখেছে সেই দিকে মুখ তুলে চেয়ে থেকে ধীরে ধীরে একটা বিভি ধরায়, দিগারেটের প্যাকেটটা বার বরেও আবার পকেটে রেখে বিভিটা বার করে, 'ভোমারে ভাবছিলাম বাবুগো মাইয়া বুঝি, কথা কইবার চাইয়া ভরে পারি নাই। তরু মনভা কইলো, না, বাবুগো ঘরের মাইয়ালোক সাংস পাইবো কই যে একা আসবো মেলায় ? কথা কমু ভাবি, ভরাই। শ্যাবে অখনে কইলাম। ভর নাই, আমারে ভর নাই।'

'ভরে তো মরি।' লোকটার কথা শুনে বিষম খটকা লাগে খাতুর মনে। সেও কি ভবে বেমানান সাজ করেছে লোকটার মত ? খাপছাড়া হাস্থকর লাগছে চাষাভূষো ঘরের মেরের বাবুর ঘরের রাঁড়ীর বেশ ধরা ? ছোট একটা ভারতে পরীর নাচ আর ম্যাজিক ছাখাচ্ছে। নাচের নমুনা ধরা হয়েছে সবার সামনে। রোগা ক্যাংটা কালো কুৎসিৎ তিনটি মেয়ে মুখ গলা হাতে পুরু করে রঙ লেপে পায়ে ঘুঙুর বেঁধে ভাঁবুর সামনে ছোট বাঁশের মঞ্চে ভঙ্গি করছে নাচের, গলা ছেড়ে মেশাল স্থরে গান ধরেছে ভাঙ্গা হারমোনিয়ামের সঙ্গে,—একজন ওদের মধ্যে হিজরে। মাঝে মাঝে ভাঁবুর সামনের পর্দা সরিয়ে দেখানো হচেছ যে শুধু এরা নয় আরও অপ্সরা আছেন ভেতরে, ছ'আনা চার আনায় ওই পরীদের মজাদার নাচ দেখার স্থ্যোগ ছেড়ো না, তার সঙ্গে ম্যাজিক, ভাঁড়ামি! চলা আও, চলা আও—দো দো আনা, চার চার আনা।

'আমার প্রদা আমি দিমু কইলাম।' গায়ে-পড়া ঝগড়ার সুরে খাতৃ বলে ত্'আন। প্রদা বাড়িয়ে দিয়ে। নাচ দেখতে ভেহরে যাবার কথাও হয়নি তখন, তার হয়ে লোকটির টিকিটের প্রদা দেবার কথা দূরে থাক।

'দিও, তুমিই প্রদা দিও।' লোকটি বলে আমোদ পেয়ে, 'কিন্তু জ্যানে কি দেখবা ? খালি ফাঁকিবাজী, ঠকাইয়া প্রদা নেওনের ফিকির। দেখবা যদি, চীনাগো সার্কাস দেখি গা চল। খাসা দেখায়, প্রদা দিয়া খুসী হইব।।'

'দেখি না কি আছে।'

সব দেখবে কাত্ এবার, ভালমন্দ যা কিছু দেখার আছে, এত মানুষ ঠকছে সাধ করে দেও নয় ঠকবে, বিশ্বাসী সাথী যথন পেয়েছে একজন। বিশ্বাস রাখবে কিনা শেষ পর্যান্ত ভগবান জানে, কি বিপদ আজ তার অদেষ্টে আছে তাও জানে ওই পোড়ার-মুখো ভগবান, মেলায় কোনরক্মু নষ্টামি গুণুমি যে করবে না লোকটা এটুকু খাতু জানে। বুবাদার বিশ্বাসী সাথীর মত্ট, মনখোলা আলাপী কথায় হাসি তামাসায় খুসী থাকবে ত্জনেই, ভাল লাগবে মেলা দেখা। মতলব যা আছে তা মনেই থাক। পরে দেখা যাবে।

ঘেয়া জন্ম যায় সস্তা নাচ, বাজে ম্যাজিক, বগলে লাঠি খুঁচিয়ে কাতুকুতু দেওয়ার মত ভাঁড়ামি দেখে। তবু শেষ পর্যন্ত থাকে খাতু, উপভোগও করে। এও মেলারই অঙ্গ। জেনে শুনে কত বাজে জিনিষ কেনে লোকে প্রমা দিয়ে, অন্য সময় যেভাবে প্রমা নষ্ট করার কথা ভাবলেও গা জালা করত, নইলে আর মেলার উন্মাদনা কিসের। নিজের ভেতরে উথলাচেছ আনন্দ আর উত্তেজনা, ভাই দিয়ে ফাঁকিকেও সার্থকতা দেওয়া যায়। মেলায় না হলে একটা প্রমা দিয়েও কি কেউ দেখতে চাইত এসব।

বয়সের পাকামি আছে, সে যাবার নয়, তবে ছেলেবয়সের আবেগপুকলের বহাও থৈ থৈ করছে মনে। ফাঁকি যাচাই করতে করতেও উৎস্কুক লোভী মন নিয়ে খুসী হয়েই খাছ ছাখে হিমালয় পারের অজগর সাপ, এক ছেলের চুই মাথা, জন্ম থেকে জোড়ালাগা ছই মেয়ে।

অচেনা মানুষের সঙ্গে কথা কয় খাতু, ছেলে কাঁখে নোটির সঙ্গে, কুলো আর পাখা হাতে বিধবাটির সঙ্গে, একপাল বো ছেলে নাতিনাতনী নিয়ে বেসামাল সধবা গিয়ীটির সঙ্গে। দেখা হয় চেনা মানুষের সঙ্গে। স্থবলের মা, পাড়ার তিন বাড়ীতে ঠিকে কাজ করে। চুপি চুপি শুধোয় স্থবলের মা, 'সাথে কে গু'

'ভাশের মানুষ, কুটুম।' খাতু বলে নির্ভয় নিশ্চিন্তভাবে।

চাঁদ উঠেছে আকাশে, নীচে অসংখ্য আলো জলছে মেলার। একজিবিসনের চোথ ঝলসানো বাড়াবাড়ি আলো নয়, কাছে তেল মোম গ্যাসের শিখা, কোনটা কাঁচের মধ্যে কোনটা থোলা, তফাতে জ্যোসারাতের ভারার মত।

'আরও দেখবা ?'

'দেখুম না, চীনা সার্কাস ? তুমিই তো কইলা।'

চীনা সার্কাসের তাঁবুটা অনেক বড়। চার আনা আট আনা টিকিটের দাম। লোক টানবার জন্য সামনে থেলার নমুনা দেখানো হচ্ছে এখানেও, ভিন্ন রকম নমুনা। মেয়ে আছে তিনটি, তুজন হলদে রঙের চীনা, একজন কালো রঙের বাঙ্গালী। কালো হলেও ছিরি ছাঁদখানা মেয়েটির, রঙ মেথে ভূতও সাজেনি, সস্তা তংএর ভঙ্গিও নেই। চীনা মেয়ে ছটিকে বড় ছোট বোন মনে হয় খাছুর। পিছু বেঁকে পায়ের গোড়ালি ছুঁয়ে, হাতের ভরে শৃষ্টে পা তুলে দাঁড়িয়ে, ছোট লোহার চাকার ভেতর দিয়ে কৌশলে গলে গিয়ে, ওরা খেলার নমুনা দেখাছেছ। আটো সাটো যোয়ান বয়দী চীনাটি ছ'হাতের সক্ ছটি ছড়ির ডগায় বসানো প্লেট ছটিকে বন বন করে ঘোরাছেছ। আরেকজন, তাকে ওর ভাই মনে হয় খাছুর, পাঁচ ছটা লোহার শিকের আস্ত চাকা নিয়ে চাকার সঙ্গে চাকা আটকে আবার খুলে ফেলছে, কি করে কে জানে! ভেতরে গিয়ে খেলা দেখে মুগ্ধ হয়ে যায়় খাছু। পাঁচ ছ'বছরের একটা ছেলে, দে দৌড়ে এসে লাফ দিয়ে মাটি না ছুঁয়ে শৃন্তে পাক খেয়ে পায়ে ভর দিয়ে দাঁড়াছে, বড় একজনের মাথায় হাতের ভর দিয়ে শৃন্তে পা তুলে দিছেছ, এসব দেখে রোমাঞ্চ হয় খাছুর। টেবিলে কাঠের গোলায় বসানো তক্তার ছ'পাশে পা দিয়ে দাঁড়িয়ে তক্তা গড়িয়ে গড়িয়ে দোল খাওয়া দেখে সে অবাক হয়ে চেয়ে থাকে, মেজো চীনা মেয়েটিকে শৃন্তে ডিগবাজী খেয়ে টেবিল ডিজোতে দেখে,

আগুণের চাকার মাঝখান দিয়ে গলে যেতে দেখে, তার রোমাঞ্চ হয়। কত কাল ধরে কি ধৈর্যাের দঙ্গে তপস্থা করে যে এসব কসরৎ আর কায়দা ওরা আয়ত্ত করেছে!

খাতু সব চেয়ে অভিভূত হয় যে এক সংসারের বাপ ছেলে মেয়েপুরুষ সবাই মিলে এমন চমংকার সার্কাস দেখাচছে। ভেতরে চুকে দলের সবাইকে দেখার পর এতে আর তার সন্দেহের লেশটুকু নেই। চেহারার মিল নয় নাই ধরতে পারল সে ওদের, বয়স কথনো সবার খাপ খায় এমন ভাবে এক পরিবারের না হলে—বুড়ো একজন বাপ, মাঝবয়নী, যোয়ান, কিশোর আর ছেলেবয়সী এই চার ছেলে, তিন চার বছর বয়সের ফারাকের ছটি যোয়ান আর ন'দশ বছরের একটি, এই তিন মেয়ে। মা বুঝি নেই ওদের। বৌ বুঝি মরেছে বুড়ো বেচারার। আহা।

যোগান মেয়ে ছটির ছু'জনেই মেয়ে না একজন ছেলের নৌ একজন মেয়ে কিম্বা ছু'জনেই ছেলের নৌ, এই একটু খটকা থাকে খাছুর। সিঁতুরও দেয় না যে আন্দাব্দ করে নেবে। কালো মেয়েটা এদের সঙ্গে কেন সেও আরেক ধাঁধা খাছুর।

'আমাগো মাইয়াটা কি করে চীনাগো লগে ?' সে শুধোয় লোকটাকে। 'ভাড়া করছে।'

এর। নাকি সাধারণত হয় অল্প বয়সে চুরি কর। অথবা অনাথা মেয়ে, সংসারে যাদের দেখবার শুনবার কেউ নেই। বড় হলে বাউকে দিয়ে করানো হয় দেহের ব্যবসা, কেউ শেখে চুরি চামারির কায়দা, কেউ শেথে কসরং। এ মেয়েটা হয় তো ভাড়াও খাটছে, নতুন খেলাও শিখছে চীনাদের কাছে, পরে আরও দাম বাড়বে। অবাক হয়ে শোনে খাছ়। বিরাট এ জগং সংসার, অছুত কাও কারখানার সীমা নেই তাতে। কোথাকার এই বিদেশা পরিবার সার্কাস দেখিয়ে পয়সা রোজগার করছে, কোথায় কার ঘরে জন্মে আজ ওদের সঙ্গে খেলা দেখুছেে এই কালো মেয়েটা। এক তুর্বোধ্য বিসায়কর অয়ুভূতিতে বুকটা তার কেমন করে, যুরিয়ে ফিরিয়ে বার বার সে ভাবে, মানুষ কি যে করে সংসারে আর কি যে করে না!

নাগরদোলার বুক-শিরশির-করা স্থখটা তিনচার পাকের বেশী সয় না খাতুর, কাতর হয়ে বলে, 'নামুম। থামান যায় না ?'

'যায় না?'

জোরে হাঁক দিয়ে নাগরদোলা থামাতে বলে লোকটি, যেন হুকুম দেয়। আর এমন আ\*চর্যা, তার হুকুমে প্রায় দঙ্গে দঙ্গে থামতে আরম্ভ করে দোলা। পাশ থেকে উঠে লোকটি

আগে নামতে গেলে থাতুর থেয়াল হয় লজ্জাসরম ভুলে তুহাতে কিভাবে ওকে সে আঁকড়ে ধরেছে।

'ডর করে নাকি ?'

'না।' খাতু জোর দিয়ে বলে, 'গা শুলায়।'

মেলায় মানুষ কমতে স্থ্রু করেছে। বিকালে মানুষের জোয়ার এসেছিল, তাতে ভাঁটার টান ধরেছে। মেলা আর ভাল লাগে না, শ্রান্তি বোধ করে খাছু। মেলায় ছড়ানো নিজেকে এবার গুটিয়ে নিয়ে বিশ্রাম করতে ইচ্ছা হয়। ফিরে গেলে ঘান ঘান করবে দত্তগিন্নী, কৈফিয়ৎ চাইবে ঘুরিয়ে ফিরিয়ে। তারপর দত্তবাবুর বুড়ী মায়ের ঘুপচি ঘরটির মেঝেতে বিছানা বিছিয়ে শোয়া। সারারাত বুড়ী কাসবে, বার বার উঠবে। ভাবলেও মনটা বিষয় হয়ে যায় খাছর।

কিন্তু বাড়ী সে যে যাবে, বিশ্রাম সে যে করবে, সে তো এতক্ষণের সাথীটি রেহাই দিলে তবেই! এবার সময় হল ওর মতলব হাঁসিলের। বেশ ভাল করেই জড়িয়ে জড়িয়ে কাঁদে কেলেছে তাকে। এতক্ষণ ভুলিয়ে ভালিয়ে বাগিয়েছে, এবার কোন ভয়ঙ্কর স্থানে নিয়ে যাবে কে জানে, যা খুসী করবে তাকে নিয়ে, হয়তো ছেড়ে দেবে দলের খুনে গুণুদের হাতে, হয়তো শেষরাতে গলাটা কাঁক করে ভাসিয়ে দেবে খালে। বুকটা চিপ চিপ করে খাতুর। কেমন যেন চুবচাপ হয়ে গেছে লোকটা কিছুক্ষণ থেকে, বার বার চোথ বুলোচেছ পা থেকে মাথা অবধি। গায়ে কাঁটা দেয় খাতুর।

'যাইগা অথন রাইত ২ইছে।' সে বলে ভয়ে ভয়ে।

'যাইবা ? রাইত হয় নাই বেশী।' ক্ষুদ্ধ চিন্তিতভাবে লোকটা খাতুর নতুন ভাবদাব লক্ষ্য করে, 'চল যাই, দিয়া আসি তোমারে। কলাপাড়া নন্দলেন কইলা না?'

'আমি যাইতে পারুম।' ক্ষীণস্বরে খাচু বলে।

'পারবা না ক্যান? বাড়াটা চিনা আস্থম, বুঝলা না ?'

বোঝে না ? সব বোঝে খাতু। চলুক সাথে, বড় রাস্তা ধরে সে যাবে, রাস্তা এখন গাড়ী ঘোড়া লোকজনের ভিড়ে। পাড়ায় গিয়ে নির্জ্জন গলিতে চুকবে, কিন্তু পাড়ার মধ্যে তার ভয়টা কি, লোকজন ভেগেই আছে সব বাড়ীতে এখন।

'কি কিনা দিমু কও।'

'ভিণ্যটি না।'

'তোমার খালি না আর না।'লোকটা বলে বেজার হয়ে।

কংক্রীটের পুলের গোড়ায় বড় রাস্তায় পড়ে লোকটা রিক্সা ডেকে বসে একটা খাতুকে চমকে আর ভড়কে।

'না না, রিক্সা লাগবো না।'

'লাগবো।' ধমক দিয়ে বলে এবার লোকটা, 'সব কথায় না না কর ক্যান ? উইঠা বস রিক্সায়, কওতো হাঁইটা যামু নে আমি লগে।'

খাতু কিছু বলে না, কি আর বলবে। লোকটা তার পাশে উঠে বসে। আংটিপরা হাতে একবার হাত বুলিয়ে দেয় ধমক দেবার দোষ কাটিয়ে সাস্ত্রনা দিতে। ঘেমে জল হয়ে গেছে খাতুর গা তথন, হাত পা যেন অবশ হয়ে এসেছে।

রিক্সা চলে ঘণ্টা বাজিয়ে, চলতে চলতে লোকটা হঠাৎ বলে রিক্সাওয়ালাকে, 'ডাইনে মাও।'

'না না, বড় রাস্তায় চলুক।'

'এইটা রাস্তা না ?'

রিক্সা ঢোকে ডাইনের রাস্তায়। এটা সোজা পথ কলাপাড়া যাবার খাতু জানে, কিন্তু বড় রাস্তা ছেড়ে রিক্সা যখন চুকেছে এই গলিতে তখনি খাতু জেনেছে কলাপাড়ায় নন্দ লেনে দত্তবাড়ীতে আর সে পৌছবে কিনা সন্দেহ। ছু'পাশে যিঞ্জি বস্তি, টিন আর খোলার চালে জ্যোত্মা, সরু সরু গলিতে অন্ধকার। ওর মধ্যে কোথায় যেন জোরালো হল্লা চলেছে, মেয়েয়ায়ুয় গানও গাচ্ছ হারমোনিয়ামের সঙ্গে! এর মধ্যে নিয়ে যাবে কিলোকটা তাকে? এ অঞ্চল পেরিয়ে রিক্সা রাস্তায় বাঁক ঘুরলে খাছ একটু স্বস্তি পায়। এ অঞ্চলটা শান্ত, ছু'পাশে কাঁচা পাক। বাড়ীতে গেরস্তের বাস।

কিন্তু থানিক এগিয়েই লোকটা থামতে বলে রিক্সাওয়ালাকে। ঘনিষ্ঠ স্থারে বলে 'আমার ঘরখান চিনাইয়া দেই তোমারে, কি কও ?

পুরাণো একটা পাকা গ্যারেজ্বর, দরজা এখন তালাবন্ধ। এখানে সে থাকে, রাঁধে বাড়ে খায়, খুমোয়। পাশে গায়ে লাগানো টিনের চাল ও টিনের বেড়ার একটা ঘর, সামনেটা শুরু হু'পাট কপাট, ওপরে নীচে ছুটো তালা সাঁটা। ওপরে একটা তেরাবাঁকা সাইনবোর্ড, হু'পাশে সাইকেলের ছুটো পুরাণো টায়ার ঝুলছে। এটা তার সাইকেল মেরামতি দোকান— দামোদর সাইকেল ওয়ার্কস!

'নাম কই নাই তোমারে ? আমার নাম দামোদর।'

রিক্সার যোয়াল নামিয়ে রিক্সাওয়ালা দাঁড়িয়ে আছে তাদের নামবার অপেকায়। শক্ত করে হাতল ধরে ঝোঁক ঠেকিয়ে খাতু কাঠ হয়ে বসে থাকে।

'নামবা না ?'

. 'না। তুমি নাম।'

চাঁদের আলোয় পথের আলোয় বেশ দেখা যায় মুথে মেন তপ্ত রাগের ই্যাকা

লেগেছে দামোদরের। একহাতে সে খাতুর আংটিপরা হাতের কজি চেপে ধরে এতজারে যেন থেয়াল নেই ওটা মেয়েছেলের নরম হাত, হাড় ভেঙ্গে যেতে পারে মট করে, আরেক হাতে সে মুট করে ধরে খাতুর বুকের কাপড় সেমিজ।

'মার। আমারে মাইরা ফেলাও।' খাতু কেদে ফেলে হুস করে, জ্বোরে নয়, চেপেচুপে, ক'হাত দূরে রিকসাওলাও টের পায় কি না পায়। আগে থেকে যেন তৈরী হয়েই ছিল এমনিভাবে কাঁদবার জন্ম।

দামোদর ভড়কে গিয়ে বুকের কাপড় হাতের কজি ছেড়ে দেয় তৎক্ষণাৎ। থ' বনে গিয়ে গুম থেয়ে থাকে কয়েক লহমা। তারপর রিক্সাওলাকে চলতে বলে কালীপাড়ার দিকে।

রিক্সা চলতে আরম্ভ করলে থাতুকে বলে, 'ব্যারাম স্থারাম নি আছে মাথার ?'

সে রাস্তা থেকে বড় রাস্তায় পড়ে রিক্সা, আবার ইটের রাস্তায় বাঁক নেয় সহরতলীর শাস্ত নিঝুম উঠতি ভদ্রপাড়ার এলাকায়। মাঠ, পুকুর বাগানের মধ্যে ফাঁকে ফাঁকে ছড়ানো নতুন বাড়ী, ছোট সীমায় ঢাকা গরীবের পুরাণে। বস্তি। শরীর জুড়ানো হাওয়া বইছে অবাধে, শোনা যাচ্ছে ঝিঁঝিঁর ডাক, কোন বাড়ীব ছাদ থেকে ভেসে-আসা বাঁশীর বারুয়ানি মিহি সুর। আকাশে মুখ তুলে চাঁদ দেখতে হয় না, চারিদিকে চাঁদেরি আলো চোথের সামনে ছড়ানো।

নন্দ লেনের মোড়ে ঘন তেঁতুল গাছের ছায়া। খাছু দাঁড়াতে বলে রিক্সাওলাকে। 'তোমার লগে দেখলে বাড়ীর লোক কি কইবো ? আমি নার্ম।'

খাত্র রিক্সায় বসে থেকেই হাত বাড়িয়ে দত্তবাবুর বাড়ীর হদিস তাকে বাৎলে দেয়, বলে, 'ডাইনা দিকে তিনখান বাড়ীর পরের বাড়ীখান, দোতালা বাড়ী। দেইখাই চিনবা।'

'বাড়ী চিনতে হাঙ্গামা কি।' দামোদর বলে উদাস গলায়, 'নন্দ লেনে দত্তবাবুর বাড়ী খুঁইজা নিতে পারতাম না !'

ফুরফুরে হাওয়ায় তেঁতুলগাছের ছায়া ঘেঁষে জ্যোমায় দাঁড়িয়ে খাছ যেন চোখের সামনে দেখতে পায় দত্তবাড়ীর অন্তঃপুর, খোকার কায়ায় স্বামীর পাশে শুতে দেরী হচ্ছে বলে রেগে গজর গজর করে শাপছে তাকে, মাছের মত মরা চোখে চেয়ে দেখছে ঘুম কাতুরে গাল চুপদানো দত্তবাবু, নীচের ঘরে চোকীতে কাঁথার বিছানায় বসে দত্তবাবুর বুড়ী মা কেসে চলেছে খক খক করে আর মেজেতে শুরে থাছু বি এপাশ ওপাশ করছে অজানা কন্তে। আজারাতে কজিটা টন টন করবে।

'হাতটা মুচরাইয়া দিছ একেবারে, ব্যথা জানায়।' আহত কব্জি তুলে ধরে খাতু তাতে সম্ম হাতের তালু ঘযে আস্তে হাস্তে।

'ষাইট, সোণা বাইট!' দামোদর বলে ব্যঙ্গ করে, 'কবিরাজী তাাল আইনা লাগাইও, সাথায়ও মাইখো ঘইষা ঘইষা।'

লোক আসতে দেখে খাছ ভেঁতুলগাছের ছায়ার পিছিয়ে যায়। রিক্সা আর গাছের ছায়ায় তার আবহা মূর্ত্তির দিকে চাইতে চাইতে মানুষটা চলে গেলে এগিয়ে আসে। রিক্সাওয়ালা তখন যোয়াল তুলে ধরেছে রিক্সার।

'আসি গোঠাইরান।' বলে খাছুর কাছে বিদায় নিয়ে দামোদর রিক্সাওলাকে বলে, 'ধাও, জোরসে চলো। বখশিস দিমু।'

খাতু বলে, 'শোন, শুনছ ? একটা কথা ভাবতেছিলাম।'

রিক্সা থেকে ঝুঁকে মুখ বাড়িয়ে দেয়।

খাতু বলে, 'ভূমি তো বাড়ী চিনা গেলা আমার। কই দিয়া<sup>\*</sup> ঘুরাইয়া ফিরাইয়া আনলা আমারে, তোমার ঘর চিনা নিতে পাক্তম কিনা ভাবি।'

'কি করবা তবে ?' দামোদর জিজ্ঞেন করে ভয়ে উৎকণ্ঠায় গল। কাঁপিয়ে।

'গিয়া দেইখা চিনা আস্ত্রম ?' খাতু বলে প্রায় অফুট স্বরে। দামোদর স্পষ্ট শুনতে পায় প্রত্যেকটি কথা। রাসপূর্ণিমার বিনিদ্র উতলা রাত্রি হলেও সেখানে তাদের আনে পাশে আর তো কোন শব্দ ছিল না।

# সর্বজনীন উত্তমপুরুষ

### পুলকেশ দে সরকার

ব্যাকরণে যিনি নিজেকে উত্তম পুরুষ বলেছিলেন, তিনি কেবল বৈয়াকরণিক নন বহুকালজ্ঞ ঋষি। নিজের সম্বন্ধে এই উত্তম-বোধ কোন্কালে যে শেষ হবে তা বলার সময় আজও হয়নি। পুঁজিবাদের ভাঙা কাঠামোর ওপর যেখানে নয়া রুশ-সোভিয়েট-তন্ত্র গড়ে উঠেছে সেখানেও ঐ উত্তম পুরুষটি উত্ত্রন্থ। তাই এই সর্বোত্তম বৈয়াকরণিককে ত্রিকালের মধ্যে সীমাবদ্ধ না রেখে বহুকালজ্ঞ ঋষি বলাই ঠিক হবে।

যুক্ষোত্তর বাদে ভীড়ের চাপে শেষ হরিনাম নেব কিনা যথন ভাব্ছি তথনও দেখলাম

বহুকালজ্ঞ ৠষির এই উত্তম পুরুষটি ও ক 'মধ্যে নাক জাগিনে তাঁর অস্তিই কেবল তাব সঙ্গীটিকে নয়, সঙ্গীটিকে উদ্দেশ করে আমার মতো কেবে কালি গৈল কোনা শোষ যাত্রীকেও জানিয়ে দিছেন ঃ আমি শাষ্টায় আর থাব্তে পারলাম না, বুঝলা স্থনাল, কইয়া দিলাম। ভাবলাম, এইসব কথা না চাইপ্যা কইয়া দেওয়নই ভাল। সঙ্গীটি সায় দিয়ে বল্লে, না, ভালই করছেন। উত্তম পুরুষটি নিজের মধ্যে ত্লিয়ে গেলেন।

আমি তলিয়ে গেলাম আরও বেশী। এই যে আমি, এই আমি কতই না সংঘত, মানে অসীম সংখ্য আমার। এই সংখ্যমের জোরেই এতক্ষণ চেপে ছিলাম। এ মস্ত কুতিত্বের ব্যাপার। লোকটা অত্যায় করেছে আমার জানা আছে, অসীম সংযমবলে আমি তা চেপেছিলাম, স্থনীল, আমার সেই সংযমটা লক্ষ্যকর, আমাকে ধলবাদ দাও, এ বিষয়ে মামেকং শরণং ব্রজ, আমি, আমি, আমার তুলনা নাই— সংযম, অগাগ অসীম। কিন্তু... এই কিন্তু থেকেই মোড়টা ফিরে গেল, স্থনীল, আমার সংঘ্যের বেদীমূলে শ্রাদ্ধাঞ্জলি দিয়ে এস আমার সঙ্গে, এস সেই পর্যন্ত যেখানে আমি, ঠিক যেখানটার দরকার, একটু আগেও নয়, পরেও নয়, একেবারে নিথুত হিসেব বরা সীমানায়, সংঘমের অপাপ্রয়োগ সম্ভাবনায় সংযমের বাঁধ দিলাম খানিকটা ভেঙে, কেননা, নিজের সংযমের খানিকটা উপাদান দিয়ে অপারের স্মাংযমকে সংযত করতে হয়, অকায় সহ্য করতে নেই, তা সহ্য করাও অকায়, আমি অত্যায় করব এ হতেই পারে না, আমি, আমি তাই সুনীল, আমার সদাম সংযম সত্তেও শেষটায় আর চাপ্তে পার্লাম ন। মানে এই নয় যে, নিজেকে আমি চাপতে অক্ষম, আমার অক্ষমতার কথা ওঠে না, শেষটায় আর চাপা উচিত মনে করলাম না, স্রেফ অবপট কর্তব্যবোধে আমি নিজেকে প্রকাশ কর্লাম। আমার প্রকাশ ভয়ঙ্গর, রুদ্র, তীক্ষ তা কর্লাম, কারণ, অমন অবস্থায় তানা করলেই অতায় হত, গলায় যে আমি করি না ত। তুমি জান স্থনীল, স্কুতরাং। . . . . .

সঙ্গীটি বল্লে, বেশ করেছেন। অর্থাৎ, এই অবশ্য-করণীয় কর্তব্যটি আমিও কর তাম। আমারও কর্তব্য-জ্ঞান আছে। আমার উচিত-অনুচিত জ্ঞানটিও টন্টনে। আপনার অবস্থায় আমি যা করতাম আপনি তাই করেছেন। অবস্থার কেরে পড়ে আছি, নতুবা এ আমি আরও নিথুঁতভাবে করতে পারতাম। আপনি তো তবু অতটা সহ্য করেছেন, অতটা সহ্য করা আপনার উচিত হয়নি, আপনার বোধশক্তিটা কিছু ভোঁতা, নতুবা আপনি ভয় পাচিছলেন, ভয়টা কিসের, আয়ের দও নিয়ে অআয়ের মাথায় মারব তাতে আবার ভয়টা কিসের ? বলা উচিত ছিল, আরও আগে বলা উচিত ছিল, আরও ক ঢ়া করে বলা উচিত ছিল, আরও গুছিয়ে বলা উচিত ছিল, মানে যা আপনি পারেন নি, আমি হলে তাও পারতাম, তবু যা হোক, মন্দের ভাল, শেষ পর্যন্ত যে বলেছেন এই ভাল, যাক্গে, give the devil……,

ভালই করেছেন, আমি হলে অবশ্য কোন খুঁত ই থাক্ত না, তা যাক্গে, তুমি মধ্যম পুরুষ, তুমি এর বেশী আর কি করবে, এইটুকু কন্দেশন তোমাকে দিতে পারি, ভালই করেছ।

ওদিকে 'ভালই করেছেন'-এর বাতাস উত্তম পুরুষের সর্বাঙ্গ ব্লাডারের মতো ফুলে উঠেছে। উত্তম পুরুষ তথন চারদিকে অপরিচিতের দিকে কুপাদৃষ্টিপাত করে বল্ছেন, হু হু, আমি ভাল কর্ব না তো ভাল কর্বে তুমি গোবর-গণেশ, না, এই গর্দভগুলো। আরে, আমি যা করি তা ভালই করি, শত হ'লেও আমি, তুমি তো নও, মধ্যম পুরুষ, বা এরা তো নয় ? আমার সংযম, সংযমের সামানাবোধ, বলার ভঙ্গী সে একান্তই আমার। তবে ই্যা, তুমি যে আমি ভাল করেছি তা ব্রতে পেরেছ ভার ভারিফ তোমাকে দি, কিন্তু সাবধান, মামেকং শরণং ব্রজ। মধ্যমের উত্তম হওয়ার একমাত্র উপায় আমাকে অনুসরণ করা।

অনুসরণ ? তা করছি কিন্তু এজন্য নয় যে তোমাকে আমার অনুসরণ না করলে চলে না, ওটা আমার বিনয়, যেটা তোমান নেই, তুমি দান্তিক, তুমি নিজেকে নিয়ে ব্যস্ত, নিজেকে জাহির করতে চাও, আমি তা চাই না, আমার মতো নীবা কমী তুমি নও, ফাকা, হাল্কা, empty vessel, বড্ড শব্দ, আমি ধীর স্থির প্রশান্ত, নিক্ষাম, তাই কারও পেছনে যেতেই আমার সঙ্কোচ নেই, আমি সঙ্কার্ণ নই, আমি জানি আমি কি, তাই একথা মনে কবি না যে, ভোমার পেছনে গেলে আমি ছোট হয়ে গেলাম। আমি যা আছি, তাই আছি, আমি পূর্ণ, আমি ভরাট, আমি নিস্তরঙ্গ সমুজ।

বাস এসে থাম্ল মোড়ে। উত্তম পুরুষ আর স্থনীল নেমে গেল। আমিও নাম্লাম। গুম্টির কাছে এসে কংগ্রেসকম্মী নক্লদাসের সঙ্গে দেখা। সর্বাঙ্গে তার ত্যাগ আর স্বদেশীর ভঙ্গী। চুল অবিলাস ছন্দে কাটা। খদ্দর, পাঞ্জাবী আর চাদর আর স্থাপ্তাল। হাতে একটা কাঠের হাতল দে'রা খদ্দরের থলি, চামড়ার পোর্টফোলিওর স্বদেশী সংস্করণ (হ্মুকরণ ?)। এক অথণ্ড নিজ্পাপ স্বদেশী প্রতিমূতি। হাসতেই হবে ভঙ্গীতে আমাকে দেখে হাস্তেই নিম-দাতন দিয়ে মাজা দাঁতের পাটি বিকশিত হল।

নিখুঁত, নিখুঁত আমি। এস দেখ আমাকে। দেখ বাইরেটা দেখ, বাইরেটা দেখে ভেতরটা বোঝ, অবশ্য ভোমার যদি বোঝার ক্ষমতা থাকে তবেই। আমার মাথায় এই দীন-দরিদ্র ছ'পয়সা আয়ের দেশে স্থালুনে অহেতুক দেরীতে ক্লিপে-ক্ষুরে কামানো কান-পাশা টেউ খেলানো ব্যাক-ত্রাশ নয়, অশোভন অসঙ্গত নির্লজ্জ কৃত্রিম শ্রী এই হতমান ছুভিক্ষের দেশে! আমার মাথায় কদম ছাঁটে গভীর দৃষ্টি তলিয়ে দেখ, মা যা হয়েছেন। আর দেখ যদ্রের বেদনায় কোণঠাসা শুদ্ধ অঙ্গুলির তক্লিকাটা সতরঞ্জি প্যাটার্ণের শুল্র আবরণ— স্নানের সময় নিজ-হাতে সাঝান দিয়ে কাচা, স্বাবলম্বীর সফেদ নিদর্শন। আর এই থলি, এতে আছে নিস্কাম ধর্মের একথানি গীতা, কুলগুরুর একথানি ব্রহ্মার্চর্য যার কৌপিন সজোরে আঁটা আছে

অদৃশ্য লোকে। দেখ একবার আমাকে। নিমদাঁতন দিয়ে মাজা নিজলঙ্ক বিকশিত দাঁতের এই ভাষা, এই ইজিত। ইহ বাহ্য, আগে কহি শোন। ভাগকে উপেক্ষা করে এই যে আমি তোমার সম্পুথে দাঁড়িয়ে এস এর অন্তঃলোকে যেখানে বাহ্যিক সৌন্দর্যের মূল প্রেরণা পাবে, পাবে সন্থ কাটা-পাঁঠার অসহ ব্যথাবোধ, অনাদৃত দেশ-মাতৃকার মুক্তি-সাধনার ইম্পাত-সঙ্কল্প। এই সঙ্কল্পের জোরে দেশের আহ্বানে এক কথায় দেড়শ টাকার চাক্রীটা ছেড়েছি আজ বিশ বছর, তার মধ্যে জেলে কেটেছে তিন কিন্তিতে সাড়ে তের বছর। হে দর্শক, তুমি অতি সাধারণ, নিতান্ত বৈষ্য়িক, একান্ত স্বার্থসিদ্ধিংস্ক, কেবলই স্ত্রীপুত্র-কন্থার জালে ঘুরপাক, স্থালুন আর পানের দোকান আর অফিসে ইয়েস স্থার। পুলিশের গুঁতা থাও নাই, জেলে যাও নাই, দেশের মুক্তির জন্ম একরত্তি ত্যাগ কর নাই। হে মধ্যম পুরুষ, তুমি আমার মধ্যে তোমার অসার্থকতা উপলব্ধি কর, আমারই কল্যাণে তুমি স্বাধীনতা পাবে। আমি দেশের অতাত গৌরব, বর্তমান স্বাধীনতা সংগ্রাম, ভবিষ্যুৎ স্বাধীনতার জীবস্ত

অভ্যন্ত চোখে নিষ্পালক দৃষ্টিতে অবশ্য দেখলাম না। বল্লাম, নকুল বাবু এবার ইলেক্সানে দাঁড়ান নি ?

ইলেক্সান ?

অর্থাৎ ইলেক্সান কি এমন একটা প্রশ্ন যার জবাব আমাকেই দিতে হবে ? এজন্ম কি রামাশ্রামা যথেষ্ট নয়। আর সেই ইলেক্সানে আনি দাড়িয়েছি কিনা ? বল্তে হবে । হয়তো আমার অভিমতটা তোমার দরকার। অবশ্য সেজন্ম তোমায় আপ্যায়িত কর্ব। শোন।

আপনি তো জানেন কংগ্রেস এ নির্বাচনে দাঁড়িয়েছে একটা চ্যালেঞ্জ হিসাবে। আর এওতো আপনি জানেন, নেহাৎ সুশৃদ্ধল সেনার মতোই আমরা এই পরিষদের লড়াইরে নাক গলিয়েছি। নইলে খোলাখুলি বল্ছি আপনাকে, আমরা দৈনিক, সংগ্রামই ভালবাসি। নির্বাচনে গভীর বিশ্বাস থাক্লে আমি যদি চাইতাম তবে কি আমি মনোনয়ন পেতাম না। আমায় তো তালতছিলেন আমি দাঁড়াতে চাই কি না। আমি বল্লাম না। নইলে বুঝতেই তো পারছেন, তার মতো, কি বলন, জানেনই তো ওর ক্রিয়াকলাপ, তার মতো, বল্তে কি ও পরিষদে গিয়ে কীই বা কর্বে, না বলতে পারে একটা কথা, মশাই ভাল ইংরেজা পর্যন্ত তাক্রে, পরনিন্দা হ'য়ে যায় মশাই, সেও যদি মনোনয়ন পায় তবে কি আমি তাত

ভাড়াভাড়ি বল্লাম, নিশ্চয়ই পেতেন। স্বদেশী নকুলদাস সোৎসাহে বল্তে লাগলেন, তবু শুনুন মশাই, আরও বলি কেলেকারীর কথা, ভগবানকে ধ্রুবাদ ও সূব ব্যাপারে যাইনি, এইমাত্র যার কথা বল্লাম, বুঝতে পারেন না দে কী করে ননোনীত হয়, কর্মী হিসেবে ও কি ?—এই মশাই এই, ব'লে বুড়ো আঙ্গুল আর তর্জনীর ইসারায় টাকার নিঃশব্দ আওয়াজ কর্লেন এবং সঙ্গে সন্তব্য জুরে দিলেন, ঘোরতর চোরাবাজারী, অহিংস মাড়োয়ারী হয়েও চবির…আছে। আসি, ভয়ানক ব্যস্ত।

ত্রস্তে ভীড়ের মধ্যে মিশতে চাইলেন কিন্তু উত্তম পুরুষের এমনই একটা নৈর্ব্যক্তিক বৈশিষ্ট্য যে এত ভীড়েও তাঁকে নিঃসঙ্গ মনে হতে লাগল, হুর্ভেগ্ন অহমিকার বর্ম অসীম সমুদ্রের মধ্যে নুনের পুতৃল হওয়ার হাত থেকে তাঁকে রক্ষা করছে। গ্যালিফ খ্রীটের ট্রামের অপেক্ষায় দাঁড়িয়ে বার বার উত্তন পুরুষ্কেই স্মারণ করতে লাগলাম।

নকুলদাসের জীবনটা কেমন একটা নির্ভুল ফঃমূলায় বাঁধা। ওই শিবে নাপিতকে ডেকে তিনি যথন ঘডির কাঁটার মতে। একটা নিদিফ দিনে প্রতিবারই ক্রেমবর্ধ মান মাথার চুলকে এক ইঞ্জির ঘঠাংশ পরিমাপে রেখে দেন তখন নাপিতের কাঁচির এক ইঞ্জির চুর্থাংশ পরিমাপ নীচেই নকুলদাসের মগজে ঝড়জলের আগে বিত্যুৎ চমকানোর মতো এই কথাটাই খেলে যায়, আমি নেহাৎ রামা-শ্যামা নই, গারোয়ানী হাঁট হেঁটে পানের দোকানে আয়নার সমুখে দাঁড়িয়ে নিজের সৌন্দর্য নিজেই উপভোগ করার সঙ্গে সঙ্গে ইয়াকি করা তার কাজ নয়, সে তার উর্ধে, বহু উর্ধে মূর্থ শিবে নাপিত তা জানে। সতর্বন্ধি প্যাটার্নের অঙ্গাবরণ অঙ্গে চাপাবার সময় নকুলদাসের চেতনায় একথাটা টনটন করে যে, যায়া কেশংঞ্জনে মাথার দীর্ঘচুল সযুৎ করে পাৎলা পাঞ্জাবার নীচে স্থাণ্ডো গেঞ্জিটা আর বুক পকেটে দশটাকার নোটটা দেখিয়ে ৪৮ ইঞ্চি কোচাটাকে বার বার লোকের নাকের কাছে ঝাড়ছে বা ২৪, টাকার অভার দেয়া নিউকাটের দিকে ফিরে ফিরে তাকাচ্ছে নকুলদাস, হাঁা, দেশের জন্ম সর্বভাগী নিজ্লজ্ব নকুলদাস তাদের কেউ নয়। ওরা অসংখ্য, নকুলদাস এক।

ভ্যালখেনী স্বোয়ার ঘূরে গাঙ্গালিফ খ্রীটের যে দোলন-চাপা ( চাঁপা নয় ) পুরোণো মডেলের গাড়ীখানা এসপ্লানেডের ভীড় ঠেলে এসে দাঁড়ালো ভাতে কোনগভিকে উঠে দেখি মাজিকের মতো বেঁচে গেছি এবং ওঠবার ঠিক এক সেকেও আগে যে বাবৃটি একটি কার্লটন দিগারেট ধরিয়ে উঠলেন ভার জলন্ত অগ্রভাগ আনার নাসাগ্রে লাগে লাগে করেও লাগেনি। একটু ফাঁকে হাফ ছাড়বার জন্ম ট্রামের মাথা পর্যন্ত এগিয়ে উর্ধবান্ত হয়ে গন্তব্যের কথা ভাবতে লাগলাম। ভাবনায় ছেদ গড়লঃ

অমন নোংরা হয়ে আমি থাকতে পারিনে বাপু, যাই বল, বিজয়, ও কী, ষেন সভ টাইফয়েড থেকে উঠেছে তেমনি করে চুলছাঁটা, মাধায় একছিটে তেল ছোঁয়াবেনা, চিরুণীর বালাই নেই, দাড়ি উঠল তো উঠল, কামাবার নাম নেই, এসব লোকের গায়ে, আমি, নির্ঘাৎ বলতে পারি, বিজয়, ঘাসের চামদে গন্ধ, পাউডার তো ব্যবহার করে না, বড় জোর

একগাদ। সরষে তেল, সুইসেন্স, তার ওপর গায়ে ইয়া মোটা চট্ চাপিয়ে, না-না, বিজয়, এমন কছে সাধন, নো, নো, কোন মানে হয় না। আমার ভাই নোংরামি একেবারে সহ্ হয় না, ভোর বেলা উঠেই দাঁতটি আমার প্রথম মাজা চাই, ছি, বিজম পাটি দাঁত বের করে গাছের ভাল নিয়ে বসে গেলাম আর কম বেয়ে, ছি, জান বিজয়, আজকাল best and most up-to-date টুথ ব্রাশ হচ্ছে Dr. Wests, কাচের টিউব একটি থাকে, ঠিক দাঁতে দাতে ফিট্ করে, তাতে একটু লাগিয়ে নিলে ইউথাইমল, তারপর আপ্স এও ডাউন্স। স্বাই জানেনা টুথ ব্রাশ ইউজ করতে, এবরো-থেবরো টানা হেঁচড়া করে, তাতে গাম ইনজিওর করে। চানটাও সকালে সেরে ফেলি, জ্যাবজোবে নয়, একটু েল দিয়ে চুলটা ভিজিয়ে। আফ্ কোর্স আই প্রেফার লাইমজুস, চানের পর থানিকটা দিয়েই চিক্রণী চালিয়ে দি— what a refreshing flavour, সাবান, ইয়েস, কিউটিকিউরা, মেডিকেটেড, টয়লেট, স্কান ভোমারগে এমন স্মৃথ রাখে, তুমি কি সাবান ইউজ কর বিজয়েন্দ

একটা জ্বাব এল: ক্যালকাটা কেমিক্যালের মার্গো।

মার্গো ? দ্বণা-প্রকাশে মনে হল কে যেন আন্তাকুড় মাড়ালো। না, না, বিজয়, prevention is better than cure, একবার পাঁচড়া হয়ে গেলে, উঃ inconceivable! নো, নো, চানের পর সর্বাঙ্গে না হোক অন্তত জয়েন্টে জয়েন্টে কিউটিকিউরা পাউডার প্রফিউজলি দেবে, জান তো that is the best talcum. মোটা জামা কথখনো ব্যাভার করবেনা, জানি কাপড় পাওয়া মুস্দিল, কিন্তু who doesn't include in blackmarket to day, so no, scruple, ফিনলে, অরবিন্দো, ক্যালিকো তাতে লাভ; পাংলা জামা কাপড় টে কে বেশী, ফর্সা থাকে বেশী অথচ শরীরে ভেন্টিলেশন হয়। সন্থা জিনিষটাই থারাপ, take always a long view, comrade, এই ধর এজুভোটা, কত হয়েছে মনে কর, আন্দাজ ?.....

১২-১৪ টাকা ?

Twenty-four rupees, my dear friend, best and latest design, just mark!

আমি চক্ষ্চড়কগাছ হ'য়ে কোতৃকের দঙ্গে যথন উত্তম পুরুষকে লক্ষা কর্ছিলাম তখন তিনি ঘাড়টা একটু কাৎ করে একটা চোথের একটা অভুত ভঙ্গী করে বস্কুটির উদ্দেশ্য কুপাহাস্থে বল্লেন, Would you mind a peg or two?

বন্ধুটির আপত্তিতে উত্তম পুরুষ বল্লেন, rubbish, that echees the age of Vivekananda, আজকে হচ্ছে new valuation of old morals, এবিষয়ে যোশীয়াইটদের

আমি প্রশংসা করি, ভাদের একটা dash & push আছে, you mind a peg and I can stand four pegs at one sitting.......

আমার গন্তব্যস্থানের মাঝামাঝি এসেছি, আমিও ভীড় ঠেলে ট্রামটার মাঝামাঝি এসে থম্কে গেলাম।

দর্জিপাড়ার ছেলে বাবা, ছ হু, আমার চৌদ্দপুরুষ মার্চেন্ট অফিসে কেরাণীগিরি করেছে, সাহেবের কামরায় ঢুকে বল্লাম, I touch your feet, sir, my father diseased sir, I to eat many men, five brothers, mother's own sons..... সাহেব বল্লে, I)on't howl like a dog. আমি বল্লাম, I like I am your dog, your dog gets meat, I eat only rice য্যা, pulses, not বাঙাল, cannot take লক্ষা মানে chilli. সাহেব বল্লেন, go go. আমি বল্লাম I prostrate here sir, not picketting, down with Gandhi, আমার চৌদ্দপুরুষেও anti-British নয়, take me take me, sir. সাহেব বল্লেন, go go. আমি বল্লাল, ও হো হো, then give me to your dog, I dogs meat, dog eat me. সাহেব বল্লেন, go, go, I shall speak to the Head clerk. আমি লাফ্ দিয়ে উঠ্লাম, বল্লাম, God save the king, তথন ঠিক বারোটা, বল্লাম Good Noon. হু হু বাবা ফোর্থ ক্লাশ অবধি পড়েছি। ইংরেজীতে ঠেকাবে কে, বাবার দে'য়া বাড়ী আছে, ছুটো বাঙাল ভাড়াটে আছে, ফাদার কবেই পটল তুলেছেন, ভাই একটিও নেই, wife আর.....

গন্তব্য স্থলে নেমে গেলাম।

বাড়ীতে আস্তেই স্ত্রী মধুবর্ষণ করতে লাগ্লেন! বড়ই যে নিজের ফূর্ত্তি-ফার্ডা নিয়ে আছ। আমার কি আর সাধ-আফলাদ নাই। তোমার হাতে পড়ে একেবারে যে বি-চাকরের সামিল হয়ে গেলাম। আমাকে বলেই পার্লে। অন্স বাড়ী দেখনা, স্বামী তার স্ত্রীর জন্ম কি করে। আমিই তোমার দেওয়া মোটা কাপড় মুখ বুজে পর্লাম। তেমন স্ত্রী হলে দেখতে। গয়নাগাটি ক্রীম-স্নোতে তোমায় ব্যস্ত করে তুল্ত। কোথাও একদিন নিয়ে যাবার নাম করে না, পাড়ার কোন্ মেয়েটা না সিনেমা যায় ? বড় দে অনাদরের বস্তু হয়ে গেলাম। অথচ জিগ্গেস করে দেখো আমার বাবা মাকে কী আদরেই আমি বড় হয়েছি, কি খেয়েছি, কি পরেছি, অথচ সংসারের কুটোটা নাড়িনি, ভোমার হাতে পড়ে স্ব্তান্তর্গনের পর আঝোর ঝরে অশ্রুবর্ষণ।

আমি 'আদরিণী যা হয়েছেন'-মূর্ত্তির দিকে তাকিয়ে ভাব্তে লাগ্লামঃ আমি অসাধারণ, অসাধারণ। আমি একটা প্রিফিসপিলের মান্ত্র, কড়া আদর্শ আ্মার, সত্যাশ্রমী আমি, বিরাট অসীম দৃষ্টি আমার, সমগ্র দেশের তুঃখতুর্দশায় কাতর আমার মন, সেথানে দ্রী তুচ্ছ, সামান্ত। দ্রী কাঁদ্ছেন? কাঁছুন! আমি সঙ্কল্পে কঠোর; ঘরে ঘরে এমন লক্ষ লক্ষ তুঃথকাতর স্ত্রী আমার চোথের স্থুমুথে, সেখানে আমার স্ত্রীর এই তুঃথ? মোটা কাপড়, তাও তো প্র নির্নিকা পায় না; কাঁকর ভাত? তাও তো প্র বুভুক্ষুর জোটে না। গয়নাগাটি ক্রীম স্নো? অভিশপ্ত সমাজের বৈষম্য মুরদাবাদ, তারপর, তারপর! সিনেমা? লজ্জাকর বিলাস এই দরিদ্র পরাধীন দেশে। নিজের গৌরবে নিজে ফ্রীত হয়ে উঠ্লাম। কি প্রিন্সিপিলের মান্ত্র্য, কি কঠোর, কি সংঘমী অথচ মুহ্নি কুস্থমাদপি, স্ত্রী কাঁদেন, চোখে জল আসে না, বিশ্বের ছঃথে আমার ঢোথে জলের ধারা আসে। আমি পূর্ণ, আমি আদর্শ, বিশ্বজনীন অহমিকার মধ্যে সকলকে ছাড়িয়ে ছাপিয়ে উত্তীর্ণ ক'রে আমি … আমি উত্তমপুরুষ!

# খ্যাতি

# গ্রীসাধনা কর

বোদেদের মেয়ে নির্মলার সতেরে। আঠারো বছরের জীবনের অনেক ঘটনা, অনেক কথাই পাড়া-পড়শীর মুথে মুখে প্রচলিত ছিল। রিদিয়ে রিদিয়ে দে দন ব'লে মজা উপভোগ করত সবাই। সেদিন কনে দেজে পরীক্ষা দিতে গিয়েও দে এমনি একটা কাণ্ড ঘটিয়ে বসল। বরপক্ষ জিজ্জেদ করেছিল তার নাম। লঙ্জায় ভয়ে নির্মলা তখন জবু-থবু। অত্যন্ত মুহুস্বরে বললে নামটা। শোনা গেল না। আবার জিজ্জেদ করা হল। এবার আরেকটু জোরে বললে নির্মলা। তার জিভ ছিল ভারী, স্বর ছিল মোটা, অনেক কথাই অম্পন্ত উচ্চারণ হত। বরপক্ষ ভালোমতো না শুনতে পেয়েই হোক, কিংবা জিভের জড়তা সন্দেহ করেই হোক্, আরেকবার জিজ্জেদ করলে নাম। এ পাশ থেকে এ পক্ষের লোকের অনবরত তীব্র সাবধনতা—জোরে বল্ ম্পন্ত করে বল্। ও পক্ষও বারবার বলছে—বলো, বলো, জোরে বলো—তোমার নাম।

ভয়ে লজ্জায় নির্মলার মেজাজ গেল বিগড়ে। হঠাৎ অস্বাভাবিক জোর দিয়ে তাড়াতাডিবলে ফেললে—নিম্বলা গো নিম্বলা, ছি নিম্বলা দাছী।

গ-গ স্থুরে, জড়িত জিভে কথাগুলি অভুত আওয়াজে বের হল। বরপক্ষ অবশ্য পত্রে শেষ কথা জানাবে বলৈ বিদায় নিলে, কিন্তু ফল আন্দাজ করতে কারু কন্ত হল না। .বিকেলবেলা এই নিথে পাশের বাড়িতে মস্ত জটলা। গ্রামের সবকারী ঠাকুর্দ। রাসবেহারী মিত্র রসিক লোক, আমোদ-প্রিয়। নির্মলার সঙ্গে তাঁর রগড় জমে খুব। তিনি একেবারে ও বাড়ি থেকে নির্মলাকে পাকড়ে ধরে আনলেন—বেশ বলেছ নিম্বনা-দিদি, সুন্দর নামটি বলেছ। যে হোমাকে নেবে, ঐ নাম শুনেই মুগ্ধ হবে।

উপস্থিত জনত। মুথ টিপে হাসলে। নির্মলা কিন্তু তার ভুল কোথায় বুঝতে পারলে না। ফ্যাল ফ্যাল চোথে চারদিক তাকালে। পরেশ বোস্ নির্মলার নিকট-সম্পর্কীয় দাদা। নিশাস ফেলে বললেন—ইয়া, ওর হবে আবার বিয়ে। আমার তো বিশ্বাস হয় না।

নির্মলার মুখ মান হয়ে উঠল। বিয়ে না হবার তুঃখে তত নয়, কিন্তু এতখানি বয়সেও তাকে বিয়ে দিয়ে উঠতে না পেরে বাড়ির সবাই যে কতখানি চিন্তিত, নির্মলা সে কথা অন্তরে অন্তরে উপলব্ধি করে। ঠাকুদ। সোৎসাহে তার পিঠ চাপড়ে বললেন—হবে না আবার বিয়ে, বললেই হল। জজ-ম্যাজিন্টর এনে বিয়ে দেশে, কিছু ভাবনা নেই।

সবাই সশব্দে হাসলে। নির্মলার মুখও একটু যেন উদ্রাসিত হয়ে উঠল। মাথাটা সে নীচু করলে। পরেশ বোস বললেন—জজ-ম্যাজিপ্টর চাইনে, কেরাণীপুত্রই জুটিয়ে আমুন, সেই আমাদের চের।

ঠাকুর্দা এক হাতের উপর আরেক হাতের থাপ্পড় মেরে বললেন—এই বলে দিলাম, নিম্বলা-দিদি, জজ-ম্যজিপ্তর বর না আনি তো·····! হা, আমার কপাল, আমার ব্যেসটাই যদি আজ থাকত, ভাবনা ছিল কী। জজ-ম্যাজিপ্তর না হই, জমিদারের তহশিলদার তো···।

লজ্জায় রাঙা হয়ে নির্মলা ঠাকুর্দার হাত ছাড়িয়ে পালাতে চাইলে। ঠাকুর্দা ছাড়লেন না। আরো কতক্ষণ রঙ্গ করে তিনি বিদায় নিলেন। যাবার সময় বলে গেলেন—প্রস্তুত থেকো নিম্নলা-দিদি, একদিন দেখো ঠিক হোমরা-চোমরা এক বর এনে হাজির করব, তাক্ লেগে যাবে সববাইর।

সবাই হাসি চাপতে চাপতে বেরিয়ে গেল। নির্মলা দেখে দেখে জ কুচকে ভাবলে— সবটাতেই এদের হাসি! কী এমন হাসির কথাটা ঠাকুর্দ। বললেন ?

এমনিতেই ঘরদোর ঝাড়-পোছ-করা নির্মলার স্বভাব। ঠাকুর্দার কথার পর থেকে সে নিজেরও যেন িশেষ একটু তদারক স্থাক করলে। খাবল খাবল তেল মাথে চুলে, যখন তখন গামছা দিয়ে হাতমুখ গগড়ে রগড়ে ধোয়। মস্ত একটা টিপ দেয় কপালে। দেখতে নির্মলা মন্দ নয়। রংটা ফরসাই বলা চলে। বড় বড় গোল-ধরণের চোখ। মোটা দোটা পেটানো স্বাস্থ্য। সেদিন স্নানের ঘাটে মিত্রের বাড়ির রাঙা ঠাকুরমা বললেন—আজকাল নির্মলার যে ভারী বাহার খুলেছে গো…।

সরকারদের বাড়ির বৌদি হেসে বললেন—হবে না ঠাক্মা, বিয়ের কনে যে, সাজগোজের

দিকে নজর পড়েছে।

রাঙা ঠাকুরমা মুখ বাঁকিয়ে বললেন – হাঁা, কোন্ জমিদার তালুকদার এনে আমাদের নির্মলাকে প্ছনদ করবে কে জানে!

বৌদিও সঙ্গে সায় দিলেন—তপস্তা করছে বসে, কোন্দিন স্বয়ং এসে উপস্থিত হবে। নির্মলাকে দেখেশুনে কী আর সবুর সইবে তার…!

অত্যন্ত রান্তিয়ে উঠে নির্মলা মাথাটাকে একেবারে কুইয়ে ফেললে। লজ্জা-জড়িত মোটা গলায় কেবলই বলতে লাগল—তোমরা ভারী ইয়ে বৌদি, ভীষণ ইয়ে------যাও,'
—কী যে বলো, ধ্যাৎ-----।

ঠাকুরমা-বৌদি সমস্বরে হেসে উঠলেন--- ওমা, আমরা কী সত্তিয় বললাম নাকি লো-----!

চাপা হাদি এবং নানা মন্তব্যে অনেকক্ষণ পরে নির্মলার উপলব্ধি হল ঠাকুরমা-বৌদি তাকে ঠাট্টা করছেন। ঠাকুর্লার কথাও কি তবে সে ঠিক বুঝতে পারেনি! তিনিও হয়তো ঠাট্টা করেই থাকবেন! অত্যন্ত বিমর্ষ হয়ে গেল নির্মলার মুখ। ঝুপ্ করে ডুব দিয়ে সে ক্রেত পায়ে চলে গেল বাড়ি। ঠাকুর্লার উপরে অভিমানে মন উঠল তার ভরে। কিছুতেই ভেবে পেলো না তাকে নিয়ে স্বাই এমন হাদি-ঠাট্টা করে কেন। ঠাকুর্লাকে তার খুব ভালো লাগে। এলেই কত রঙ তামাসা করেন তিনি। নির্মলা আর কথা বলবে না তো তাঁর সঙ্গে, কিছুতে নয়।

\* \* \* \*

মাস ছ'সাত পরে সত্যি প্রতি একদিন মিত্তির ঠাকুর্দাই নির্মলার বর জুটিয়ে আনলেন। অবশ্য দোজবর। প্রথম পক্ষের স্ত্রী প্রথম সন্তান হতেই মারা গেছে। বরের বয়েস একটুবেশী। তবে অবস্থা ভালো। জায়গা-জমি গোক্ত-বাছুর আছে, ছোটোখাটো একটা দোকানও আছে। ঘরে শুধুর্দ্ধা মা। একটি বড়ো-সড়ো কর্মী মেয়ের গোঁজ চলছিল। ঠাকুর্দা নির্মলার মা বাবার সঙ্গে পরামর্শ করে চট্পট্ নির্মলার সঙ্গে বিয়ে ঠিক করে ফেললেন। গ্রামের স্বাই একবাক্যে সায় দিলে—নির্মলার আর ঘাই হোক, কপাল ভাল!

ঠাকুর্দা ডঙ দিয়ে বললেন—বলো তোমরা, জজ-্ম্যাজিন্টর জমিদার-তালুকদারের থেকে ভালো বর এনেছি কি না। নিম্বলা-দিদি, আর রাগ নেই তো কথা বলবে তো আমার সঙ্গে তা

খুসীতে নির্মলা উজ্জ্বল। হাসিভরা মুখে একটু বুঝিবা রসিকতা করেই বললে—
কথা বলার কি আর সময় পাব!

সঙ্গে সজে চারদিক থেকে ব্যঙ্গবিজ্ঞাপের তুমুল কলহাত্তে নির্মলা পালিয়ে বাঁচল।

এমন রাগ ধরল তার। সব কথাতেই এদেব হানি! সব সময়ই এর। যেন তাকে অপ্রস্তুত করবার জন্মেই প্রস্তুত। সে যেন একটা মানুষ্ট নয়। হোক না আগে বিয়েটা কেমন হাসতে পারে সকাই দেখা যাবে। ঘবনর দেখে তাক্ লেগে যাবে সকাইর, ঠাকুদা তো তাই বললেন!

বিষের সভায় বর দেখে কিন্তু সভিয় সনাই মুখ চাওয়া-চাওয়ি হুরু করলে। একী বর! রংটা আ'রেক পোচ কালো হলে যে অন্ধকানে আঁথকে উঠতে হত! প্রকাণ্ড শরীর, ছোট ছোট চোখ, সামনের ছটো দাঁত উচু, প্রায় বের করা। অসম্ভব মোটা নাক, টাক পড়ে আসা কপাল। অয় বয়সা মেঝেরা নির্মলার সামনেই ঠেশ-ঠিশারায় ইসারায়-ইপিতে হাসাহাসি করলে। বর্ষীয়সীর' ধমক দিয়ে বললেন—এমন বয় জুটেছে, ভাগ্যির কথা। দোল, ছুগ্গোচ্ছব, অস্টপ্রাহর কার্ত্তন, বারো মাসে তেরো পার্বন বাড়িতে বাঁধা, বলতে গোলে রাজার ঘর।

মেয়েগুলি মুচকি থেমে পরস্পারকে নললে,--হাঁগ, স্বয়ং রাজপুত্রই বটে, কীবলিদ দিদি!

বধ্ব বেশে নির্মলা তথন ঘোমটা দিয়ে এককোণে ব'সে। অভিনিক্ত লজ্জার ভারে সে মাথা তুললে না। চোথ উজ্জ্জল দেখালো। বর কি আর সে ভালোমতো দেখেছে! তবে এরা যথন বলছে হয়তো রাজপুত্রের মতোই হবে! ধারণাটা বন্ধমূল হল মিত্তির ঠাকুন্দার কথায়। তিনি এসেছিলেন নির্মলার সঙ্গে হাসি-মন্ধরা করতে। মেগেগুলি ছেকে ধরলে—এমন বর আপনি পেলেন কোথায় দাহু……!

ঠাকুর্দ। হেঁকে উঠে বললেন---রাজপুত্তুর! সাত-জন্মের তপস্থায় মেলে। অমনটি তোরা পেলে বর্ত্তে যেতিস্।

নির্মলার মন গর্বে পরিপূর্ণ ়ু এবার সঙ্গিনীয়া দেখুক নির্মলার ভাগ্য! বড় যে হাসত তাকে নিয়ে! এখন হিংদে করবে! শৃশুর বাড়ি তার রাজার ঘর বলতে গেলে, বরও রাজপুত্রের মতো, · · · · · শুসীতে নির্মলা হাসল।

দিরাগমনে জ্বোড়ে বাপের বাড়ি বেড়াতে এসে সেদিন নির্মল। গিয়েছিল এ বাড়িও বাড়ি ঘুরতে। সবাই এসে ঘিরে ধরল। কী দিয়েছে শ্বশুর বাড়ি থেকে। কেমন সেবাড়ি, বরের সভাব-চরিত্র কেমন,—নানা প্রশ্ন। গর্বোজ্জ্বল মুখে নির্মলা কথার উত্তর দিতে দিতে বললে—বাড়িতো একেবারে প্রকাণ্ড রাজার বাড়ি। আর আপনাদের জামাইও…।

তার বিগলিত উৎসাহে শ্রোত্মহলে সমবেত একটা চাপা হাসির লহর উছলে উঠল। মিত্রদের মেয়ে জ্যোৎস্না,—স্থানরী বলে তার খ্যাতি, পরম রূপবান বর। অদম্য হাসি চাপতে চাপতে বললে—ভারী স্থানর, নয় নির্মলা।

কেমন উচু দাঁত, বলি ও নির্মলা । বড়দের আড়ালে জ্যোৎসা একটা মন্তব্য করলে। সম-বয়সী মহলে দমকা হাদির চেউ খেলে গেল। নির্মলাও দেখাদেখি হাসলে বটে কিন্তু মনটা তার খচখচ করতে লাগল। জ্যোৎসার উপরে মেজাজ উঠল খিঁচড়ে। নিজে স্থন্দর, বর স্থন্দর বলে আর সবাইকেই সে বড় অবহেলা করে। কিন্তু অন্য মেয়েরাই বা কেমনতরো। বরের দাঁত না হয় একটু উচুই, তাই বলে বর তো আর তার কুচ্ছিৎ নয়। অত হাদির কোনো মানে নেই! একটু ক্ষুণ্ণ মনেই সন্ধ্যাবেলা নির্মল। বাড়ি ফিরছিল, শুনলে খিড়কির ঘাটে ও-বাড়ির জেঠাইমার সঙ্গে তার পিসিমা কথা বলছেন—বরের আর সবই তো ভালো ছিল বৌঠান, অবস্থা ভালো, বুদ্ধিও খুব, সভাব চরিত্রেও কোনো খুঁৎ নেই, শুধু চেহারাতেই সব মাটি করেছে। দেখতে যদি আরেকটু ভালো হতো, একেবারেই যেন্ন্ন।

নির্মলা থমকে দাঁড়াল। তার বরের চেহারা খারাপ, কোনোদিন তো একথা তার মনে হয়ন। জ্যোৎসার কথা, হাদি মনে পড়ল। অসহ্য একটা ছঃখাবেগ নিয়ে নির্মলা বাড়ির ভিতরে চুকলে। ঘরে ঘরে তথন আলো ছালা হয়ে গেছে। নির্মলা এ-ঘর ও-ঘর উকি মেরে দেখলে—দক্ষিণ দিকের ঘরটাতে জানলার সামনে ইজিচেয়ার পেতে ছহাত মাথার নীচে রেখে রমাপতি চোখ বুজে শুয়ে আছে। নির্মলার আর সবুর সইল না। বারান্দার লগুনটাকে উদ্ধিয়ে নিয়ে একেবারে রমাপতির কাছে এসে দাড়াল। লগুনটা ভুলে ধরলে মুথের একান্ত কাছে। অকস্মাৎ তাব্র আলোর তেজ, গরম তাপে রমাপতি ধড়মড় করে উঠে বসল। ঠক্ করে লগুনটার ঠোকা লেগে গেল কপালে। ছাঁকো লাগল নাকে। রমাপতি বললে—কে গ্

নির্মলা ততক্ষণে লঠনটা ধুপ করে নাবিরে রেখেছে। ব্যস্ত শক্ষিত কঠে বললে— আমি গো আমি, নিম্বলা। আহা, ব্যথা লাগল তোমার! কোথায় লাগল গো, দেখি, দেখি। খুব লেগেছে নাকি গো?

বিস্মিত রমাপতি নির্মলার সেই ত্রস্ত শক্ষিত হত-শিহ্বল মুখের দ্বিকে তাকিয়ে ব্যথা অমুভব করলে। কেমন একটা মায়া লাগল। নিশ্বাস ফেলে বসে পড়ে বললে—মুখের এত সামনে লঠন আনে কেউ ? কী দেখছিলে লঠন নিয়ে ?

নির্মলা ফ্যাল্ ফ্যোল্ চোখে তাকিয়ে একটা ঢোক্ গিলে চুপ করে রইল। রমাপতি তার তুহাত ধরে কৌতৃহলের স্থারে বললে—বল না গো, কী দেখছিলে ?

নির্মলা আর থাকতে পারলে না। অভিমান-ক্ষুক নালিশের স্থরে বললে — ওরা কেন বলে তুমি স্থন্দর নও ? তুমি তো ভালোই দেখতে।

অতি সহজ সরল অভিমান-ভর। নালিশের স্থরটা রমাপতির প্রাণে গিয়ে বাজল।

মূথের বিষয়তাও লক্ষ্য করলে সে। একটু থেমে সম্প্রেছে রমাপতি নির্মলাকে কাছে টেনে এনে বললে— ওরা কি আর তোমার মতো করে আমাকে দেখে নিমু, ওদের কথা ছেড়ে দাও। তোমার সম্বন্ধে আমাকেও ওরা অনেক কিছু বলেছে। বলুক গে, আমরা ছুজনে যা আছি, বেশ আছি, কী বলো?

বলতে বলতে অতি ধাঁরে রমাপতির একটা দীর্ঘাস পড়ল। বিয়ের পর থেকে তার মনে একটা ক্ষোভ জমে উঠেছিল, সেটা যেন হাল্কা হয়ে গেল। নিবিড় স্নেহে নির্মলাকে একান্ত কাছে টেনে নিলেসে। আনন্দের সীমা রইল না নির্মলার। এমন করে কেউ তো কোনোদিন তার কথার মর্যাদা দেয়নি। চিরদিন সে শুধু লোকের উপহাস পরিহাসই শুনে এসেছে। দেখুক এসে এখন ওরা নির্মলাকে! আর হাসতে হবে না। দীপ্ত আনন্দিত মুখে একটু অবজ্ঞার হাসি হেসে সে নিশ্চিন্ত বিশ্বাসের স্থারে রমাপতির মুখের দিকে তাকিয়ে বললে—ওরা কিচ্ছু জানে না, কিচ্ছু বোঝে না গো, শুধু শুধুই কেবল হাসতে পারে। এমন রাগ ধরে আমার!

ব্যাপারটা নির্মলা অসীম আনন্দে গোপন রাখতে পারলে না। পরদিনই জ্যোৎস্নাদের কাছে গর্ব করে বলে ফেললে। অদম্য সশব্দ হাসির ধুম পড়ে গেল। মিত্তির ঠাকুরদার কানে যেতে রঙে রসে ব্যাপারটা হল চরম। নির্মলা অবশ্য দিন ছয়েক পরেই শ্বশুর ঘরে চলে গেল। কিন্তু নামটা তার চির-বিখ্যাত হয়ে রইল নল্তা গ্রামে। বুদ্ধিহীনতার উল্লেখ করতে হলেই লোকে ব'লে বসে—"একেবারেই নিম্বলা!"

# তুভিক্ষ-প্রতিরোধ পরিকম্পনা

## সঞ্জয় ভট্টাচার্য্য

বাংলার কাটদন্ত অর্থনীতি অতি প্রত্যক্ষভাবে আমাদের চোথের সামনে উদ্ভাসিত নয় কিন্তু তার অসুস্থতা উপলব্ধি করণার প্রচুর অবকাশ আমাদের রয়ে গেছে। সেই নেপথ্যচারী নীতি আমাদের আর্থিক সমৃদ্ধি বিধান না করে দিনের পর দিন অসংখ্য মানুষকে সম্পদহীন, জীবিকাহীন নিঃস্বতার গহ্বরে ঠেলে দিছেছে। এ থেকে প্রমাণ হয় যে কর্মহান এই তুরবস্থার যিনি বিধাতা—যাকে বাংলার অর্থনীতি ছাড়া আর কিছু আখ্যা দেওয়া যায় না, তিনি আজ অকর্মণা, রোগাক্রান্ত, মৃত্যুপথ্যাত্রী! অকম্মণা, অর্থনীতিকে বাতিল করাই উচিৎ, না কি তাকে স্বন্থ করে তোলা দরকার, এ নিয়ে তর্ক করবার অবসর আর বাংলাদেশের নেই। কর্মহীনতার সমস্যাটাকেই জরুরী মনে করে তার সমাধানের পথে আমাদের এগিয়ে যেতে হবে—এবং একবার যাত্রা স্কুরু হলে আমরা দেখতে পাব ছোটখাট ভাঙাগড়ার ভিতর দিয়ে বাংলার অর্থনীতি নূতন মৃত্তিতে আবিস্থাত হচ্ছে। অর্থনীতির ভালহ আর মন্দ্র যথন তার কর্ম্মসংস্থানের শক্তির উপরই নির্ভ্র করে তথন এ কথা বলা বাহুল্য মাত্র যে কর্ম্মসংস্থানের পথেই তার রূপায়ন সম্ভব।

আজকের দিনে বাংলার সামাজিক অবস্থার দিকে অর্থনৈতিক দৃষ্টি নিয়ে তাকালে আমরা দেখতে পাব যুদ্ধোগ্তমের কুপায় গত পাঁচবছর যারা কম্মচ্ছায়াতলে আশ্রয় পেয়েছিল তারা আজ নিরেট বেকার। তার কারণ, শিল্পইনি বাংলাদেশ তার নিজস্ব শিল্পকে যুদ্ধ-শিল্পে পরিবর্ত্তিত করেনি অথবা কোনো যুদ্ধ-শিল্প অসামরিক শিল্প রূপের সম্ভাবনা নিয়ে এদেশে প্রতিষ্ঠিত হয়নি। সাময়িক শিল্প হিসেবেই এখানে যুদ্ধাশিল্পের আমদানী করা হয়েছিল, কাজেই গত পাঁচবছরব্যাপী বাঙালীর যে কন্মব্যস্ততা তা তাদের সামাজিক শরীরের কোনো অংশেরই স্থায়ী সুস্থতার লক্ষণ নয়। এই ঢোরাস্বাস্থ্য আজ মুখোস খুলে তার বাস্তব অবস্থাকে উদ্যাটিত করছে। তাছাড়া বাংলার যা নিজস্ব অর্থনীতি—যা তার সম্পদ উৎপাদনের একমাত্র যন্ত্র দেই কৃষি আজ বেকার তৈরীর একটি বিরাট কারখানা। আমাদের সম্পদের উৎস কোথায় এবং কি অবস্থায় আছে এই অতি প্রয়োজনীয় ঔৎস্ক্র ছিল না বলেই আজ বেকারের শোভাযাত্রায় আর ছুভিক্ষে আমাদের বিশ্বয় লাগে।

বাংলার তুর্ভিক্ষ মানে কশ্মহীনের অনাহারে মৃত্যু। এই ছুভিক্ষ রোধ করবার জ্বন্থে আমরা চাঁদা তুলে, ক্যাটিন থুলে আহারের ব্যবস্থা করতে চাই, আমাদের হৃদয়ে দয়াদাক্ষিণ্যের উৎসমুখ খুলে দিই। এ-ব্যবস্থায় একটা সাময়িক অন্নকন্ত হয়ত দূর করা যায় কিন্তু সামাজিক অর্থনীতি যথন অবিরত এমন পরিবার তৈরী করে চলে যারা অন্নসংস্থানের স্থযোগ থেকে বঞ্চিত, তথন দয়াদাক্ষিণ্যের দাওয়াই-এ সমাজের এই কঠিন রোগ সারাবার সঙ্কল্ল ছেলে-মান্ষিরই নামান্তর। অনাহারে মৃত্যু বা ছুভিক্ষ রোধ করার একমাত্র উপায় কর্ম্মইীনের কর্ম্মসংস্থান করা। অন্নসংস্থান করতে না পেরে যারা মরে যায় তাদের অন্নদান করে নয়, কর্ম্মদান করে অন্নসংস্থানের পথ করে দেওয়াই ছুভিক্ষের প্রতিযেধক। কোন্ পথে, কি উপায়ে এই কর্ম্মদান সম্ভব তা-ই আমাদের আজকের দিনে স্বচেয়ে বিবেচ্য বিষয়।

এই যুদ্ধোত্তর অবস্থায় সমাজের প্রত্যেকটি শ্রেণীই যে আর্থিক অবনতির পথে নেমে গেছে তা নয়। অনুসন্ধান করলে এমন একটি শ্রেণী আবিছার করা বার বারা স্ফীতমুদ্রার ধারক ও বাহক। এ শ্রেণীর অন্ধকার তহবিলে যে-পরিমাণ মুদ্রা সঞ্চিত আছে—তা যদি সূর্যোর আলোতে আত্মপ্রকাশ করতে পায়, বলাবাহুল্য, সে-প্রক্রিয়া থেকে অজ্জ মানুষের কর্মসংস্থান হয়। এদের সঞ্চিত অর্থ মানে কর্ম্মদানের সব চেয়ে বেশি স্কুযোগ এদের হাতেই সঞ্চিত হয়ে আছে। কিন্তু এই দঞ্চিত অর্থের বাইরে আত্মপ্রকাশ নিয়েই আসল সমস্তা। আয়কর তার নাগাল পায়নি, নাগাল পেতে পারে না। শিল্পোন্তির বন্ধুর প্ণও এই স্ধিত অর্থ সমত্রে পরিহার করেছে। হাতের একটি পাখী যে বনের ছুটো পাখীর চেয়ে ভালো এই মহাবাক্যের অনুশাদনেই বাঙালী মন শস্তুকবৃত্তিতে অভ্যস্ত কাজেই শিল্পোছামে হাতের সঞ্চিত অর্থ ব্যয় করে অনিশ্চিত অর্থ অনুসন্ধান করা আমাদের পক্ষে মহজ হয়ে ওঠেনা। যা হয়নি তা কেন হয়নি, এ-নিয়ে তর্ক করবার চেয়ে আপাতত এমন একটি পথের সন্ধান করতে হবে যে পথে সহজভাবে সঞ্জী শ্রেণীর সঞ্চিত অর্থ বাইরে চলাফেরা করবার ভর্মা পায়। সহরে নগরে গৃহনিশ্মাণই একমাত্র পথ যাতে সঞ্গাঁর অর্থনাশের মহন্তর প্রশমিত হয় এবং সেই সঙ্গে অজতা কর্মাহীনের কর্মাদংস্থানও হয়ে যায়। কৃষি বা শিল্পের প্রতি সন্দেহাত্মক দৃষ্টি নিয়ে তাকাবার অভ্যাস যখন সঞ্গীদের মনে দৃঢ়মূল, তখন সাদাসিধে হিসেবের মুনফাই একমাত্র তাদের অসূর্য্যম্পশ্য এর্থকে বাইরের আলোতে টেনে আনতে পারে। ব্যাক্ষের খাতায় একটা সংখ্যা হয়ে বা সিন্দুকের গহবরে অচলা লক্ষ্মী হয়ে না থেকে যদি রাশি-রাশি টাকা শতশত স্থল্শ্য-গুহের রূপ নিতে থাকে, যদি তাতে সহর-সজ্জা শোভন ও স্থুপরিসর হয়ে ওঠে এবং নাগরিক বাসস্থানের কদহাতা ঘুচে যায়—যদি নিশ্মাণের কাজে সহস্র সহস্র লোকের অনুসংস্থান হয় এবং যদি গুহের আয় বাঙ্গি-আমানতের স্থাদের চেয়ে কম না হয়, তাহলে সঞ্চয়ীদের এ-কাজে অগ্রদর হতে কি ক্ষতি? এক-আনা স্বার্থও ক্ষুণ্ণ না করে তারা যদি সামাজিক কল্যাণের একটি পথ খুলে দিতে পারে, তাতে ত তাদের আপত্তি থাকবার কথা নয়! কিন্তু মুক্ষিল বোধহয় এই যে সঞ্জীর মন মুনফার সাদাসিধে হিসেবে সাপ্রহ দেখালেও যুক্তির সাদাসিধে হিসেব গ্রহণ করতে পারে না। সে-ক্ষেত্রে এধরণের ব্যাপারে রাষ্ট্রকে হস্তক্ষেপ করতে হয়। সঞ্চয়ীর তালিক। সংগ্রহ করে তাদের উপর গৃথনির্মাণের নির্দ্দেশ জারি করা রাষ্ট্রের পক্ষে তখন বিন্দুমাত্র অসন্ধৃত নয়। রাষ্ট্রের আদেশ-নির্দ্দেশের কঠোরতা কখনো অসহু মনে হয় না, যদি তাতে সামাজিক কল্যাণ নিহিত থাকে।

কর্মদান-প্রচেষ্টার রাষ্ট্রের এই প্রোক্ষ কর্ত্তর ছাড়াও নিজের একটা বিরাট দায়িক আছে—যা ব্যাক্তিবিশেষ বা শ্রেণীবিশেষের মাধ্যমে ফলপ্রস্থ করা একরকম অসম্ভব। কর্মদানের জন্মে রাষ্ট্র যে পদ্ধতি অবলম্বন করবে বলাবাহুলা যে তার ভিত্তি থাক্রে দেশের মৌলিক অর্থনীতির উপর এবং তার ফল হবে অধিকতর স্তদূর-প্রসারী। তার মানে কৃষির উন্নয়নকে লক্ষ্য করেই রাষ্ট্রের কর্মদান-পরিকল্পনা অগ্রসর হবে। প্রমের অর্থসূল্য যেন অফলপ্রসূ কাজে ব্যয়িত না হয়—যাতে সামাজিক প্রম-নিয়োগ ভবিশ্বং ধনোৎপাদনের সহায়ক হতে পারে—রাষ্ট্রীয় প্রচেষ্টার মূলনীতিই হবে তা-ই।

এই মূলনীতি গ্রহণ করে আসন কর্মহীনতা বা ছুর্ভিক্ষের সঙ্কটকে প্রভিরোধ কংতে হলে প্রথমত প্রীমঞ্চল রাস্তাঘাট-নির্মাণের প্রতিই দৃষ্টি দেওয়া উচিৎ। কৃষিজাত জব্যের স্থচাক চলাচলের জন্মই যে স্থগম রাস্তাঘাটের দরকার তা নয়, কৃষিবিজ্ঞানের প্রয়োজনীয় দানগুলোকে কৃষিক্ষেত্রে পৌছিয়ে দেবার জ্বত্যেও স্থবাবস্থিত রাস্তাঘাট থাকা চাই। শস্ত-চলাচলের অস্ত্রবিধা ও অব্যবস্থা যে গত মন্বন্তুরের জন্মে কতকাংশে দায়ী— একথা আজ অস্বীকার করে লাভ নেই। বাংলাদেশের ভৌগোলিক সংস্থান এবং বারিপাতের পরিমাণ এমন কিছু আশস্কাজনক নয় যাতে কোনো বছর ভার সমস্ত অঞ্চলে ব্যাপকভাবে শস্তাভাব ঘটতে পারে। এক অঞ্জে শস্ত্রে ঘাটতি পড়লেও অন্ম অঞ্জের বাড়তি দিয়ে অনেক সময়ই ঘাটতি সূরণ সম্ভব, কিন্তু রাস্তাঘাটের অভাবে এই সম্ভাব্যভার পরীক্ষা কোনো সময়ই সম্ভব হয়ে উঠছেনা। কেবল এটুকুই রাস্তাঘাট নির্মাণের বৃহৎ সার্থকতা নয়—আবাদী ক্ষেতের বৃদ্ধিও স্থব্যবস্থিত রাস্তাঘাটের উপর নির্ভরশীল। বাংলাদেশের আবাদী ক্ষেতের প্রায় একষষ্ঠসাংশ আবাদযোগ্য অনাবাদী এবং একষষ্ঠসাংশ পতিত হয়ে আছে। মেদিনীপুর ও বাঁকুড়ার পশ্চিমাঞ্চলে আবাদ্যোগ্য অনাবাদী জমির পরিমাণ জমির একতৃতীয়াংশ, ঢাকা ও ময়মনসিংহের পূর্বাঞ্জে ও নদীয়া, যশোর, খুলনা, ফরিদপুরের মধ্যাঞ্চলে একনবমাংশ--রাজসাহী, পাবনা, বগুড়ায় একদশমাংশ এবং ত্রিপুরা, নোয়াথালিতে এক্ষ্ঠমাংশাক পতিত ও অনাবাদী জমিকে ক্রত আবাদী জমিতে পরিণত করার কোনে:-রকম ব্যবস্থা অবলম্বনই পল্লীর পক্ষে মন্তবপর নয়। যে-কাজ প্রচুর শ্রামাধ্য ও ব্যাপক

<sup>\*</sup> Agriculture Department's Statistics of 1937-38.

<sup>†</sup> Land System of Bengal-By M. N. Gupta

এবং অণতিবিলম্বে যা সম্পন্ন করা দরকার তার দায়িত্ব সম্পদহীন, উপায়-উপকরণহীন, নিরুৎসাহ, মত্তর পল্লী-জীবনের উপর কেলে রাখা যায়না। বিজ্ঞানের ছে'ডিয়া বাঁচিয়ে যে-স্বাবলম্বী পল্লীর চিত্র আমরা কল্পনায় এ'কে চলেছি তার পক্ষেও এ-দায়িত্ব পালন করা সম্ভব নয়। এই ব্যাপক কাজ ক্রতগতিতে সম্পন্ন করতে হলে যন্ত্রবিজ্ঞানের শরণ নেওয়াই উচিত। যন্ত্রবিমুখদের একটি প্রিয় ও'ল এখানে উকি দিতে পারেঃ তাঁরা বলতে পারেন, 'যন্ত্রত বেকারসমস্পাই তৈরী করে, দে সমস্পার সমাধান কি তার দ্বারা দন্তব ?' তার উত্তরে বলা যায়, যে-উৎপাদন-ব্যবস্থা স্থুপরিকল্লিত নয়, অনিয়মই যার পরিচালক সেখানে যন্ত্র সত্তির বিকার তৈরী করে চলে—কিন্তু স্থুপরিকল্লিত অর্থনীতিতে যন্ত্রব্যহার কোনো সময়ই বেকার তৈরী করে না। উদাহরণত যুদ্ধ-পূর্ব্ব ইংলণ্ড ও যুদ্ধকালীন ইংলণ্ড এবং বিপ্লবপূর্ব্ব রাশিয়া ও বিপ্লবৈত্বের রাশিয়ার কথা উপস্থিত করা যায়।

বাংলাদেশের আর্থিক ও বেকার সমস্ত। হাতে নিয়ে সরকারী ব্যয়নীতি রাস্তাঘাট নির্ম্মাণান্তে আরেকটি প্রশস্ত পথ ধরে চলতে স্থুক করতে পারে। তাতে যে কেবল প্রচুর কর্মাংস্থানেরই অবকাশ আছে তা নয়, পথচলার দঙ্গে মঙ্গেই দেখা যাবে পল্লীঅঞ্জলে স্থায়ী অর্থসমৃদ্ধির চিত্র দীরে দীরে ফুটে উঠছে। এ-পথ খননের পথ, পূর্ত্তবিভাগের অনলস উল্লামে তৈরী হ'তে পারে যে-পথ। সরকারী পূর্ত্তবিভাগ শ্রম এবং অর্থব্যয় করেছেন, ১৯৩৮-৩৯ এ ১৫২৮০ লক্ষ টাকা পূর্ত্তকর্মে ব্যয়িত হয়েছে, তাতে বাংলাদেশের বরাদ ছিল প্রায় ১১৪ই লক্ষ টাকা কিন্তু তা থেকে আয় হয়েছে ৫৮৯%, তাছাড়া মোট ৬২৭০ লক্ষ নিঘে চষা জমির মধ্যে মাত্র ৯৬০ লক্ষ নিঘে সরকারী পূর্ত্তকর্মের জল-ব্যবস্থার স্থামোগ পেয়েছে। ভারতীয় নদী-নালাগুলো ৫১ বিলিয়ন কিউবিক ফিট জল বহন করে থাকে, সে জলের ১৩% সাত্র চাযের কাজে নিযুক্ত হয় বাকি ৮৭% অযথা সমুদ্রে বয়ে যায়।\* কাজেই পূর্ত্তবিভাগ আজ পর্যান্ত যা কুরেছেন বা যে পরিমাণ অর্থবায় করেছেন অথবা যে-নীতি অনুসরণ করে আসছেন তা যে খুব ফলপ্রাসূ হয়েছে একথা বলা যায় না। জাতীয় সরকারের অধীনে ভবিষ্যং পূর্ত্তকর্মের কর্মাসূচি তাই একটি নূতন ভিত্তিতে তৈরী হওয়া দরকার। একটি বৃহৎ শিল্পপ্রতিষ্ঠানের মূলধনের মতোই পূর্ত্তকর্মের ব্যয় অবারিত, অজস্র ও অবিচ্ছিন্ন হওয়া চাই, সাময়িক এয়োজনে সাময়িকভাবে বায় ভন্মে যি ঢালার সামিলই হয়ে ওঠে। দ্বিতীয়ত, জলপথকে একটি কাজে নিযুক্ত করবার চেফী না করে তিনটি কাজের উপযোগী করে তোলা উচিত—জলপথ, জলপথ হিসেবে ব্যবহৃত হবে, চাথের কাজের সহায়ক হবে, বিদ্যাৎশক্তি উৎপাদন করবে। তৃতীয়ত, কেন্দ্রীয় বা প্রাদেশিক অনুশাসনে পূর্ত্তনীতি পরিচালনার সঙ্কল্প ত্যাগ করতে হবে। ভিন্ন ভিন্ন অঞ্চল ভিন্ন ভিন্ন নদী দারা বিধোত।

<sup>\*</sup> The Eastern Economist-Jan. 1946.

কোনো একটি বিশেষ নদীর দার৷ সর্ববভারতীয় ভূখণ্ড জলসিক্ত হতে পারেন৷ আবার ঠিক তেমি ভারতবর্ষের বড় বড় নদীগুলোর একটিও কোনে। বিশেষ প্রাদেশের দীমায় আবদ্ধ নয়। যুক্তপ্রদেশ, বিহাব আর বাংলা এই তিনটি প্রদেশই গঙ্গামাতৃক-বাংল। আর আদাম এতু'টি প্রদেশকেই ব্রহ্মপুত্র পুত্রবৎ দেখে আসছে। পূর্ত্তকর্মের উপাদান যখন নদী—তখন নদীকে অনুসরণ না করে পূর্ত্তকর্মাসূচী তৈরী করা চঃসাধা। যে অঞ্চল একটি বিশেষ নদীদারা বিপ্রেতি সে-অঞ্চলের পুরুক্তের্যার সহায়ক হবে সে নদী এবং পরিচালক হবে সে নদীতীবের অধিবাসী। গঙ্গাকে পূর্ত্তকর্মে নিয়োগ করতে হলে যুক্তপ্রদেশ, বিহার আর বাংলার একযোগে কাজ করা চাই; ব্রহ্মপুত্রকে জলের উৎস মনে কংলে উত্তর আদামের সঙ্গে উত্তর ও পূর্ব্ব বাংলার হাত মিলিয়ে কাজ করতে হবে। এই নৃতন নীতি ব্যাপকভাবে গ্রহণের চেষ্টা দেখা না গেলেও তার খানিকট। ইঙ্গিত যে পূর্ত্তবিভাগের সাম্প্রতিক বর্মসূচিতে পাওয়া যাবেনা এমন নয়। তুভিক্ষ-কমিশন সরকারী বায়-বিভাগের কাচে পূর্ত্তকর্মাকেই তুর্ভিক্ষের বীম। হিসেবে গ্রাহণ করবার জন্মে আবেদন জানিয়েছেন। কেন না যে-টাকা পল্লী-অঞ্চলে ব্যয় হবে ঠিক দেই পরিমাণ ক্রেয়-ক্ষমতা বা অর্থসমৃদ্ধিই পল্লীসমাজ অজ্জন কংতে পাবে। সরকারী-বায়-বিভাগ গুভিক্ষকমিশনের আবেদন গ্রাহ্ করেছেন এবং সে ইঙ্গিত থেকেই দামোদর উপত্যকা নিয়ে একটি পরিবল্পনার কথা শোনা যাচ্ছে। আমেরিকার টেনেসী উপত্যকার লোকদেরও একসময় মেদিনীপুরের অধিবাসীদের মতো বক্সা ও দারিদ্রোর সঙ্গে যুদ্ধ করতে হয়েছে, আজ সেগানে শস্তক্ষেত্রে জলব্যবস্থা নিয়ন্ত্রিত, বন্স। প্রতিরুদ্ধ ; তাছাড়া ব্যবহারিক বিহ্যুৎ-শক্তির প্রাচুর্য্যে এবং স্থগম জলপথের স্থান্দোবস্তে টেনেসী উপত্যক। আজ একটি শিল্পোনত ভূখণ্ড। এ-পরিকল্পনায় যে-পরিমাণ টাকা খরচ হয়েছে টেনেসী উপত্যকা তার উদ্বন্ত আয় থেকে সেটাকা স্থদসহ ষাট বৎসরে শোধ করে দিতে পারবে। টেনেসী পরিকল্পনার দৃষ্টান্ত থেকেই দানোদর-পরিকল্পনার উৎসাহ এসেছে—এ-পরিকল্পনায় ২২ই লক্ষ বিঘে জ্মিতে নিয়ন্ত্রিত জলবাবস্ত। হবে, বভার সম্ভাবনা থাকবেনা, এবং তিন লক্ষ কিলো-ওমাট বিছ্যুৎ-শক্তি সরবরাহ করা যাবে।\* নাংলার পক্ষে পরিকল্পনাটি বৃহৎ দন্দেহ নেই। অন্তত এই হিসেবে বৃহৎ যে পরিকল্পনা-অনুষায়ী কাজ আরম্ভ হলে এবং দ্রুতগতিতে কাজটি সম্পন্ন করবার ইচ্ছা থাকলে সেখানে লক্ষ লক্ষ লোকের কর্ম্মণস্থান হতে পারে। কিন্তু পরিতাপের কথা এই যে হাজ প্র্যান্ত দে-কর্ম্মণস্থোনের ব্যবস্থা হয়নি। গত বছর থেকেই সরকারী, বে-সরকারী মহল জেনে আসছেন যে মন্বন্তরের পুনরাবৃত্তি হতে পারে—বাংলার মন্বন্তরকে কি উপায়ে সাফলোর সঙ্গে প্রতিরোধ করা যায় তা-ও তাদের অবিদিত নেই অথচ চ্ভিক্ষের মুখোমুখি এসেও

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The Eastern Economist-June 1946.

আমরা দেখতে পাচ্ছি ছুভিক্ষ-গ্রতিরোধের কোনো ব্যবস্থাই কার্যো রূপলাভ করছে না। থাতাপত্তরে প্রতিরোধের হাজার দফা তৈরী করে বাক্সবন্দী করে রাখা এ হতভাগ্য দেশের চিরাচরিত রীতি, পরিকল্পনার কাল্পনিক আবাসে বিচরণ করতেই আমাদের যতো আনন্দ—বছরের পর বছর আমরা নিরলস উভ্তমে পরিকল্পনা করে যেতে পারি, পারিনে কেবল পরিকল্পনা কার্য্যে পরিণত করার জন্মে একটি সপ্তাহেরও শ্রাম স্বীকার করতে!

যে-দেশে যাট দিনে ধান হয়, নদী-নালার সামাত্য সংস্কারে যেখানে প্রচুর ফদল হবার সস্তাবনা—যেখানকার তুভিক্ষ-প্রতিরোধ মানে কয়েক মাসের জন্মে কয়েক লক্ষ লোকের কর্ম্মণস্থান—সেদেশের লোক আমরা তুভিক্ষ আসবে বলে মাসের পর মাস পায়তারাই কষে চলেছি, কার্য্যকরী কোনো ব্যবস্থাই অবলম্বন করছিনে। দামোদরের কর্ম্মসূচী কেন অবিলম্বে গ্রহণ করা হচ্ছেনা বাংলাদেশের রাষ্ট্রনেতারা কি কোনোসময় এ-প্রশ্ন করেছেন? বাংলার আউস্থান রক্ষার বা বৃদ্ধির চেষ্টা কি তাঁদের কর্ম্মতালিকায় কোনদিন স্থান পেয়েছ? যুদ্ধবিরতিতে যে কর্ম্মহীন নিঃস্ব চাষী ছাড়াও আরেকটি বেকারশ্রেণী তৈরী হবার সম্ভাবনা আছে এবং তাতে যে দেশের তুস্ত অর্থনীতিকে চঃস্বতর করে তুলবে এ ভাবনাও জননেতাদের একটি দিনের ঘুমের ব্যাঘাত করে নি! তাছাড়া ব্যক্তিবিশেষের তহবিলে জমা স্ফীতমুদ্রার মোটা মোটা অঙ্গগুলো যে প্রয়োজনীয় বস্তুর অনটনের সঙ্গে যোগাযোগ স্থাপন করে ঘোরতর কালোবাজার তৈরী করতে পারে সে-চিন্তাও আমাদের চিন্তানায়কদের মুহুর্ত্তের জন্মে বিচলিত করেনি! আমরা শুধু সঙ্কল্ল করেছি চুর্ভিক্ষকে প্রতিরোধ করব— বাহবা কুড়োনোর প্রদর্শনীরুতি ছাড়া এ-সঙ্কল্লে সারবস্তু বলে কিছুই নেই। কথার এবং শপথের মিথ্যাব্যবহারে আমাদের চরিত্র এতো নীচে নেমে গ্রেছে যে মাসুষের বিরাট তুঃখও আমাদের কাছে আন্থরিক আবেদন পৌছিয়ে দিতে পারে না, লক্ষ লক্ষ লোকের অনশন-মৃত্যুও জীবনকে জীবনের সত্যিকারের সূল্য দিতে শেখায় না! বস্তুবাদকে ঘূণা করে ভাবাশ্রয়ী ভারতবর্ষ আজ এখানেই নেমে এসেছে!

হত। অথচ যৌন বিষয়ে অন্তসন্ধিৎসা হল বয়সের ধর্ম। অকারণ শালীনতার দোহাই দিয়ে প্রবৃত্তি এবং প্রকৃতির অনদমনের প্রয়াস সজ্জতা ও নির্বৃত্তিতার পরিচায়ক। যৌন বিষয়ে অজ্ঞতার ফলে অনেকে রভিজ ব্যাদিগ্রন্ত হয়ে জীবন্য জানন যাপন করে—অনেকের পারিবারিক শান্তি বিনষ্ট হয়—জন্মান্ধ, শিশু-মৃত্যু ও অকাল-মৃত্যুর হার ক্রেমেই বৃদ্ধিত হতে থাকে। এই অজ্ঞতার পরিণাম বিষম্ম হওয়ার ফলেই হোক্ অথবা অক্ত যে কোন কারণেই হোক, আজকের দিনে যৌন-বিষয়ে টাবু বা বিধিনিষেধের প্রাচীর বল্লাংশে অন্তহিত হয়েছে। এই ব্যাপারকে আমরা স্থাথের বিষয় বলে অভিনাদিত করিছি। সংস্কারমূক্ত উত্তেজনাহীন সংযত মন নিয়ে যৌন-বিষয়ে আলোচনা করতে হবে, কারণ সমাজ-বিজ্ঞান ও স্বাস্থ্য-বিজ্ঞানের অনেকথানি নির্ভর করে জীব-বিজ্ঞান ও যৌন-বিজ্ঞানের উপরে। বিজ্ঞাপনের মৃত্যে সংবাদপত্তের গুন্তে গুন্ত কুৎসিৎ ব্যাধির মহোষধির ছড়াছড়ি দেখতে পাওয়া যায়, অথচ প্রকৃতপক্ষে এই তথাকণিত অব্যর্থ ফলপ্রন মহোষধের স্বধিকাংশই স্বাস্থ্যের পক্ষে শেত্যন্ত ক্ষতিকর।

ডাঃ গিরীক্রশেশর বস্ত্র ভূমিকা সম্বলিত মাবৃগ গাসানাৎ প্রণীত বইথানি তথ্যপূর্ণ ও কৌতৃহলোদীপক। মনোবিজ্ঞান, দাবীরবিজ্ঞান, নৃ-তত্ব ও সমাজ-বিজ্ঞানের অনেক মনোজ্ঞ এবং অবশ্য জ্ঞাতব্য বিষয় এই বইটিতে পাওয় যায়। আবৃল হাসানাতের বহু শ্রম-সীকার এবং একাগ্র অধ্যয়নের ফলে এই স্ব্-পাঠ্য ও সমাজসমস্যা সমাধানমূলক পুস্তকটি প্রকাশিত হয়েছে। এই অতি প্রয়োজনীয় পুস্তকটি প্রণয়ন করে লেখক বাঙালীসমাজের প্রভূত কল্যাণ্সাধন করেছেন। আসরা তাঁকে ধন্যবাদ জ্ঞাপন করি।

অনিলকুমার বন্দ্যোপাধ্যায়

ইতিহাসের শিক্ষা ও ভারতের রাজনৈতিক কর্মপূচী—শীবিমলচন্দ্র সিংহ ১৪৮ পৃষ্ঠায় তিনটে প্রবন্ধ।

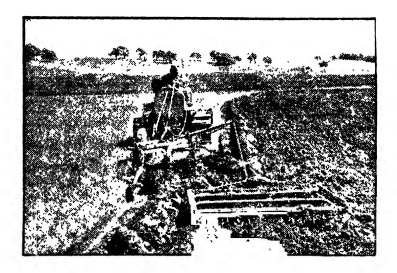
ভারতবর্ষের সাম্প্রতিক ইতিহাস ও রাষ্ট্রীয় সমস্থা লেখক মা**র্ছ্ম-লেনিনী**য় মতবাদের আলোকপাতে আলোচনা করেছেন। দল-নিরপেক্ষ মার্ক্স-লেনিনীয় আলোচনা ও সাম্প্রতিক ইতিহাসে তার প্রয়োগ তুর্লভ। বিমলবাধুর বইটি সেই তুর্লভদের একটি।

বিগত যুদ্ধকে ভারতবর্ষে যারা জনযুদ্ধ বলে চালাতে চেয়েছিলেন এবং মুসলিম লীগে প্রবেশাধিকার ব্যতিরেকেও যাঁর। পাকিস্থান ব্যবস্থাকে ভারতীয় রাষ্ট্রীয় সমস্থা-সমাধানের যুক্তিযুক্ত উপায় বলে মনে করেন—শ্রীযুত সিংহের প্রবন্ধ কয়টি তাঁদেরি কিছু কিছু যুক্তি খণ্ডনের দিকে নির্দিষ্ট।

শ্রীষ্ত দিংহ তাঁর বইয়ে ভারতবর্ষের রাজনৈতিক কর্মস্টী দিয়েছেন,—তা'তে সাম্রাজ্যবাদকে উচ্ছেদের জন্ম জাতীয় বিপ্লবের প্রয়োজনীয়তা প্রমাণ করেছেন। কিন্তু, জতীয় বিপ্লব যে বর্তমান পরিবেশে কোন বৈপ্লবিক শ্রমিকদশের এবং বৈপ্লবিক শ্রমিকশ্রেণীর নেতৃত্ব ছাড়া সার্থক হতে পারে না—তার উল্লেখ নেই। আশা করি, তাঁর কর্মস্চীর এ বিরাট ফাকটা তিনি ভরে তুলবেন।

দ্বিতীয় এবং তৃতীয় প্রবন্ধে শ্রীযুত সিংহ আয়ার্ল্যাণ্ড ও চীনে সামাজ্যবাদের আত্মসম্প্রসারণ ও প্রভূত্ব কায়েমী রাখবার কৌশলের ইতিহাস বিশ্লেষণ করেছেন এবং ভারতের অন্তর্নপ ইতিহাসের সঙ্গে তা'র মিল খুঁজে বার ক'রেছেন। সামাজ্যবাদের প্রধান কৌশলটি থুব উল্লেখযোগ্য। সে হচ্ছে

## কম খরচে ভাল চাষ



একটি '2-বটম প্লাউ-এর মই হলো ৫ ফুট চওড়া, তাতে মাটি কাটে ন' ইঞ্চি গভীর করে। অতএব এই 'ক্যাটারপিলার' ডিজেল ডি-২ ট্র্যাকটর কৃষির সময় এবং অর্থ অনেকখানি বাঁচিয়ে দেয়। ঘণ্টায় ১৯ একর জমি চাষ করা চলে, অথচ তাতে থরচ হয় শুধু দেড় গ্যালন জ্বালানি। এই আর্থিক স্থবিধাটুকুর জন্মই সর্বিদেশে এই ডিজেলের এমন স্থখ্যাতি। তার চাকা যেমন পিছলিয়ে যায় না, তেমনি ওপর দিকে লাফিয়েও চলে না। পূর্ণ শক্তিতে অল্পসময়ের মধ্যে কাজ সম্পূর্ণ করবার ক্ষমতা তার প্রচুর।

আপনাদের প্রয়োজনমত সকল মাপের পাবেন

ট্যাকটরস্ (ইভিস্কা) লিমিটেড্

৬, চাৰ্চ্চ লেন, কলিকাতা ফোনঃ কলি ৬২২০ অধীন দেশে বিপ্লব সম্ভাবনাসপায় শক্তিগুলির মধ্যে ভেদ ঘটিয়ে দে'য়া এবং সে' ভেদকে স্লকৌশলে জিইয়ে বেথে বাড়তে দে'য়া। আয়ার্ল্যাণ্ডে ফ্রিষ্টেট থেকে বিচ্ছিন্ন আলষ্টার ও ভারতবর্ষে পাকিস্থানী উন্ধানী এ' ভেদনীতির চরম প্রয়োগ।

#### কবিভা

আগামী কালের কাবাঃ রমাপতি বস্থ। ( শীহর্ণ: দাম দেড় টাকা। ) কয়েকটি কবিতাঃ সম্পাদক, শামস্ক হুদা ( তাজ লাইরেবী, চট্টগ্রাম; দাম ছুই টাকা। )

নৃষ্টিমেয় কয়েকজন নামজাদা কবিকে বাদ দিলে আধুনিক কবি-গোটির পর গারা বাকি গাকেন তাঁদের সন্ধর্ম নিদেনপক্ষে একটি কথা স্পষ্টভাবে বলা যায় যে, স্বভঃস্কৃত ও কবিজনোচিত আবেগ এরা প্রায়শ যেন আস্বাদ করেন না : অন্তত এ দের কবিতায় তার পরিষ্কার পতিকলন নেই। যে মধ্যবিত্ত শ্রেণী গেকে এই কবির দল গুল্ছ বেঁধে বেরোচ্ছেন মেই শ্রেণীয়াপী কোন আন্তরিক ও হৃত্ত জীবনবেদের সভাব এর কাবণ কিনা, সমাজবিজ্ঞানীরা তার পাতি দিতে পারেম। তবে একটা জিনিস বেশ বোলা যায় যে, কোন দৃঢ় বিধাস এবং তদমুসারী কাব্যমুখীন অন্তভতির বালাই যেন এ দের যেই। তা নাহলে এ দের কবিতায় এতো নিজল ধ্বনি-নিনাদ কেন, কেন এতো অন্তভ্তিহীন ভাষার পরাকাষ্ঠা প্রস্থিক মনের হতাশা এই কাব্যিক নিবীর্গতার কারণ, এই কৈফিছতে কেউ কেউ হয়তো বর্তমান অবহাকে গৌরবভূষিত করতে চাইবেন। যে কোন অভভূতির মতো হতাশাবোধ তার হলে তাব থেকে এলিয়টের মতো শক্তিশালী কবিরও স্পষ্ট হতে পারে মেকথা ভুললে চলবে কেন প্রতভাশাবাধের পেছনে যে তীর আকাজ্ঞার ক্রিয়া থাকে মধ্যাক্ত্-স্বলত নিস্পৃহ মনে বুঝি তাও নাকচ হয়ে গিয়েছে।

আধুনিক তরুণ কবিদের এই রকম শিথিল মনোরাজ্যে জার্ণালীষ্টক মনোর্ত্রের অন্ত্র সংক্রমণ অত্যন্ত সাভাবিক। প্রচুর পরিশ্রম করে আভিধানিক কৌশল ও কর্মের অন্তর্গত কসরৎ দেখিয়ে রচিত এঁদের কবিতায় সাম্যাকী রচনাশৈলীর দ্রাণ আবিষ্কার করা যায়। কবিতাগুলো হয়তো আধুনিক হয়, পুরাতন একঘেঁয়ে কবিতার (সব পুরাতন কবিতাই তাই বলে একঘেঁয়ে নম!) পাশে এঁদের স্থাত্য হয়তো বজায় থাকে, কিন্তু কি আশ্চমের কথা, আমরা সেই সম্য বিচার করে দেখতে ভূলে যাই আধুনিক কবিতা আধুনিক হবার আগে কবিতা হলো কিনা। আধুনিক কবিতার প্রতি এই অন্ধ ভক্তি স্থাপ্র কর্বার সময় এসেছে। সময় এসেছে আত্মবিচার করে নিজেদের আত্মবিক ত্র্লভা অন্তত্ব করার এবং দেই সংগ্রে অধ্যক্তিক উদ্বভাদংয্যের।

আধুনিক কবিদের বিরুদ্ধে এই অভিযোগের স্বাটুকু হয়তে। রমাপতি বাবুর প্রাপ্য নয়। তবু অস্বীকার করে লাভ নেই যে 'ইতর' আধুনিক কবিগোষ্ঠির কয়েকটি দোব রমাপতিবাবু বোধ হয় নিজের অজান্তেই আয়ত্ত করে কেলেছেন। স্বাস্থাকর ও পরিমিত আবেগের গাঢ় স্পর্শ তাঁর কোন কবিতার কোনো কোন্ থেকেই হাত বাড়ায় না। এমন কি প্রথর অঞ্ভৃতির অভাবকে হয়তো অনেক সময় ক্টকুত ভাববিলাস বলেও মনে হতে পারে। যুব্ক-ক্বির কাছ থেকে নারীর মতো লিখিতব্য বিষয়ও কেবল অসংলগ্ন বাক্য-বিতাসই তৈরী করলো, কে!ন হ্লয়স্পর্শী ক্বিতারচনা করতে পার্লো না।

রামাপতিবাবুর সম্প্রে কেবল একটা আশার কথা এই যে, ভাষার খেয়ালীচয়নে ভাবের দৈলকে ঢাকবার সৌখীন আট তাঁর এখনো মজ্জাগত হয়নি। ভাবের স্পষ্টভাষিতার জ্ঞাত তাই যেমন একদিকে 'কবি, বর্ষা ও বিধাতা' ও 'কোন রাত্রির মৃত্যুতে' ভাল কবিতা হয়েছে, অলুদিকে 'যক্ষে'র মত এমন জ্পর আইডিগা অহ্যন্ত সাধারণ বাক্যভংগিমার জ্ঞাত প্রশংসনীয় ক্ষুব্যে রূপ প্রেতে গার্লো না।

চাকার আধুনালুপ ম্সলিম মাহিত্য-সমাজের উজোক্তাও অন্তরাগীরা মিলে কিয়েকটি কবিতা' এই কবিতা-চয়নটি বের করেছেন। এই গ্রন্থের কবিরা সকলেই ম্সলমান। গ্রন্থটি আবত্ল কাদির ও রেজাউল করিম সম্পাদিত 'কাব্য-মালঞ্চের' মত প্রমাণিক সংকলন গ্রন্থ না হলেও সংকলয়িতার উৎসাহের প্রশংশা করা যায়। সাম্প্রদায়িক কলুমের দিনে সাহিত্যের ভিতর দিরে যে পরিশীলিত ম্সলমান-হদয়ের স্পর্শ পাওয়া গেল তার সংগে একাল্লভা অন্তত্ত করতে কোন বাধা নেই। সেই হিসেবে সংকলনটির "মূল্য আছে—কাব্যকলার দিক থেকে নিখুঁং কবিতার সন্ধান এতে যারা করবেন" (কাজী আবত্ল ওত্দের ভূমিকা) তাদের হতাশা সম্ভেত।

একটা জিনিষ বড় ভালো লাগলো, কবিরা কবিতা লিখতে বসে সাম্প্রদায়িক হননি; কয়েকটি মুসলমান পত্রিকার কবিতায় চেষ্টাকৃত সাম্প্রদায়িক ছাপ দেখা যায়, বিশেশীকরে ভাষার দিক থেকে। 'কমেকটি কবিতা'র কবিরা সতিয় 'অর্থিমতা, ঋজুতা আর অর্থপূর্ণতার' জত্তে সমাদরের পাত্র।

রবি চক্রবতী



পূকাশ! ভাজ, ২৩৫৩ বাংলার মা

শিল্পা : উধারজন দতগুপু

# सुर्गाभा

নবম বর্ষ 

পঞ্চম সংখ্যা

ভাজ • ১৩৫৩

# সমন্বয় ভূমায়ুন কবির

সমন্বর ভারতীয় সভ্যতার বৈশিষ্ট্য। সমন্বয়ের এ প্রবৃত্তি কেবলমাত্র দর্শনে নয়, ধর্ম্ম, সাহিত্য, রাজনীতি সমাজসংস্থানেও আত্মপ্রথাশ করেছে। ভারতীয় ষড়দর্শনের পরিব্যাপ্তি তুলনাহীন, এবং মামুষের চিন্তার যা কিছু অধিগন্য, তার প্রত্যেকটি নিদর্শনই দর্শনের সে সমুদ্রের মধ্যে মেলে। সর্ববিধ্ম সমন্বয়ের চেন্তা তো ভারতবর্ষে আবহুমান কাল হতে চলে এসেছে, তাই এক হিন্দু ধর্ম্ম-দৃষ্টির মধ্যেই চরম জড়পূজা ও আধ্যাত্মিকভার পরাকাষ্ঠার পরিচয় মেলে। হিন্দুসমাজে জাতিভেদেরও ভিত্তি এইখানে। সূচনায় বৃত্তিমূলক হলেও জাতিভেদের মুখ্য কারণ বিভিন্ন জাতির মধ্যে সামঞ্জত্ম সাধনার চেন্তা। মৃষ্টিমেয় আর্য্য যখন এ দেশে আসে, তখন অবর্ণ সম্বন্ধে ভাদের যে অহস্কার, তাই ভারতের আদিবাদীদের থেকে ভাদের স্বতন্ধ্ব বিশ্বন করে উপনিবেশিক অভিযাত্রীর সামনে চুটি পন্থা দেখা দেয়। তারা আদিবাদীদের সবংশে নিধন করে উপনিবেশকে স্বদেশ করে তুলতে পারে। ইয়োরোপিয় অভিযাত্রী উত্তর আমেরিক। বা অষ্ট্রেলিয়ায় এই পথই অবলম্বন করেছে। অত্যথার আদিবাদীদের দাসত্বে পারে বা অষ্ট্রেলিয়ায় এই পথই অবলম্বন করেছে। অত্যথার আদিবাদীদের দাসত্বে পারে বা অষ্ট্রেলিয়ায় এই পথই অবলম্বন করেছে। অত্যথার আদিবাদীদের দাসত্বে সাম্বন্ধ করেও অভিযাত্রীরা নিজেদের সাতন্ত্র্য বজায় রাথতে পারে।

ভারতবর্ষের জাতিভেদ তারই নিদর্শন—বর্ত্তমানে দক্ষিণ আফ্রিকায়ও দেই পদ্ধতিরই পরিচয় মেলে।

সমন্বয়ের স্থপকে যুক্তির অন্ত নেই, কিন্তু সমন্বরের বিপক্ষেও যে যুক্তি আছে, সে কথা সহজে আমাদের চোথে ধরা পড়ে না। সমন্বরের চেষ্টা উদার মনোবৃত্তির পরিচায়ক, মতের বিভিন্ন প্রকাশ ও লক্ষণের স্বীকৃতি। কাজেই সমন্বরের আদর্শ সহজেই আমাদের আকর্ষণ করে। সমন্বরের বিরুদ্ধবাদী তাই প্রথমে আমল পায় না, কিন্তু একটু বিবেচনা করলে দেখা যায় যে বিরুদ্ধবাদীর পক্ষেও বলবার কথা অনেক। সমন্বয় বিভিন্ন ও বিচিত্র তথ্য ও সভ্যকে সমানভাবে গ্রহণ করে বলে তথ্য বা সভ্যের বিশেষ প্রকাশের প্রতি তার কোন প্রক্ষণাত নেই।

অপক্ষপাত কিন্তু সকল ক্ষেত্রে সত্যের সহায়ক নয়। সত্যের মধ্যেও ভেদ আছে।
এক স্তরে যা সত্য, অত্য স্তরে তা হয়তো সত্য নয়। শিশুর প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতার সূর্য্য
পৃথিবীকৈ কেন্দ্র করে ঘোরে। নৈজ্ঞানিকের অভিজ্ঞতায় কিন্তু পৃথিবীই সূর্য্যকে প্রদক্ষিণ
করে। শিশুকে বিজ্ঞানের তথ্য বোঝানোর চেষ্টা বুথা। তার কাছে প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা
অথবা রূপকথার বর্ণনাই বাস্তব। সমন্বরের দোহাই দিয়ে যদি আমরা শিশুর ও নৈজ্ঞানিকের
ত্ত্বনের অভিজ্ঞতাকেই সমান মূল্য দিতে চাই, তবে তাতে কিন্তু বিপর্যয়েরই
সম্ভাবনা।

কেবল সভাের ক্ষেত্রে নয়, ব্যবহারের ক্ষেত্রেও সমন্বরের নামে এ রকম বিভ্ন্থনা ঘটতে পারে। সভাতার বিভিন্ন স্তর্গকে একত্র বাঁচিয়ে রাধবার চেষ্টায় বিলাপের উপযােগী বস্তু ব্যবস্থা বা সংগঠন টিকে থাকে। যে সময়ের যা উপযােগী, সময়ান্তরে তাই ক্ষতিকারক হয়ে উঠতে পারে। অথচ সমস্বরের নামে তাকে জিইয়ে রাখা চলে, এবং ভারতবর্ষে যে তা বারবার ঘটেছে, সে কথা অস্বীকার করবার উপায় নেই।

সমন্বরের মনোর্ভির মধ্যে খানিকটা আলস্থ ও জড়তার আভাস মেলে। নিষ্ঠুর কঠিন সভ্যকে স্বীকার করে বাকী সমস্ত কিছুকে বর্জ্জন করবার জন্ম যে উল্লোগ, একাথাভা ও উল্লামের প্রয়োজন, সকলের মধ্যে তার পরিচয় মেলে না। এটাও ভাল ওটাও ভাল, বলা যত সহজ নয়। আমরা যা বর্জ্জন করতে চাই, তাকে বর্জ্জন করবার স্বপক্ষে যুক্তি দিতে হয়। অথচ সমস্ত কিছুকে স্বীকার করে নিলে কোন যুক্তিরই প্রয়োজন নেই।

সমন্বয় মনোবৃত্তির ফলে কেবল যে আলস্থের প্রশ্রের দেওরা হয় তানয়, এ রকম সমন্বয়ের ফলে বিচারশক্তিও অনেক সময় ক্ষীণ হয়ে আসে। যদি সব কিছুই গ্রহণ করি, ভবে স্বভাৰতঃই বিচারের কোন প্রয়োজন নেই। বিভিন্ন অবস্থাবা বিভিন্ন আদর্শের মধ্যে কোনোটী গ্রহণ, কোনোটী বর্জন করতে হলেই বিচারের প্রয়োজন। ভারতীয় চরিত্রে বে বিচারের খানিকটা অভাব মাঝে মাঝে লক্ষ্য করা যায়, অপ্রশ্ন সমস্বয়ের চেপ্তাই যে তার অক্সতম কারণ, এ বিষয়ে বোধ হয় সন্দেহের অবকাশ নেই।

আধুনিক ভারতবর্ষের জীবনে যে কোন প্রকাশ নিয়ে আলোচনা করলেই এ কথার সত্যতা ধরা পড়ে। রাজনীতির ক্ষেত্রে এদেশে প্রাচীনপত্থা ও বর্ত্তমান দৃষ্টিভঙ্গির যে অপরূপ সমাবেশ দেখা দেয়, ভারতবাসী না হলে তা হয়তো আমাদের হাসিরই উদ্রেক করত, কিন্তু তার ফল আমাদের নিজেদের ভোগ করতে হয় বলে হাসির বদলে তাতে কারাই পায়। তাকে রাজনীতি সমাজনীতি ধর্মনীতির জগাথিচুড়ী বল্লে বোধ হয় অভ্যুক্তি হয় না।

সমন্বয়ের নামে জড়তা বা আলস্তোর প্রশ্রেয় দেওয়া যত সহজ, অতা কোন ভাবে তা সম্ভব নয়। ইতিহাসের অভিজ্ঞতাও তাই। যে জিনিয় যত ভাল, তা পচনে তত খারাপ হয়। আদর্শের নামে যত অবিচার বা অত্যাচার সম্ভব, আদর্শের চুণকাম বাদ দিয়ে তার সিকিও মানুষ সহু করবে না। ধর্মের নামেই তাই অধর্ম বেশী। ভারতবর্ষে সভ্যতার সমন্বয়ের দোহাই দিয়ে আমরা সমস্ভ রক্ষের আচার, কুসংস্থার ও বিড়ম্বনাকে বাঁচিয়ে রেখেছি।

# यार्गमारा ५म्मत

# মার্সীয় দ্বাদ

(ডায়লেক্টিক্স)

#### नरगन्ननाथ (मनश्रुश्र

হেগেলই প্রথম ডায়লেক্টিক্স্কে একটা সর্বব্যাপী বিজ্ঞানে পরিণত করিয়াছেন।
ইহা তাঁহার সময় হইতে একটি জ্ঞানবিজ্ঞানে (এপিস্টেমলজি) পরিণত হইয়াছে।
মার্ক্সীয় দার্শনিকগণও ডায়লেক্টিক্স্কে জ্ঞানবিজ্ঞান বলিয়া মনে করেন। দ্বিতীয়তঃ
ডায়লেক্টিক্স্ একটি বিশেষ দার্শনিক পদ্ধতি। এই চিন্তা-পদ্ধতি অবলম্বন করিয়া দার্শনিক
মূলসত্য সম্বন্ধে জ্ঞানলাভ করা যায়। মার্ক্সীয় দার্শনিকগণ বলেন যে বৈজ্ঞানিক সত্য
নির্দ্ধারণ করিতেও দ্বান্দ্বিক পদ্ধতির (ডায়লেক্টিক্ মেথড) সাহায্য নেওয়া আবশ্যক। এই
দার্শনিকদের মতে বিজ্ঞানের ও দর্শনের চিন্তাপদ্ধতি একই। হেগেলের দর্শনে আমরা
দেখিতে পাই যে তিনি নৈয়ায়িক চিন্তার, প্রকৃতির, ইতিহাসের, রাষ্ট্রের, ধর্ম্মের এবং অক্যান্থ
বিষয়ের আলোচনা করিতে সর্বব্রেই দ্বান্দ্রিক পদ্ধতির আশ্রায় নিয়াছেন। মার্ক্সীয় দার্শনিকগণও সর্বপ্রকার জ্ঞানবিজ্ঞানের আলোচনায় এই পদ্ধতির প্রয়োগ করিয়াছেন। স্ক্তরাং
হেগেলের সময় হইতে অনেক দার্শনিকদের নিকট ডায়লেক্টিক্স্ হইয়া উঠিয়াছে সর্বপ্রকার
জ্ঞান আহরণের একটি অপরিহার্য্য চিন্তা-পদ্ধতি।

কিন্তু মার্ক্সীয় ভায়লেক্টিক্স্ হেগেলীয় ভায়লেক্টিক্সের বিপরীত। মার্ক্স্বলেন যে, তাঁহার দ্বাদ যে হেগেলীর দ্বাদ হইতে কেবলমাত্র বিভিন্ন ভাহা নহে, তাঁহার দ্বাদ হেগেলীয় দ্বাদের বিপরীত। হেগেল চিন্তাধারাকে মূলভাবে পরিণত করিয়া সেই ভাবকেই বিশ্বস্তা করিয়াছেন। কিন্তু মার্ক্স বলেন যে মানুষের মনের চিন্তাধারার অথবা ভাবধারার উত্তব হয় মনের বাহাজগৎ জানার প্রচেষ্ঠার ফলে। মানুষ্ক্ম পারি-পাশিক বাহাজগতের সন্মুখীন হইয়া মান্সিক বৃত্তির সাহায়ে এই বাহাজগতের সন্মুখীন হইয়া মান্সিক বৃত্তির সাহায়ে এই বাহাজগতের সন্মুখীন হইয়া মান্সিক বৃত্তির সাহায়ে এই বাহাজগতের সন্মুখীন

চাহে এবং এই প্রচেষ্টার ফলেই নানারূপ ভাবের উদ্ভব হয় এবং এই ভাবধারাকে ধারণার ভিতরে স্থবিশ্বস্ত করার জন্ম নৈয়ারিক চিস্তাধারার উদ্ভব হয়। স্ক্তরাং আমরা দেখিতে পাই যে ভাববাদী হেগেলের নিকট ভাবই মূলসতা, বাহ্যজগৎ ভাবের ছায়ার স্বরূপ। হেগেল তাঁহার দর্শনে ডায়লেক্টিক্ পদ্ধতি অবলম্বন করিয়া দেখাইয়াছেন যে নৈয়ায়িক চিস্তাধারার গতি অমুসরণ করিয়া কি প্রকারে প্রকৃতির ও ইতিহাসের গতি নির্দ্ধারিত হয়। অশুদিকে মার্ক্দীয় দার্শনিকগণ দেখাইয়াছেন যে কি প্রকারে বস্তুজগতের ক্রমবিকাশ হয় এবং এই ক্রমবিকাশের ফলে কি প্রকারে জীবনের ও মনের উদ্ভব হয়। মার্ক্দীয় দার্শনিকগণ ডায়লেক্টিক্ পদ্ধতি অবলম্বন করিয়া জীবনের ও মনের উদ্ভব হয়। মার্ক্দীয় দার্শনিকগণ ভারলেক্টিক্ পদ্ধতি অবলম্বন করিয়া জীবনের ও মনের ক্রমবিকাশের ধারা লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। তাঁহারা ইহাও দেখাইয়াছেন যে মনের ও বাহ্য জগতের সংঘাত হইতে কি প্রকারে প্রত্যক্ষের ও ভাবধারার উদ্ভব হয় এবং কি প্রকারে চিস্তাজগতকে স্থবিশ্বস্ত করিয়া শ্রামান্ত গড়ির উল্লেইয়া আছে এবং মার্ক্দীয় দর্শনিকগণ বলেন যে ভাববাদী হেগেলীয় দর্শন মস্তকের উপর দাঁড়াইয়া আছে এবং মার্ক্দীয় দর্শন দর্শনকে পদের উপর স্থাপন করিয়াছেন। তাই মার্ক্দীয় দার্শনিকগণ বলেন যে তাঁহারা হেগেলীয় ডায়লেক্টিকের যুক্তিযুক্ত সারমন্ম গ্রহণ করিয়া উহার খোলস পরিত্যাগ করিয়াছেন।

মার্ক্ দের মতে দ্বন্দ প্রকৃতির, মানব চিন্তার ও ইতিহাসের গতির নিয়ম অমুধাবন করে। স্থতরাং এই ডায়লেক্টিক্ শাস্ত্র প্রত্যেক বস্তর উদ্ভবের ও ক্রমবিকাশের ধারার নিয়ম-সমূহ লিপিবদ্ধ করে। হেগেল ও মার্ক্ স, এই উভয়ের মতেই জগৎ পরিবর্ত্তনশীল। কোন বস্তুই সম্পূর্ণ স্থিতিশীল নহে।

আধুনিক বিজ্ঞানও ভারলেক্টিকের সমর্থক। পদার্থবিজ্ঞান বলে যে শক্তির রূপান্তর ঘটিয়া থাকে। স্নতরাং আলোক, উত্তাপ, চুম্বক শক্তি, বৈছাতিক শক্তি, যান্ত্রিক শক্তি প্রভৃতি পরস্পরের সঙ্গে যোগ্রুক্ত। ইহারা একে অন্ত হইতে িচ্ছিন্ন নহে। জীববিজ্ঞানও জীবজগতের ভিতরের অন্থনিহিত যোগস্ত্র আবিদ্ধার করিয়াছে। একটি জীবাণু বহু হইয়া জীব-শনীর গঠন করে। ভারউইন দেখাইয়াছেন যে বিভিন্ন স্তরের জীবগণ মূলে অভিন্ন জীবকোষ হইতে উদ্ভূত হইয়া ক্রমবিকাশের ফলে নানাপ্রকার জীবজাতিতে পরিণত হইয়াছে। আধুনিক বৈজ্ঞানিকগণ, বৈজ্ঞানিক সত্য নির্দ্ধারণ করিবার জন্ম ক্রমবিকাশের পদ্ধতি অনুসরণ করিয়া থাকেন। কিন্তু ক্রমবিকাশের পদ্ধতি হইতে ভারলেক্টিক পদ্ধতি ব্যাপকতর। সেইজন্ম মার্ক্ দীর ধারায় যাঁহারা চিন্তা করেন তাঁহারা জ্ঞানবিজ্ঞানের দার উন্মুক্ত করার জন্ম এবং সত্যের যথায়থক্তরপ নির্দ্ধারণ করিবার জন্ম হান্দ্রিক পদ্ধতি অবলম্বন করিয়া থাকেন।

মার্ক্সীয় ভায়শেক্টিক্স্ ভত্তবিজ্ঞানের পরিপন্থী। মার্ক্সীয় দার্শনিকগণ বলেন যে জগতের বস্তুসমূহ এনে অন্যের সঙ্গে ওতপ্রোভভাবে জড়িত। কোন বস্তুই নিরপেক নহে।

স্থৃতরাং কোন সভাই চিরন্তন নহে। গতির সাহায্যে স্থিতিকে বৃঝিতে হইবে এবং স্থিতির সাহায্যে গতিকে বৃঝিতে হইবে। গতি ও স্থিতি আপেক্ষিক (রিলেটিভ)। স্থৃতরাং কোনন বলেন যে আপেক্ষিক সত্যকে অস্বীকার করিয়া কোন স্থায়ীসত্যের স্বরূপ জ্ঞানগম্য হয় না। যাহা স্থায়ী তাহাই আপেক্ষিক। স্থায়িত্ব ও আপেক্ষিকতার মধ্যে যে সম্বন্ধ তাহাও আপেক্ষিক। তত্ত্বিজ্ঞান বহুদিন পর্যান্ত অদৃশ্য অপরিবর্ত্তনীয় চিরন্তন সত্যের অন্তিত্ব স্বীকার করিয়াছে। কিন্তু মার্ক্সীয় দর্শন এরূপ কোন চিরন্তন সত্যের অন্তিত্ব স্বীকার করে না। ইহা হইতেই স্পাঠ উপলব্ধি হইবে যে ডায়লেক্টিক্স্ গতি ও পরিবর্ত্তনকেই চরম সত্য বলিয়া স্বীকার করে। গতিশীল বস্তুই জগতের চরম বাস্তব সত্য।

আারিষ্টটেলীয় আয়শান্তের মতে 'হাঁ' 'না' হইতে পারে না এবং 'না' 'হাঁ' হইতে পারে না। নৈয়ায়িক চিন্তার প্রধান তিনটি স্থত্ত এইকথা বলিয়া থাকে। স্থত্ত তিনটির নাম স্থায়শান্ত্রের প্রত্যেক ছাত্রের নিকটই স্থপরিচিত। তাহারা হইল (১) একাসূত্র ( ল অব্আইডেটিটি), (২) বিরুদ্ধ সূত্র লৈ অব্কন্ট্রাডিব্সূন্) এবং (৩) মাধ্যমিকতা বজিজত বিরুদ্ধ সূত্র (ল অব এক্সক্রুডেড্মিডিল্)। প্রথম সূত্র অনুসাবে নৈয়ায়িক চিস্তাকে ধরিয়া লইতে হয় যে, একটি বস্তু যাহা, তাহাই থাকে। স্কুতরাং রাম নামক ব্যক্তিটি পরিবর্ত্তনের মধ্যেও একই থাকিবে। তাহার সত্তা অপরিবর্ত্তনীয়। দিতীয় সূত্রটা বলে যে কোন বস্তুই, তাহার বিপরীত রূপ অবলম্বন করিতে পারে না। শ্বেতবর্ণের সঙ্গে কৃষ্ণ র্ণের ঐক্য সম্ভব নহে। তৃতীয় সূত্র বলে যে হুই বিরুদ্ধ সত্যের মধ্যবর্তী কোন সত্য থাকিতে পারে না। খেতবর্ণ ও অখেতবর্ণ, এই তুইএর মধ্যে অন্ত কোন বর্ণের অস্তিত থাকিতে পারে না। আরিফটটেলীয় স্থায়শাস্ত্র মানব-অভিজ্ঞতার পরিপন্থী। আমরা প্রত্যক্ষ জগতে দেখিতে পাই যে প্রত্যেক বস্তু রূপান্তরিত হইয়া পরিবর্ত্তিত বিবর্ত্তিত হয়। সাদা কাল হয় এবং কাল সাদা হয়, শিশু যুবকে এবং যুবক বুদ্ধে পরিণত হয়। স্থতরাং আমরা দেখিতে পাই যে অ্যারিষ্টটলীয় স্থায়শান্ত্র গতিকে অস্বীকার করে। বিখাত এীক্ দার্শনিক জেনো, সভ্য চিরস্তন, ইহা প্রমাণ ক্রিবার জন্ম গতির অন্তিত্ব অস্বীকার করিয়াণেন: তাই তাঁহার মতে, চলমান শর সর্ববদাই স্থির। এই সব দার্শনিকগণ গতিশীল বাস্তব সময়ের অভিত অস্বীকার করেন। স্কুতরাং অ্যারিষ্টটলীয় শ্রায়শাস্ত্র প্রতাক্ষ জ্ঞানের পরিপন্থী। ডায়লেক্টিক ক্সায়শাস্ত্রের ভিত্তি প্রত্যক্ষ সত্যের উপর। এই ক্যায়শাস্ত্র সর্ব্বদাই অভিজ্ঞতালব্ধ সত্যকে স্বীকার করিয়া থাকে। ইহা সভ্য হইলেও, অ্যারিষ্টটলীয় স্থায়শান্তের সূত্রগুলি সম্পূর্ণ অস্বীকার করা যায় না, কারণ ইহাদের আপেক্ষিক সত্য আছে। আমরা পূর্ব্বেই বলিয়াছি যে আপেক্ষিকভার ও স্থায়িত্বের ভিতরে যোগ বর্ত্তমান।

আমরা পুর্বেই বলিয়াছি যে ডায়লেক্টিক্স একটি বৈজ্ঞানিক অথবা দার্শনিক পদ্ধতি।

মার্ক্সীয় দার্শনিকগণ মনে করেন যে এই চিন্তা পদ্ধতি অবলম্বন না কথিলে, সত্যের সন্ধান পাওয়া যায় না। লেনিন, হগেলের ন্যায়শান্তের ব্যাখ্যা করিতে গিয়া, এই পদ্ধতির স্বরূপ সম্বন্ধে আলোচনা করিয়াছেন। তাঁহার মতে ভায়লেক্টিক্সের প্রধান সূত্র হইল বিরুদ্ধের ঐক্যের সূত্র। ইহাই ভায়লেক্টিক্সের সারমর্ম্ম। তিনি এই মূলসূত্রকে ব্যাখ্যা করিতে গিয়া নিম্নলিখিত ১৬টি বিষয়ের আলোচনা করিয়াছেন।

- (১) চিন্তা করিতে হইলে প্রত্যেক বস্তুর গুণসমূহকে ঐ বস্তু হইতে বিচ্ছিন্ন করা আবশ্যক এবং এক একটি বিশেষ গুণের স্বরূপ জানিবার জন্য উহার উপর মনোনিবেশ করা আবশ্যক। কিন্তু এই পদ্ধতি ডায়লেক্টি কসের বিরুদ্ধ পদ্ধতি। ইহা সত্ত্বেও আমাদের প্রথমে বস্তু সমূহকে ও গুণসমূহকে বিচ্ছিন্ন করিয়া দেখা আবশ্যক। তাই আমরা সমাজকে, ধনোংপাদনের ব্যবস্থাকে, অর্থবন্টন প্রভৃতিকে বিচ্ছিন্নভাবে জানিতে চেন্টা করি। কিন্তু আমরা এইরূপ করিয়াই কান্ত হইতে পারি না।
- (২) ইহার পরে সামাদের সাবশ্যক, এই বিচ্ছিন্ন চিম্নাকে পরিত্যাগ করিয়া নূতনভাবে চিম্না করা। ২র্থাৎ আমাদের দ্বিতীয় কর্ত্তব্য হইল বস্তুসমূহের ও গুণসমূহের মধ্যে যে যোগ আছে সেই যোগসূত্র সাবিকার করা। সামাদের তবন দেখিতে হইবে কি প্রকারে বস্তুসমূহ ও গুণসমূহ একে সন্যের সঙ্গে অভেন্ত সম্বন্ধে আবদ্ধন
- (৩) প্রত্যেক বস্তু, জগতের পরিবর্তনের দঙ্গে পরিবর্তিত হয়। তাই আমাদের আবশ্যক প্রত্যেক বস্তুর পরিবর্তনের ধারাকে অনুসন্গ করা। কি প্রকারে প্রত্যেক বস্তু রূপান্তরিত হয় তাহা আমাদের জানা আবশ্যক।
- (৪) প্রত্যেক বস্তুর পরিবর্তনের প্ররূপ নির্ণয় করিতে হইলে উহার ভিতরে যে অন্তর্নিহিত দক্ষ বর্ত্তমান সেই দক্ষের স্বরূপ নির্ণয় করা আবশ্যক। প্রত্যেক বস্তুর গতি বাহ্যবস্থার দারা ও উহার অন্তনিহিত দক্ষ দারা নিয়ন্ত্রিত হয়।
- ৫) তদ্যতীত প্রত্যেক বস্তুর মধ্যে যে দ্বন্দ বর্তমান সেই দ্বন্দের ভিতরে যে ঐক্য আছে সেই ঐক্য সম্বন্ধে অবহিত হওয়। আবশ্যক।
- ে (৬) প্রত্যেক ২স্তার ভিতরে যে বিরুদ্ধ শক্তি আছে, তাহাদের অন্তর্নিহিত দ্বন্দ্ব হটতে নব শক্তির উন্মেষের ধারা অনুধাবন করা আবশ্যক এবং এইরূপ উন্মেষের ফলে দ্বন্দ্ব কি প্রকারে ব্যাহত হয় তাহা জানা আবশ্যক।
- (৭) প্রত্যেক বস্তকে বিশ্লেষণ করিয়া দেখা আবশ্যক এবং একবস্তর সঙ্গে অন্ত বস্তুর যোগসূত্র আবিদ্ধার করা আবশ্যক। সেইরূপ প্রত্যেক বস্তুর গুণসমূহকে বিচ্ছিন্ন করিয়া এবং সংযোজিত করিয়া দেখা আবশ্যক।
  - (৮) বস্তুসমূহের ভিতরে যে সব বিচ্ছিন্ন পরিবর্তন লক্ষিত হয়, তাহারা কি প্রকারে

একটি সাধারণ ঐক্য সূত্রে সংযোজিত তাহা জানা আবশ্যক। বিশেষের সঙ্গে সামান্যের যোগ অনুধানন করা কর্ত্তব্য।

- (৯) কেবল দ্বন্দ্বেন ভিতরে এক্যি আবিষ্কার করিয়াই সন্তুস্ট থাকিলে চলিবে না। কি প্রকারে একটি নিশেষ গুণ তাহার নিপরীত গুণে পরিবর্ত্তিত হয় তাহাও জানা আবর্শ্যক।
- (১০) প্রত্যেক বস্তু কি প্রকাবে অগণিত নবনব রূপে পরিবর্ত্তিত হয় তাহা জানা আবশ্যক।
- (১১) ইহা জানা আবশাক যে মানুষের জ্ঞান ক্রমান্বয়ে গভীর হইতে গভীরতর হয়। উহা বাহ্য দৃশ্যের জ্ঞান হইতে সারস্তার জ্ঞানে উপনীত হয় এবং সারস্তার জ্ঞান হইতে গভীরতব সারস্তার জ্ঞানে উপনীত হয়।
- (১২) সমসাময়িকতার জ্ঞান হইতে মানুষ কার্য্যকারণের জ্ঞানে উপনীত হয়, কার্যাকারণের জ্ঞান হইতে পারস্পরিকতার জ্ঞানে উপনীত হয় এবং এইরূপ গভীরতের সম্বন্ধ জ্ঞানিকার করিয়া মানবমন জ্ঞানের পথে অগ্রাসর হয়।
  - (১৩) ক্রমবিকাশের ফলে নিমন্তরের গুণসমূহ উদ্ধিতর স্তরে পুনরায় আবিভূতি হয়।
- (১৪) ক্রমনিকাশের ফলে বাহা বাাহত হয় তাহা পূর্ণতররূপে পুনর্কার আনিভূতি হয় (নিগেসন অব্নিগেসন্)।
  - (১৫) বস্তুর বিশেষগুণের সঙ্গে সাধারণ ধর্মের সংঘাত ঘটিয়া থাকে।
  - (১৬) সংখ্যা গুণে পরিবত্তিত হয় এবং গুণ সংখ্যায় পরিবর্তিত হয়।

আমাদের আলোচনা হইতে উপরোক্ত আলোচনা আরও স্কম্পাস্ট হইবে।

মার্ক্সপত্মী দার্শনিকগণ ভায়লেকটিকসের তিনটি সূত্রের উপর বিশেষ জোর দিয়াছেন। ইহাদের ছুইটি সূত্র পূর্বেরাক্ত বিরুদ্ধের ঐক্যসূত্রের অনুবর্তী। আমরা এখন এই সূত্র তিনটির আলোচনায় প্রবৃত্ত হইতে পারি । •

# (১) সংখ্যা গুণে পরিবর্ত্তিত হয় এবং গুণ সংখ্যায় পরিবর্তিত হয়

ক্রমবিকাশের ফলে আমরা দেখিতে পাই যে কোন বস্তুর পরিমাণ বৃদ্ধি পাইলে, উহা একটি সামারেখায় (নোডাল লাইন) আসিয়। উপস্থিত হয়, যে রেখা অভিক্রম করিলে একটি নূতন গুণের আবির্ভাব হয়। ক্রমবিকাশের গতিজঙ্গী কুটিল ও বক্র। এই গতিকে সরলরেখা দ্বারা অক্ষিত করা যায় না। ফেবিরান্ সমাজতন্ত্রবাদীগণ মনে করেন যে এই গতি সরলপথে চলিয়া থাকে। তাই তাঁহার। বিপ্লববাদের পরিপ্রাই। হেগেল ও মার্ক্ স উভয়েই বলেন যে বস্তুজগতের, প্রাণীজগতের এবং ভাবজগতের ক্রমবিকাশ অমুসরণ করিলে আমরা দেখিতে পাই যে আক্সির্ক পরিবর্ত্তন স্বর্ত্তই ঘটিয়া থাকে।

উত্তাপ বৃদ্ধি করিতে করিতে জলের এমন একটি অবস্থা আদে যথন উহ। বাষ্পে পরিবর্ত্তিত। হয়। এই পরিবর্ত্তন আকস্মিক। সেইরূপ উত্তাপ হ্রাস করিতে থাকিলে এমন একটি অবস্থা উপস্থিত হয় যখন জল বরফে পরিণত হয়। কিন্তু এই পরিবর্তন হঠাৎ ঘটিয়া পাকে। 'অক্সিজেনের' চুইটি প্রমাণু বাড়িয়া তিনটি হইলে উহা 'ওজনে' পরিবর্ত্তিত হয়। এই ওজনের গুণ অক্সিজেনের গুণ হইতে বিভিন্ন। সেইরূপ অক্সিজেন নাইটোজেনের সক্ষে সংযুক্ত হইলে উহা একটি বিশেষ পদার্থে পরিণত হয়। কিন্তু উহা সালফারের সঙ্গে মিশ্রিত হইলে অশ্র আর একটি পদার্থে পরিণত হয়। সেইরূপ কোন পরমাণুর অন্তস্থিত বিদ্যাৎকণার হাসবৃদ্ধির সঙ্গে উহার গুণের পরিবর্ত্তন ঘটিয়া থাকে। জলবিন্দুর সংযোগেই পুষ্করিণী, নদী ও সমুদ্র প্রভৃতির উদ্ভব। কিন্তু ইহাদের মধ্যে গুণের তারতম্য যথেষ্ট। জীবনের ক্রমবিকাশের ইতিহাসে আমরা এইরূপ আকস্মিক পরিবর্ত্তন দেখিতে পাই। ডারউইনও একথা স্বীকার করিয়াছেন। তিনি ক্রমবিকাশের যে নিয়মাবলী প্রদান করিয়াছেন তাহাদের একটি হইল 'আকস্মিক পরিবর্ত্তন' (চান্স ভেরিয়েসনু)। চিন্তা-জগতেও আমরা এইরূপ আকস্মিক পরিবর্ত্তন দেখিতে পাই। নিউটন যথন একটি আপেল-ফলের পতন দেখিয়া মাধ্যাকর্ষণ সম্বন্ধে অবহিত হুইয়াছিলেন তথন তাঁহার চিন্তাজগতে একটি বিপ্লব ঘটিয়াছিল। সমাজের ক্রমবিকাশের ইতিহাস আমরা অসুধাবন করিলেও দেখিতে পাই যে সংখ্যা বুদ্ধির ফলে সমাজশরীরে বিপ্লব ঘটিয়া থাকে। ধনতান্ত্রিক অর্থোৎপাদনের বিস্তারের ফলে এমন একটি অবস্থা আদিয়া উপস্থিত হয় যখন উহার ভিতরে বিপ্লব দেখা দেয়। সেইরূপ গুণের পরিবর্ত্তনের ফলেও সংখ্যার পরিবর্ত্তন ঘটে। কোনও একটি কারখানায় যদি সর্ব্ধপ্রকার স্কুচারু ব্যবস্থা অবলম্বন করা হয় তাহা হইলে তাহার ফলে ঐ কারখানা বৃহত্তর হইয়া থাকে।

#### (২) বিরুদ্ধের ঐক্য

লেনিন বলেন যে প্রত্যেক বস্তুর ভিতরে যে বিরুদ্ধের ঐক্যু আছে এবং প্রাত্যেক বস্তুর যে বিরুদ্ধ অংশে বিভক্ত হয় উহা জানাই ডায়লেক্টিকের প্রধান উদ্দেশ্য। এই সূত্রের মর্ম্ম বুঝিতে হইলে আমাদের চুইটি কথা মনে রাখিতে হইবে—ঐক্যের ভিতরে বিরুদ্ধ শক্তি বর্ত্তমান এবং ঐ বিরুদ্ধ শক্তিদ্বয় একে অক্যকে প্রভাবিত করিয়া বস্তুর ঐক্যু রক্ষা করে। উত্তর ও দক্ষিণ বিপরীত হইলেও যে পথে উত্তরে যাওরা যায় সেই পথেই আবার দক্ষিণে যাওয়া যায়। ঋণাত্মক ও ধনাত্মক বিচ্যুৎকণা বিরুদ্ধ শক্তিযুক্ত হইলেও উহাদের ভিতরে ঐক্যুসূত্র থাকায় পরমাণুর ঐক্যু রক্ষিত হয়। প্রত্যেক বস্তুর ভিতরে যে বিরুদ্ধশক্তি আছে তাহা একে অন্যকে প্রতিহত করে অথচ উহাদের ভিতরে আভ্যন্তরীণ যোগ থাকায় বস্তুর ঐক্যু রক্ষিত হয়। হেগেল বিশেষভাবে বিরুদ্ধের ঐক্যের উপরে জোর দিয়াছেন। কিন্তু মার্ক্ শীর দার্শনিকগণ ঐক্যু ও বিরুদ্ধতা এই উভয়ের উপরেই জোর দিয়াছেন। বিরুদ্ধের

সংঘাতের ফলেই পরিবর্ত্তন ঘটিয়া থাকে। ধনিক সমাজে ধনোৎপাদন ব্যবস্থার ভিতরে ঐক্য আছে। কিন্তু এই ঐক্যের ভিতরেই বিরুদ্ধ শক্তির দ্বন্দ্ব বর্ত্তমান এবং এই দক্ষের ফলেই ঘটিতে পারে বিপ্লব এবং বিপ্লবের ফলে উদ্ভূত হইতে পারে সমাজতান্ত্রিক সমাজ।

লেনিন নিম্নলিখিত বিরুদ্ধশক্তির কথা উল্লেখ করিয়াছেন। গণিতশাল্লে যোগ ও বিয়োগের দ্বন্দ্র বর্ত্তমান: যন্ত্রবিজ্ঞানে আমরা দেখিতে পাই ঘাতপ্রতিঘাতের দ্বন্দ্র; পদার্থবিজ্ঞানে ঋণাত্মক ও ধনাত্মক ও বিচ্যুৎএর দল্ব পরিলক্ষিত হয়; রদায়নবিজ্ঞানে আমরা দেখিতে পাই পরমাণুর সংযোগ ও বিয়োগ; সমাজবিজ্ঞানে শ্রেণীদ্বন্দ পরিলক্ষিত হয়। আমরা স্থায় বিজ্ঞানে সামাশ্রের ও বিশেষের ঐক্য ও হন্দ্র দেখিতে পাই। রাম, মামুষ এই প্রতিজ্ঞার ভিতরে বিশেষের সঙ্গে সামান্ডের ঐক্য পরিলক্ষিত হয়। অথচ ইহারা বিপরীত-ধর্মী। জগতের পরিবর্ত্তন অফুধাবন করিতে হইলে বিরুদ্ধের ঐক্য সম্বন্ধে অবহিত হওয়া আবশ্যক। কিন্ত বিরুদ্ধের সংঘাতের ফলেই ক্রমবিকাশ ঘটিয়া থাকে। প্রত্যেক বস্তুর আত্মগতির কারণ জানা আবশ্যক। বস্তুর এই আত্মগতির ফলেই পরিবর্ত্তন ঘটিয়া থাকে. ক্রমবিকাশের ইতিহাসে বিপর্যায় দেখা দেয় এবং নৃতন যুগের আবির্ভাব হয়। লেনিনের মতে বিরুদ্ধের ঐক্য আপেক্ষিক, কিন্তু বিরুদ্ধের সংঘাত চিরন্তন। ভাবগাদী ডায়লেক্টিকসের মতে ধাহা আপেক্ষিক তাহা আপেক্ষিক এবং যাহা অনাপেক্ষিক তাহা অনাপেক্ষিক। কিন্তু বস্তুবাদী দর্শনের মতে যাহা এক অর্থে আপেক্ষিক তাহা অন্থ অনাপেক্ষিক এবং ইহাদের সম্বন্ধও মার্ক স তাঁহার 'ক্যাপিটল' নামক গ্রান্থে ডায়লেকটিক-পদ্ধতি অনুসরণ করিয়াছেন। এই পদ্ধতির অমুসরণ করিয়া তিনি ধনিকসমাজের ক্রমবিকাশের ইতিহাস দিয়াছেন। তিনি সহজ বিষয়ের আলোচনার পর জটিল বিষয়ের আলোচনা করিয়াছেন। মানুষের জ্ঞান ক্ষুদ্র বৃত্তের গণ্ডী অতিক্রম করিয়া ক্রমাময়ে বৃহত্তর বুতে চলিয়া যায়। দ্বান্দ্বিকবস্তুবাদ, দ্বান্দ্বিক ভাৰবাদকৈ অসত্য বলে ন।। ইহার মতে দ্বান্দ্বিক বস্তুবাদ দ্বান্দ্বিক ভাববাদের ক্ষুদ্র গণ্ডী অতিক্রম করিঁয়া বৃহত্তর সত্যের সন্ধান দেয় এবং এই সত্যের ভিতরে ভাববাদের লুকায়িত সত্য গৃহীত হয়।

#### (৩) অম্বীকৃতির অম্বীকৃতি

এই সূত্রের অর্থ এই যে, যে সত্য কোন এক সত্যকে অস্বীকার করে তাহা আবার অস্বীকৃত হয়। একটি বীজ তাহার বীজত হারাইয়া বৃক্ষে পরিণত হয়। এই বৃক্ষ এই বীজের অন্তিত্বকে অস্বীকার করে। কিন্তু এই বৃক্ষ হইতেই আবার বহু বীজের ও কলের পুনরাবির্তাব হয়। যাহা অস্বীকৃত হয় তাহা আবার পূর্ণতর নবরূপে উদ্ভূত হয়। ধনিক সমাজ এমিকদের ব্যক্তিগত অর্থের অধিকার লোপ করিয়াছে। কিন্তু বখন সমাজতান্ত্রিক সমাজ গঠিত হয় তখন প্রত্যেক শ্রমিকই সমাজের ধনের অংশীদার হয়। যে বান্তিক বস্তবাদ ভাববাদ বারা ব্যাহত হইরাছিল, তাহার মূলদত্য বান্দিক বস্তবাদের মধ্যে সমন্থিত হইরাছে।



# একটি হারানো ছবি নীরেন্দ্রনাথ চক্রবর্তী

নাছোড় কলম পিষি, এইখানে জীবন নাকাল।
সাম্নে লেজার খোলা: মাথার উপরে পাখা ঘোরে,—
একদার ধূলো ওড়ে নিয়মমাফিক্!
কোনোখানে মেব তবু জমে ওঠে ঠিক্,
আর কোনো মনের কিনারে।
দে মন, দে মেঘ নেই, এইখানে জীবন নাকাল
কোনো এক আকাশের, পাহাড়ের শ্বৃতির আঁচল চেপে ধরে

সাওতাল প্রগণ। ঃ এই ছোটো গ্রামে রাত নেমে এলো
সাদা চাঁদ, মহুয়ার ছায়া কাঁপে হঠাৎ হাওয়ায়;
একটি বিষণ্ণ নদী — আকাশ দেখানে ঝুঁকে থাকে;
রাত্রির ট্রেন চলে, ছেঁড়াথোঁড়া মনের খেয়াল এলোমেলো।
জ্যোৎস্কায় ধূলোর ঝড় ওড়ে—
সেইখানে মাঠেরা ঘুমায়।
সে মন সে মাঠ নেই, এইখানে জীবন নাকাল
কোনো এক আকাশের, পাহাড়ের শ্বৃতির আঁচল চেপে ধরে

## একটি মেয়ে

#### এক্সা পাউণ্ড

অনুবাদক — মূণালকান্তি মুখোপাধ্যায়

বাহুভুক্ত হয়েছে বৃক্ষ আমার,
বাহুর মধ্যে প্রবাহিত হচ্ছে বৃক্ষরস।
আমার বুকের মধ্যে সৃষ্টি হচ্ছে বৃক্ষ—
নীচের দিকে।
তার শাখা ছড়ানো—বাহুর মতো।

বৃক্ষ হচ্ছো তুমি,
শ্যাওলা হচ্ছো তুমি,
তুমিই কম্পমান লভা বাতাদের ঘায়ে।
একটি শিশু—কত উচু—দে তুমি,
আর জগতের কাছে এ তো সমস্তই মূর্থতা।

# ফদল অনিল চক্ৰবৰ্ত্তী

এখনও ধানের শীধে সোনালী ইশারা জাগে,
শিমুদের ভালে আর ঝাউএর দোলায়
আজো বাজে হাওয়ার নূপুর।
রূপালী মেঘেরা বুঝি চুপিসারে কয়ে যায়
এখনও ভো আছে সেই ভোমাদের রূপালী চূপুর

আজিকার এইখানে একদার হাট
দেদিনের তোমাদের সাতরঙা মন আর
জীবনের ঘরে ঘরে খুলেছে কপাট।
তোমরা গিয়েছ ভেসে
রূপালী মেঘের মত
দোনালী ধানের শীষে
সাতরঙা মনগুলি ছুঁরে;
আমাদের মনগুলি কান পেতে শোনে তাই
হাওয়ার নূপুর বুঝি কোনো কথা
আমাদের কানে যায় কয়ে!

ফসলের আণ লয়ে কেটেছে জীবন
তোমাদের আমাদের,
মাঝখানে সময়ের
বুথা অঘটন,
ধানের শিশুর নাচে থেয়ালী তুপুর কত হল অপরূপ!
সেদিন সে জীবনের হাট
ভোমাদের ঘরে ঘরে খুলেছে কপাট!
(ভোমাদেরো ছিলো নাকি আমাদের মত আঁটা মনের কুলুপ ?)

ফসলের আণ যারা পাবে এই পৃথিবীর আমাদের পরে,
আমাদের পরে যারা রূপালী মেঘের নীচে
ফসলের শীষে শীষে রেখে যাবে জীবনের আণ,
তাদের নিটোল প্রাণ লুটে যেন নিতে পারে
তোমাদের জীবনের সবটুকু দান!
মনের কুলুপ-আঁটা স্বাদহীন হৃদয়ের অবসাদ ছিঁড়ে
তারা যেন রেখে যায় জীবনের হাট,
আরো পরে আসে যারা
তারা যেন পেয়ে যায়
তোরাদের খোলাপ্রাণ আর খোলা মনের কপাট!

#### নোওর

### সঞ্জয় ভট্টাচার্য্য

ফুলে, ফুঁনে, গর্জ্জে ওঠেনি জনসমুদ্র বিহারের মতো—মেদিনীপুরের মতোও আশাস্ত বিক্ষোও নয়—সামান্য কয়েক মুহূর্ত্তের উদ্দীপনায় নিয়মরকা মাত্র করেছিল এ-সহর। বাংলাদেশেরই একটি জিলা সহর, একত্রিশের আন্দোলনে অনেক ত্যাগ, অনেক সাহস, অনেক দীপ্তি দেথিয়েছে কিন্তু তখন আর একত্রিশ সন নয়, ঊনিশ শ'বিয়াল্লিশ সন। গান্ধীজির ডাক এসেছে কিন্তু যুদ্ধের ঘন হাওয়ায় তা যেন খুবই অস্পষ্ঠ—কানে এদে পৌছয় না, ছুঁরে যায় না মনের কিনার। আগেই মন আত্মসমর্পণ করে কেলেছে যুদ্ধের কাছে—যুদ্ধের ভয়ের কাছে বা যুদ্ধের আয়োজনের কাছে। গান্ধীজি আারেষ্টেড্?—কিন্তু চাটগাঁতে যে বোমা পড়ছে—এখানে পড়তে আর কতকণ—ক মিনিট ক'সেকেণ্ড আর লাগবে ওদের প্যারাস্থট থেকে ঝাঁপিয়ে পড়তে ? সব ছেড়ে-ছুঁড়ে দিয়ে স্ত্যি তাহলে এবার যেতে হবে--কোথায় যাব ? যাযাবর হ'তে হবে ক'দিন, ক'মাসের জ্ঞান্তে কে বল্বে ? বর্দ্ম। আর মালয়ের লোকদের মতো যাযাবর! ভাবা যায় না—কল্পনা করা যায় না সে-অবস্থা। এক কোঁটা জলের জঞ্চে মারামারি—তাড়া-খাওয়া হরিণের মতো অচেনা পাহাড়-জঙ্গল ডিঙিয়ে ছুটে পালানো—সামান্ত অস্থে নির্বান্ধব হয়ে কোনো ঝর্ণার ধারে বা গাছের নীচে পড়ে থেকে মৃত্যুর অপেক্ষা! এর চেয়ে ভীষণ বিভীষিকা আর কি হ'তে পারে? এ-বিভীষিকার কলববে ভরে আছে মন—শব্দত্রক্ষাও সেখানে পৌছুবার সাহস করবে না! গান্ধীজির গ্রেফতারের খবর সূক্ষ্ম একটি হাওয়ার রেখার মতো কেঁপে উঠে মিলিয়ে গেল। ভন্ন—ভয় ৷ আত্মরক্ষার বৃত্তি কেবল সজাগ হয়ে আছে—আদিম দিনের মামুষের মতো ় নিজেকে বাঁচাবার বৃত্তি! ইভাকুয়েশন। বর্ম্মার মতো কথাটা দেবতার অভিশাপের মতো অজ্ঞানা আকাশ থেকে অভর্কিতে ঝরে পড়ল না, সমস্ত সহরের মনের আকাশে অনেকদিন ঝুলে থেকে একদিন ধীরে ধীরে নির্ঘোষিত হল ম্যাজিষ্ট্রেটের গন্তীর, নিরালা কুঠি থেকে। ইভাকুয়েশনে চলে যাচেছ ফৌজদারী-আদালত। সহযাত্রী হচ্ছে জিলাকুল আর কলেজ। স্থির পদবিক্ষেপে ইভাকুরেশন। চিচিংফাক আওয়াজে যেন অন্ধগুহার বন্ধদরকা পুলে গিয়ে হীরা-জহরতের আলো ঠিকরে পড়ল। আলো-উজ্জ্বল প্রসারিত দিগস্তের ছবি! বর্মা আর মালয়ের লোকদের মতো অবস্থা কেন হবে আমাদের ? সবটাই ত সমতল বাংলাদেশ, পাহাড় নেই, জঙ্গল নেই—আছে ট্রেন আর ষ্টীমার—গাছের নীচে পড়ে থেকে মৃত্যুর

অপেক্ষা কেন করতে হবে আমাদের? চলো ইভাকুয়েশনে, যেখানে কোর্ট যাচ্ছে সেখানে, যেখানে স্কুল-কলেজ বস্বে সেখানে।

আদিম আজারক্ষার বৃত্তিতে যারা পালিয়েছে পালাক, তারচেয়েও আদিমতম বৃত্তি আছে। শুধু সে বৃত্তিই বেঁচে আছে যাদের কোথায় পালাবে তারা ? পাঁচাকে ইঁতুর ধরতেই হবে—রাত্রির অন্ধকারে বেরিয়ে সংগ্রহ করতে হবে খাছা। কোটের দালানে এম্-ই-এস্ অফিস। বারান্দায় উঁকি দিতে সুরু করল ইতুর-ধরা দল — প্রথমে একটি ছু'টি, পরে অসংখ্য, অক্সন। খামে-পোরা টেগুার হাতে নিয়ে ছুটোছুটি, হৈ-হুল্লোড়—কোটের মতোই জমজমাট এম্-ই-এস্ অফিস। ত্রিশ-একত্রিশ সনে না কি কোট-পিকেটিং হয়েছিল? এখন উনিশ শ' বিয়াল্লিশ সন।

উনিশ শ' বিয়াল্লিশ সন। তবু সহরের ছোট একটা ময়দানে হঠাৎ বেস্থরো ভাবে বেজে উঠ্ল 'বন্দেমাতরম্'। তিনটি মিলিত কঠের ক্ষীণ ধ্বনি: 'বন্দেমাতরম্'। চারদিকে ব্যর্থ-ইভাকুয়ীর আর ইতুর-ধরার চকিত, শঙ্কিত চোখ। আবারো সেই ক্ষীণধ্বনির উদ্দীপনা জাগাবার চেফা। আবারো 'বন্দেমাতরম্'। উদ্দীপনা হয়ত জাগল— চারদিকের কয়েকটি কম্পিত কঠের এলোমেলো বন্দেমাতরম্ ধ্বনিতে—কিন্তু ত্রিশ-একত্রিশ সনের প্রেতক্ঠ ছাড়া তাতে আর কোন স্থর শুনতে পাওয়া গেলনা।

ওরা কারা ? একজন ত সুধীরবাবু—খদ্দরের দোকান 'মহাত্মা-স্টোসে'র মালিক—
আর তু'জন ? তারা সহরের কেউ নয়। গাঁ-থেকে ধরে এনেছেন—ভলান্টিয়ার। সমস্ত
স্বদেশী আন্দোলনেই আছেন সুধীরবাবু—লোক ক্ষেপাতে জানেন। কিন্তু এবার আর
ক্যাপা লোক নেই। যুদ্ধ সুমুখে থেখে কি আর আন্দোলন নয় ? উনি একাই ভূগ্লেন
এবার। এক বছর জেল—আর দোকান্টির সর্বনাশ! মেয়েদের নিয়ে ওঁর স্ত্রী এখন
কোধায় দাঁড়াবেন ?—এবার আর বন্ধুবান্ধবরাও হাত বাড়িয়ে দিছেনেনা! বলে নিজের
পরিবার নিয়েই একেক জনের ঠাইকুল নেই, তার উপর তিন তিনটি মেয়ের দায়িছ!

লোকবিরল সহরে গুঞ্জন উঠল— তু'টার দিন। সুধীরবাবু আর তাঁর পরিবার তারপর সেই গুঞ্জনের সঙ্গে সঙ্গে মিলিয়ে গেলেন —মিশে গেলেন হাওয়ায়। নতুন হাওয়ায় তখন পেটালের গন্ধ, মদের গন্ধ আর নতুন নোটের খস্থসে আওয়াজ।

এক বছর পর মহকুমা-সহরের প্লাট্ফর্মে এসে দাঁড়ালেন স্থণীরবাবু শিশুর মডো অপার বিশায় চোখে নিয়ে। এখানে এসে ঠাসবুনোট ভীড়ের গাড়িটাকেও ফাঁকা ময়দান বলে মনে হচ্ছিল। ষ্টেশনটার কথা স্মরণ করতে একটা নির্জ্জন দারিজ্যের ছবিই মনে পড়ে, ক্রেকটি কুলীর বিষয়-মুখ আর লোহার গেটের ওপারে জীর্ণ ঘোড়ার-গাড়ির পারোয়ানদের প্রতীক্ষা-উৎস্কুক চোথ! সে-ছবির সঙ্গে এখনকার ছবির কোন মিল নেই, অভাবে আর কর্মাভাবে জড়সড় ষ্টেশনমাষ্টারের পাপক্ষরের দিনগুলিও, মনে হল, যৌবনবেদনারসে উচ্ছল হয়ে উঠেছে। এই প্রচণ্ড ভীড় নিয়ে তাঁর ব্যস্ততার আর সীমা নেই—যার সাদা জীনের কোটে সেলাই-এর উচু পাড়গুলে। করলায় আর ময়লায় কালো ষ্ট্রাপের আকার ধারণ করে থাকত, তাঁর থায়ে ইস্ত্রি-ত্রস্ত কর্মা থাকি! সুধীরবাবু নিজের ধূলিধূসর রুক্ষ মুখটার উপর হাত বুলিয়ে আনলেন। এই ভীড় আর ব্যস্ততা খুব থারাপ লাগ্ছিল না। খারাপ লাগ্ত হয়ত নিঃসঙ্গ কারাবাসের পর এথানে এসে নির্জ্জনতা দেখলেই।

"atal---"

নিজেকে গুছিয়ে নিয়ে স্থানবাব খুসীর কাকলির দিকে চোখ ফেরালেন। সীতা আর গীতা তাঁর জন্মে স্টেশনে আস্তে পারে না জেনেও পিতৃরের বৃত্তিকে রোধ করা গেল না— ডাকগুনে তাকাতেই হ'ল ওদিকে। এই সাধারণ স্বাভাবিক ভুল শুধ্রে নিতে যাচ্ছিলেন স্থানবাব—দেখা গেল ভীড় ঠেলে সত্যি সীতা আর গীতা তাঁর দিকে এগিয়ে আস্ছে। সীতা আর গীতা—নিভুলভাবে ওরাই, আর কেউ নয়। একটু পরিচ্ছয়, একটু উজ্জ্ল দেখাচ্ছে ওদের—হয়ত টেশন-মাষ্টারেরই মতো—তব্—স্থানবাব্ ভুক্ল কপালে ভুলে চোখহটো একটু প্রানিত করে তাকালেন—ভুল তিনি করেন নি।

"তোমরা এদেছ ?" সুধীরবাবু ম্লানমতো হাস্লেন।

কাচের কল্পনের একটু টুং-টাং—টাঙ্গাইল-শাড়ির খস্থস্ একটু ঃ

"বারে, আস্ব না বুঝি ?" অভিমানী হয়ে উঠ্ল সীতার চোখ।

"আমরা ত রোজই স্টেশনে বেড়াতে আসি—"দাঁড়িয়েই শরীরটাকে দোলাতে স্থক করলে গীতা: "তোমাকে নিয়ে যেতে আসব না ?"

সীতা তাড়াতাড়ি গীতার মুখু থেকে কথাটা লুফে নিয়ে অক্সদিকে ছুঁড়ে দিতে চাইলঃ "তোমাকে নিয়ে যেতে তোমার বন্ধুরা কেউ আসে নি, বাবা!"

একটা অসহায় হাসি মুখে নিমে স্থীরবাবু এগিয়ে যেতে লাগলেন কয়েক পা'। যে-ছেলেটি ওদের পেছনে দাঁড়িয়েছিল এতক্ষণ, স্থীরবাবুকে টিপ করে একটা প্রণাম করে সে তাঁর মুখোমুখি দাঁড়িয়ে গেল।

. "বিমল?" সুধীরবাবু একটু উজ্জ্বল দেখালেন: "৪, তোমার সঙ্গেই বুঝি এসেছে এরা!"

"বিমলদা তাঁর ক্যাম্পে যাচ্ছেন—এ-গাড়িতেই—" গীতা একটু ঠাট্টার হান্ধা হাওয়া ছড়িয়ে দিলে।

"ক্যান্সে?" উৎস্থক হয়ে উঠল স্থধীরবাবুর কণ্ঠ।

"চাঁটগাঁ—কাজে যাচিছ—" নিজেকে কেমন একটু বিপন্ন মনে হ'ল বিমলের— ভাড়াভাড়ি গাড়ির কামরার দিকে পা চালিয়ে দিলে দে।

"ফিরছ কবে, বিমলদা ?" সীতার কণ্ঠ বিমলের পেছনে ছুট্ল।

কি বলে যে ক।মরার ভীড়ে মিশে গেল বিমল, ঠিক বোঝা গেল না।

প্লাট্ফর্ম হান্ধ। হয়ে গেছে। ভীড়টা গাড়ি গলাধঃকরণ করতে পারে নি, উগরে ফেল্ভে চায় — তবু প্লাট্ফর্মে এখন আর ফিরে আসবে না ভীড়। সুধীরবাবু হাঁটতে সুরু করলেন— অনেকক্ষণ পর একটু ফাঁকা জায়গা। সিগুাসের উপর সুধীরবাবুর ছেঁড়া স্থাণ্ডেলের ফিকে আওয়াক্ত মেয়েদের জুতোর শক্ত গোড়ালির আওয়াক্তের সঙ্গে মিশে যতিপতন কর্ছিল পদে পদে।

ছ্যাকরা গাড়ির তুলুনির সঙ্গে সংস্থা খুল্লেন স্থাীরবাব্ঃ "কন্টাক্টারি করছে বুঝি, বিমল ?'

"এরোড্রামের বিরাট কন্ট্রাক্ট—" গীত। উৎসাহিত হয়ে উঠ্ল।

সুধীরবাব বাইরের দিকে তাকিয়ে রইলেন, মেয়েদের মুখের দিকে চোখ তুলতে তাঁর সক্ষোচ হচ্ছিল সত্যিকথা কিন্তু তাছাড়াও বাইরের শূকাতায় তাকাবার যেন দরকার ছিল! ত্রিশ সনে তাঁর ডাকে সাড়া দিয়েছিল বিমল—সে তথন কলেজে পড়ে। আত্মত্যাগের কি দীপ্তি, কি উজ্জ্বল আভাই না বিমলের মুথে তখন দেখতে পেয়েহিলেন স্থুধীরবাবু। আগুনের টুক্রো ছেলে ৷ তারপর ? অহিংসার পবিত্র ভতাশন হিংসার উচ্ছুমাল বক্তি হয়ে উঠল! দেউলির মরুভূমিতে নির্ববাসন তার পর। দেউলি থেকে ফিরে এলো বিমল চোখে রাশিয়ার স্বপ্ন নিয়ে। সত্যাগ্রাহের সৌরভ মান হয়ে হয়ে মুছে গেছে তার মন থেকে— সুধীরবাব বুঝতে পারলেন। কিন্তু বুঝতে পারলেন না, কেন। আদর্শ কি মেঘের রং? মুহূর্ত্তে মুহূর্ত্তে বদলে যেতে পারে? না কি কোনো আদর্শ ই ছিল না বিমলের—আবেগ ছাড়া কোনো প্রগাঢ নিষ্ঠাই ছিল না কিছুতে ? ক্য়ানিষ্টও হতে পারে নি সে, কিম্বু ক্য়ানিষ্টদের টাকা দিত —টিউশনিতে রোজগারের টাকা! অপচয়! শক্তির অপচয়! বিমলের মতো কত সম্ভাবনা বিনষ্ট হয়ে যাচেছ--যারা এগিয়ে দিতে পারত দেশকে অনেকখানি, পেছনে ঠেলে দিচ্ছে অনেকদুর ! বিমলের আজকের চেহারাটা সরীস্থপের মতো কিলনিল করে উঠ্ল স্থীরবাবুর চোখেব উপর—চক্চকে কাব্লি স্লিপার থেকে কড়াইন্তির পাৎলুন—ঝক্ঝকে তুটে। আংটি আর ব্যাকব্রাশত্ চুলের মস্ণতা, সবমিলে একটা পিচ্ছিল বীভংসভার ছায়া এনে দিল মনে। কিন্তু মাত্র কয়েক দেকেণ্ড সেই বীভৎসতার আক্রমণে আচ্ছন্ন হন্দে রইলেন সুধীরবাবু। ভারপরই তাঁকে আত্মন্ত হতে হল—এ অবস্থা তাঁকে মানায় না বলে ভিনি আত্মত্ হলেন। বিমল ছেলে মানুষ—স্থীরবাব্র কি উচিত তার ছেলেমান্বিতে উকি দেওয়া ? আদর্শকে আঁকিড়ে ধরতে হলে বয়েদের স্থৈ চাই—সে-স্থৈয় ছেলেমামুষ বিমলের কোথেকে আদরে ? কোন্টা ভালো, কোন্টা মন্দ কি করে বুঝ্বে ওঁর কাঁচা মন ?

"এখানে লোক বেড়ে গেছে খুব, না ?" বাইরে মুখ রেখেই জিজ্জেদ করলেন সুধীরবাবু।

"হাট হয়ে গেছে সহরটা—" সীতার স্বর একটু গন্তীর হয়ে এসেছে বাবাকে বুঝবার চেম্টায়।

"ভাঙা সহরগুলোর ভীড়ই নয়, বাবা—" একটু সময় চুপ থেকেই যেন দম আট্কে আস্ছিল গীতার: "বর্মা থেকেও অনেক বাঙালী এসে পাকাবাড়িগুলো দখল করে বসেছে! রুবি-ওরা বল্ছিলনা দিদি, রেঙুনে ওদের মস্ত কাপড়ের কারবার ছিল ? বিলিতি কাপড়— ব্লাউস্গুলো দেখেছিস্ ওদের—ও বিলিতি কাপড় না হয়ে যায় না!"

"বর্মার লোকদের ত টাকা হবেই—" সুধীরবাবু গাড়ির ভেতরে চোথ নিয়ে এলেন।

"স্থমাকে যদি দেখো বাবা, অঙুত মেয়ে—" ঠোঁট ভেঙে দিল গীতা: "লুঙি পরে রাস্তায় ঘোরাকেরা করে – দেখাতে চায় বান্মিজ বনে গেছে! বলে জুনিয়ার কেন্দ্রিজ পাশ— ডাক্তারি পড়বে! বাবা না কি ওর মান্দালয়ে মস্ত ডাক্তার ছিলেন—কলকাতা গেছেন প্র্যাকটিস্ করতে—আলিয়েফ অপরচ্নানিটিতে ওরাও না কি কলকাত। চলে যাবে! কি অঙ্ত উচ্চারণে আলিয়েষ্ট অপরচ্নানিট কথাটা বলে স্থম্মা, দেখেছিস্ দিদি—?"

"যাঃ—"সুধীরবাবুর শিথিল ওদাসীতো সীতা থিঁতিয়ে পড়ছিল। গীতা সুধীরবাবুর মুখের দিকে তাকাল—সুধীরবাবু আবার বাইরে নিয়ে গেছেন মুখ।

অপরাধীর মতো একটা ভয়ের তাড়া খেরে চল্ছিলেন স্থুণীরবাব্—যে-ভরুকে বাইরে টেনে এনে ছিঁড়েখুঁড়ে দেওরা যার না—সায়ুর জটে লুকিয়ে রাখতে হয় যাকে আর তাই যার বিষক্রিয়ায় তুর্বল হতে থাকে মন। শুধু দীতা আর গীতাই নয়, স্ত্রীকে দেখেও আতক্ষে শিউরে উঠলেন তিনি মনে-মনে। এ কী হয়েছে এরা ? তাঁর আদর্শ—বছদিনের লালিত আদর্শ ভেঙে চ্রমার করে দিয়েছেন তাঁরই সহধর্মিণী। অথচ তিনি ভেবেছেন—ভেবে তৃত্তি পেয়েছেন যে তাঁর রজগর্ভ আদর্শের কোলে সত্যিকারের মানুষ হয়ে উঠছে তাঁর পরিবার—ঝুটা জহরৎ নয়, সাচচা হারা। যা তিনি ভেবেছিলেন তা যে নয়, এই রয়্ট সত্যের মুখোমুখি হয়ে তার সঙ্গে যুদ্ধ চালাবার শক্তি আর নিজের মনে খুঁজে পেলেন না তিনি—হটে যেতে হল তাকে পেছন দিকে—পশ্চাৎপটে সয়ে যেতে স্কুরু করলেন স্থানবারু। থিচুরি-উৎসবের ব্যবস্থায় বাইরেই এখন কাটিয়ে আসেন সমস্তদিন—নিজেকে বিলিয়ে দিয়ে আস্তে চান, প্রায়শ্চিত্ত হিসেবেই যেন, অয়দান সেবায়। শুল্র উজ্জ্বল বলাকার পাঁতি থেকে

একটি ঝড়ো কাক যেন চ্পিচ্পি সরে যায়—পরণে আধময়লা আটহাতি খদ্দরের ধুতি, যাড়-ছেঁড়া খদ্দরের ফরুয়া গায়ে, পায়ে গোড়ালি-ক্ষয়ে-যাওয়া স্থাওেল। কাঁচা-পাকা খোঁচা-খোঁচা দাঁড়িগোঁফে কি অপরিচ্ছয় মুখ! অথচ তাঁর দ্রীর মুখে এসেছে আশ্চর্যারকম মস্থাতা—সীঁথি ভেঙে সামনের চুলগুলোকে একটু ফাঁপিয়ে তুলেছেন তিনি মেয়েদেরই মতো, চুলের বুনোট টিলে হয়ে গেছে, তব্। শান্তিপুরী ধব্ধবে হাক্ষা শাড়িতে আগের চাইতে তের স্থাতোল দেখায় শরীর। সুধীরবাবু অনাক হয়েছেন, এই পরিবর্তনে স্ত্রীর মনে একটুও সক্ষোচ নেই—একটু হাঁপিয়ে উঠছেন না তিনি—যেন এ একটা ঝাঁপ নয়, মস্থ, মন্থর, স্বাভাবিক গতি!

রিফিউজির জোয়ার ফুলে উঠ্ছিল সহরে—যুদ্ধের রিফিউজি নয়, ময়ন্তরের। সকালের চা-টাও ছাঁটাই করে বাইরে বেরুচিছলেন সুধীরবাবু, একটা মিহি থদ্দরের পাটকরা কাপড় ছহাতে তুলে ধরে খুসী-খুসী চোথে স্ত্রী এসে সামনে দাঁড়ালেন।

"তোমার জন্মে ঢাকা থেকে নিয়ে এল বিমল—"

"আমার জন্মে?" নির্বেবাধের মতোই তাকাতে হল সুধীরবাবুকে।

"ছেলের কতো সঙ্কোচ, বল্লে, কাকাবাবু কি নেবেন ? বল্তে হল, 'তুমি আগ্রহ করে দিচছ—নেবেন না কেন' ?"

"আমার জত্যে অত মিহি কাপড় ?" সুধীরবাবু আপত্তিটাকে সজোরে ফোটাতে পার্বেন না।

"ছেলেমানুষ ও দিচেছ—"

পরনের কাপড়টার উপর চোখ বুলিয়ে নিয়ে সুধীরবাবু বল্লেন: "এতেই ত চলে যায়! না হয় সূতো কেটে নিতাম—ক'দিন আর লাগ্ত ?"

"একট। কাপড় নিয়ে অত কথা বলো না ত!"

স্থীরবাবু আর কথা বলেন নি--থিচুরির জন্মে কলকাতা থেকে নিয়মিতভাবে চাঁদা সরবরাহ করানো যেতে পারে কি না তারই চেফীয় বেরিয়ে গেছেন। সত্যি ত, একটা কাপড় নিয়ে এতো কথা তিনি কেন বলতে গিয়েছিলেন ? বিমলের পয়সায় কি এ-পরিবারের অস্তত এক ডক্সন শাড়ি কেনা হয় নি ? শুধু কি তাই ? একবছরের বাড়িভাড়া যোগায় নি বিমল ? তাছাড়া রুটি, বিস্কুট, মাথন, তৢখ, চিনি, ভাত, ডাল, মাছ, মাংস, ডিম ? কে দিয়েছে সাবান-স্নো, পাউ ডার-পেই, ঝুমকো-কঙ্কন, সায়া-সেমিজ, জুতো-রাউসের পয়সা ? কি দিয়ে গিয়েছিলেন স্থীরবাবু এদের ? আজও বা ফিরে এসে কি দিতে পারছেন ? প্রভাকটি প্রাসের সরেল কি তিনিও বিমলের পয়সাই তুল্ছেন না মুখে—বিমলের পয়সায় কেনা জালো-বাভাসে নিখাস নিচেছন না শুয়ে-বদে? সুতো কাটবেন তিনি—তুলোর বাণ্ডিল

কিনে আনতে বিমলের কাছে না হোক, কারো কাছে ত হাত পাততেই হবে তাঁর ? স্বাবলম্বন! কোথায় বেঁচে আছে তাঁর স্বাবলম্বন? আদর্শের কোল ঘেঁষে থাক্তে পারছেন না ত তিনি—কাকে আর অপরাধী করবেন তবে—স্ত্রীকে, মেয়েদের ? কি তারা করতে পারত—তাদের জন্মে তিনি কি করতে পেরেছেন ?

যাক—কপাল থেকে ঘামের বিন্দুগুলো কেচে নিলেন স্থারবাবু। পরিবারের আর্থিক খুঁটিনাটির কথা কোনদিনই ত ভাবেন নি তিনি—আজ এই অসহায় অবস্থায় তা ভেবে আর কি হবে গ এদিকে চোথ বুঁজেও যদি আদর্শকে বাঁচিয়ে রাখতে পারেন কোনো রকমে—তাঁর কাছ থেকে মানুষ যা আশা করে, দিয়ে যেতে পারেন তা-ই তাদের হাতে তুলে, একদিন হয়ত তার পুরস্কার আসবেই—আজকের দিনের সব ক্ষত, সব শ্লানি মুছে যাবে সেদিন—বলিষ্ঠ চোখে তাকাতে পারবেন তিনি পরিবারের মুখের দিকে—তাঁর পরিবারের দিকে তাকাবে সহর সম্ভ্রমপূর্ণ দৃষ্টিতে। দেশের মুক্তিসংগ্রামে ঝাঁপিয়ে পড়েছিলেন যথন, তথনও ত তিনি এক মুহূর্ত্তের জন্মে পরিবারের কথা চিন্তা করেন নি—আজ যথন দেশের নিঃস্ব পল্লীবাসীর মুখে গ্রাস তুলে দেবার সংগ্রাম, আজও পরিবারের কথা চিন্তা করে তাঁকে পেছিয়ে থাকলে চলবে না। রিলিফ-ওআকের স্বস্তু হিসেবেই দাঁড়াতে হবে তাঁকে—জনসাধারণের মনে নিশ্চিন্ততা বোধ এনে দিতে হবে, প্রধীরবাবু এসে পড়েছেন, স্বধীরবাবু আছেন, যা করবার তিনিই করবেন এবার।

কিন্তু কিছুই সেদিন করতে পারলেন না সুধীরবাবু—কোনোদিনই কিছু করতে পারবেন বলে মনে হল না। ইউ-পির সংবাদদাতাকে ধরে একটি টেলিগ্রাম মাত্র পাঠিয়ে এলেন কলকাতায় সাহায্য চেয়ে। সাহায্য করবে কে—নিজেকেই প্রশ্ন করলেন সুধীরবাবু। এ-জেলার বাঁরা কলকাতায় আছেন তাঁরা ? তাঁরা কি এ-সহরের লোকদের মতোই নন ? কঙ্কালের শোভাযাত্রা আশঙ্কার শহন্ত হাত বাড়িয়ে কি তাঁদের হাত চেপে ধরেনি ? চল্লিশ টাকায় চাল কেনার তুর্ভাবনা, মড়ক আর লুটতরাজের তুশ্চিন্তায় কি তাঁরাও কুকড়ে যাননি এ-সহরের লোকদেরই মতো ? সবাই সহমরণে যাব বলে কে বিলিয়ে দিতে আসবে তার ভাগুর ! কেউ এ-প্রস্তাবে রাজী নয়। বাড়ি বাড়ি ঘুরে দেখলেন সুধীরবাবু সহরের বদান্তরাও দানের হাত গুটেয়ে ফেলতে চাইছেন। আতঙ্ক আর আশঙ্কার বিরুদ্ধে কি করে আর যুদ্ধ করা যায়!

তবু নিজের হাতে চাঁদার খাতা নিমে স্থীরবাবু ট্রেন চাপতে স্কুরু করলেন—ঢাকা থেকে চাটগাঁ। পর্যান্ত টহল—তাড়া করলেন মিলিটারী কন্টাকটারদের পেছনে। চাঁদার খাতাম বউনি করল বিমল একশ' টাকার স্থানা নৃতন কড়কড়ে নোট দিয়ে কিন্তু দমস্কু পূর্বাংলায় বিমলের মতো উদারহাদয় কন্টাকটার আর একটিও জুটলনা। দেখা গেল কুড়িয়ে-কাচিয়ে যা হয় সপ্তাহান্তে তা দিয়ে একবেলা একহাতা করে থিচুরি বিলি করা যায় মাত্র। তারপর আর তাও নয়। মনের বিমর্গতার উপর শরীরের ক্লান্তি আর অসুস্থতার বং বৃলিয়ে একেক দিন সৃধীরবাব্ বাড়িতেই বদে থাকেন। দৈনিকপত্রিকার উপর একাপ্র হয়ে থাকে তাঁর চোখ—একটু আলো, একটু আশ্বাস খুঁজে পেতে চায় মন—কংগ্রেসের কারাবাদের দিন কি শেষ হয়ে যেতে পারেনা হঠাৎ কাল প্রভাতের সঙ্গে সঙ্গে পাশের ঘরে গীতার হাদি কিলবিলিয়ে ওঠে, ক্রবির সঙ্গে নতুন দেখা কোন দিনেমার গয়ে জমে আছে কথন থেকে—সামনের বারান্দায় কার যেন অবিরত যাতায়াতের আলোছায়া পড়ছে, হয়ত সীতার—হয়ত বিমলের আজ আসবার কথা! সীতার সঙ্গে বিমলের নাম মনে মনে স্মরণ না করে থাকতে পারলেন না স্থবীরবাবু—অথচ তাতে তাঁর চেষ্টা ছিলনা! বয়ং সবসময়ই চেষ্টা থাকে তার বিমলকে পাশে থাকা পরিজনের মতো ভূলে থাকতে। বিমলের উদার হলয়কেই ছুঁয়ে-ছুঁয়ে থাকতে চায় তাঁর মন, দে-হলয়ে অভিপ্রামের ছায়া তিনি আবিজার করতে চাননা। কিন্তু কথন যে মন উদার আশ্রম থেকে পালিয়ে অন্ধ গলিয়ুঁজিতে পা বাড়িয়ে দেয়—ভাবতে অবাক হয়ে যান স্থবীরবাবু। তারপর তাকে সৎপথে আনবার চেষ্টা চলতে থাকে আবার।

মনের দক্ষে এই দ্বন্দ আলম্ভ-ভূঞ্জন ছাড়া আর কি ? কাজেই একদিন এই আলম্ভ-ভূঞ্জনের দাম দিতে হয় সুধীরবাবুকে। স্ত্রী এসে বলেনঃ "তুমাসের বাড়ি-ভাড়া জনে আছে—"

মাত্র ছ'মাদের, একবছর ছ'মাদের নয় কিন্তু তাতেই চমকে উঠলেন স্থীরবারু: "কত !"—

"ষাট টাকা। টাকাটা যোগাড় করতে হবে। তুমি এসেছ তাই বিমলের হয়ত দিতে সংস্কাচ হচ্ছে—"

"না-না, বিমল কেন দেবে ?" পৌরুষের তাড়া থেয়ে সুধীরবাবু মেরুদও খাড়া করে সোজা হয়ে বস্লেন।

"তুমি আসবার দিনে জোর করে তিন শ' টাকা গছিয়ে দিয়ে গেল—তাইতে আজ অবধি বাজার খরচ চলছে—"

ন্ত্রীর কণ্ঠকে ভগ্নদৃতের নির্বিকার কণ্ঠ বলে ধরে নিতে পারলেন না স্থীরবাবু—
ভাতে যেন শ্লেষের মৃত্র একটু আমেজ মেশান ছিল। আজ অবধি বাজার খরচ কি করে
চলছে জানতে চেষ্টা করলে কি নিজে থেকেই জানতে পারতেন না তিনি, এতো স্পষ্ট করে
কি ভা বুঝিয়ে বলবার দরকার ছিল ? স্থীরবাবু অন্ধ নন, বধির নন—আন্ত মানুষ—
সবই দেখতে পারেন, শুনতে পারেন সব কিছু। শুনতে পেয়েছিলেন তিনি সুষমারা কলকাতা

যাচ্ছে—তাদের বাদায় দীতা গীতার নিমন্ত্রণ—দেখতে পেয়েছিলেন রূপোলি বুঁটিদার ঢাকাই শাড়ি এদেছে দীতার জন্যে, গীতার জন্যে বাটার উচ্-গোড়ালির জুতো। দেখতে পেয়েছিলেন সুধীরবাবু—কিন্তু দেখতে পাওয়া দরকার মনে করেন নি। ওদের নোংরা ময়লা শাড়ির দিকে তাকানো যেমন দরকার ছিলনা, ঠিক তেন্দ্রি কয়েক মুহূর্ত্ত আগেও দরকার ছিলনা, ওদের শাড়ির ফর্দ্ধ চোখের সামনে তুলে ধরবার।

"বিমলকে ফিরিয়ে দিলেই হবে টাকটো—" মনে-মনে খানিকটা উত্তেজনা অনুভব করলেন সুধীরবাবু—ফিরিয়ে দেওয়া তুঃসাধ্য জেনেও ফিরিয়ে দেবার উত্তেজনাকে দমন করতে পারলেন না।

"ছিঃ, তুমি কি বলছ १-ও কিরিয়ে নেবে না কি এ-টাকা १"--

সত্যি ত, ফিরিয়ে তিনি কি দেবেন—কতো টাক। ফিরিয়ে দেবার শক্তি আছে তাঁর ?

"তুমি ছিলেন। বলেইত এগিয়ে এসেছে ও—আমরা নেব কি নেব না ভেবে কতো সক্ষোচ ওর।" উত্তেজনা আর অবসাদের জোয়ার ভাটা ঠেলে সুধীরবাবু স্বাভাবিকতায় ফিরে এলেনঃ "এখন আর ওর টাকায় দরকার কি?"—স্ত্রীর মৃথের দিকে তিনি প্রশাস্ত দৃষ্টি নিয়ে তাকালেন।

"ওর কাছে আর কি চাওয়া যায়!" স্ত্রীও আত্মনির্ভরতায় ফিরে আসতে চাইলেন।

কিন্তু কার কাছে চাওয়া যায় ? চাইতে পারেন হয়ত সুধীরবাবু অনেকেরই কাছে কিন্তু পাওয়া যায় কার কাছে ? তাছাড়া এন্নি পাওয়াটা কি খুব বড়ো পাওয়া ? পেয়েছেন ত তিনি—পাচ্ছেন ত বিমলের কাছ থেকেই! দে পাওয়ার ফাঁদ থেকেইত বেরিয়ে আসা দরকার! বেরিয়ে আসা কি আর যায়না—বেরিয়ে আসা যায়—কিন্তু বেরিয়ে এসে কোথায় তিনি দাঁড়াতে পারেন ? সুধীরবাবু দৈনিককাগজটাতে নিবিড় চোখে আত্মনিবন্ধ করলেন—তাঁকে ভাবতে হবে আর ভাছাড়া স্কৌকুও আপাতত বিদায় করে দিতে হবে এখান থেকে। জী চলে গেলেন, তাঁর যা জানাবার ছিল জানানো হয়ে গেছে। কিন্তু স্ত্রী চলে যাবার পরও স্থীরবাবু কাগজটাই নাড়াচাড়া করতে লাগলেন অনেকক্ষণ ধরে এবং কি যে করতে হবে হঠাৎ মনে পড়তেই দেখতে পেলেন অন্তমনক্ষতায় দেড়ঘন্টা সময় কেটে গেছে।

ষাট-টা টাকা যোগাড় করে আনতেই হল স্থারবাবুকে — তাঁরই এক উকীল বন্ধু ধার দিলেন, মানে দাদন দিয়ে রাখলেন। কিন্তু কালক্রমে প্রমাণ হল টাকা যোগাড় করা স্থারবাবু যভোটা ক্ষরনী মনে করেছিলেন আসলে তা মোটেই নয়। নিঃম্বদের জ্ঞে সরকারী ছুল্চন্তার সঙ্গে নিজের ছুল্চিন্তা মিশিয়ে দিয়ে একদিন তিনি পারিবারিক ব্যাপারে নিঝ ঞ্লাট হয়ে গেছেন দেখতে পেলেন। বাড়িতে তাঁর অমুপস্থিতিটাই যে আসল কথা তাতে আর সন্দেহ রইলনা। টাকার দাবী নিম্নে স্ত্রী আর তার সামনে এসে বিভীষিকার মতো দাঁড়ান না—শোনা যায় না সংসারের চাকা ঘোরবার আওয়াজ। তুঃস্থদের কম্বল বিতরণের কাজ নিয়ে বাইরে বাইরেই আবার ঘুরতে স্থক করলেন স্থধীরবাবু—ফিরে এলো তার স্থপ্ত উৎসাহ—কেননা দানের উৎস এখন আর শুদ্ধ নয়।

"সপ্তাহে সপ্তাহে ও-কটা কম্বলের হিসেব নিয়ে আসা কি দরকার ?" সরকারী দফতরের কর্ত্ত। হাসতে থাকেনঃ "হিসেব দেখে কি করব, আপনারা যে কাঞ্চ করছেন সেই কি যথেষ্ট নয় ?"

"তবু হিসেব থাকা ভালো—" স্থানিবাবৃত্ত কণ্ঠ নির্বিকার—সেবাকাজের প্রাশংসায় খুদী হয়ে উঠবার বয়েস আর নেই তাঁর।

খুসী হবার বয়েস নেই বরং আছে দায়িছ। প্রশংসাকে অয়ান রাখবার দায়িছ। দফতরের কর্তার কথার সেই দায়িছজানই তুশ্চিন্তার মতো স্থারবাব্র কপাল কুঞ্জিত করে তুলল। তারপর বিমলের দেওয়া সরু স্তোর খদরের কাপড়টা ধূলো আর ময়লায় মোটা এবং মহৎ হয়ে উঠল—যামে ক্ষয়ে যাওয়া ফতুয়ার পিঠে পড়ল প্রকাণ্ড এক তালি—স্থাণ্ডেল জোড়া অচল করে খালি পায়েই অল্পুয় প্রশংসার পথে হাঁটতে সুরু করলেন সুধীরবাব্। মনের খানিকটা সাচছলাও ফিরে পেলেন তিনি—কুধার্তদের আহারের ব্যবস্থা করতে পারেন নি বলে যে অপরিসীম য়ানি জমে উঠেছিল, শীভার্তদের শীতবন্ত বিতরণ করে তা যেন ধুয়ে মুছে গিয়ে পরিচছর হয়ে উঠল মন।

কিন্তু অনেকদিন ধরে এ প্রায়শ্চিত করবার বুঝি স্থাগে ছিলনা তাঁর। হাত বাড়াবার মতোও খুব বেশী হাত ফেলে রেখে যায়নি মন্বন্তর। বস্তা-বস্তা কম্বল জড় হয়ে উঠছিল স্থারবাব্র ঘরে—দেবার লোক নেই, হাত পেতে এসে আর দাঁড়ায় না কেউ। গাঁয়ে গিয়ে বিতরণ করবেন কি না তাই ভাবছিলেন তিনি এখন। কিন্তু এ'কটা কম্বলে গাঁয়ের চাহিদা যদি না মেটে? কাকে দিয়ে, কাকে বাদ দেবেন? যা দিয়ে সবাইকে খুমী করা যায়না তা নিয়ে কি করে তিনি গাঁয়ে চুকবেন? বরাদ্দ বাড়াবার দরবার চলতে পারে, হয়ত খানিকটা বাড়তেও পারে বরাদ্দ কিন্তু সমস্ত গাঁয়ের লোককে খুসী করবার মতো ত বাড়তে পারে না! আবার বিষণ্ণ হয়ে পড়তে স্কুক্ল করেন স্থারবাব্—বিষণ্ণ চোখে তাকিয়ে থাকেন কম্বলগুলোর দিকে—আবর্জ্জনার মতোই তাঁর ঘরের অনেকটা জায়গা দখল করে আছে কভোগুলো অকেজো বোঝা! চোখে বিরক্তি আসে—বিরক্তির বিষ ছড়িয়ে যায় মনে। তারপর মনে উকি দিতে থাকে যেখানকার বোঝা সেখানেই ফিরিয়ে দিয়ে আসবার কথা।

সুধীরবাবু কম্বলগুলো গুণতে স্থক করে দিলেন। শাণিত সততার সতর্ক আঙুল কাজ করে চলল অনেককণ ধরে। একি ? তাঁর ভুল নয়—ছটো কম্বল নেই। খাতাপত্তর চিট-চিরকুট নিয়ে খানিকটা সময় কেটে গেল—দরকার ছিলনা, নিভুল হিসেব তাঁর মনেই আছে—তবু মনকে বিখাস করঙে চাইলেননা তিনি। মন বিখাসহন্তা হয়নি—সত্যি একজ্ঞোড়া কম্বল কম।

উত্তপ্ত হয়ে উঠতেন স্থুধীরবাবু, হিসেবের জট খুলে দিলেন এসে স্ত্রী।

"হুটো কম্বল পাওয়া যাচেছনা—" উদভ্রাস্ত চোথে সুধীরবাবু স্ত্রীর কাছে নালিশ জানালেন।

"ভারি জন্মে এতো ছট্ফট্ করছিলে এতোক্ষণ ধরে ?" সামীর ছেলেমান্যিতে স্ত্রীদের স্বাভাবিক হাসি হাস্ত্রেন স্ত্রী।

"ও, তুমি তুলে রেখেছ?"

"বিমল সিলেট থাচ্ছে— ওর বোনের বিয়ের পাকা কথা আনতে—শীতে কফ্ট পাবে ভেবে দিয়ে দিলাম—"

"দিয়ে দিলে—পরের কম্বল—" একটা ঢোঁক গিলতে ইচ্ছা করছিল সুধীরবাবুর কিন্তু তাতে বোধহয় নিজেকে বড় বেশি অসহায় করে তোলা হয়, তাই তিনি দামলে গেলেন।

"চুটোত কম্বল—ও আর কি ?—বিলিয়েছও ত কতো—" এই সামাক্য ব্যাপারে আনেক কথা বলতে রাজী নন স্ত্রী—তিনি চলে গেলেন।

স্থীরবাবু দ।ড়িয়ে রইলেন—একই ভাবে, অনেককণ। মনে হচ্ছিল তাঁর, যেন হাঁটতে পারবেননা,—একতাল লোহা বুঝি কেউ জড়িয়ে দিয়েছে পায়ের সঙ্গে।

চাকলাদারের কাপড়ের দুোকানে এসে পৌছুলেন যখন সুধীরবাবু, তখনও পারে তাঁর অসীম ক্লান্তি। চাকলাদারের সঙ্গে তাঁর অনেক দিনের পরিচয়, তবু যেন চোখ তাঁর চিনতে পারছিলনা সমক্ষীকে। যেন কোণায় যেতে যেতে অক্সমনস্কতায় হঠাৎ তিনি চুকে পড়েছেন এইখানে।

চাকলাদার কিলবিলিয়ে উঠল—খুসীতে কি ব্যবসায়িক তড়িংশক্তির গুণে বলা যায়না— বসে থেকেই ত্হাত বাড়িয়ে স্থাীরবাবুকে আলিঙ্গন করতে চাইলেন: "কি ভাগ্যি—আম্ন আম্ন স্থাীরবাবু—"

স্থারবাবু গণীর উপরই ছড়িয়ে বসে পড়লেন: "এক জোড়া কম্বল দেখাতে পারো ভাই—"

কোঁদ করে একটু হেদে মাথা মুইয়ে ফেলল চাকলাদার—যেন লচ্ছায় আর স্কোচে সে

মাটির সঙ্গে মিশে যেতে চাচেছ: "কম্বল! শীতের কাপড় বলতে একটা ছেঁড়া মাকরাও কি আছে দোকানে? আপনার কাছে আর কি বলব—কাপড়চোপড়ের অবস্থা ত আপনার জানতে বাকি নেই!"

কাপড়-চোপড় নিয়ে কি অবস্থা যে চাকলাদাররা করে তুলছে তা জানতে সভ্যি বাকি নেই স্থাবিবাবুর। সমস্ত দেশের উপরই যথন অন্ধকার—বাজারের উপর সে অন্ধকারের ছায়া পড়বেনা কেন! অবুঝের মতে। স্থাবিবাবু তাকিয়ে থাকেন— আলমারি র্তলোর উপর চোথ বুলিয়ে আনেন—প্রায় থালি আলমারি—-খানকতক তাঁতের শাড়ি সম্ভর্পনে সাজানো আছে শুধু।

".নই ?" অবসন্ধ চোখে বাইরে বিকেলের রোদের দিকে তাকালেন স্থারিবার। "দেখছেন ত— হুটো চারটে তাঁতের শাড়ি ঝুলিয়ে দোকানের ইজ্জৎরক্ষা করছি—" সুধীরবার মাথা নাড়তে লাগুলেন।

"তা-ও কোয়ালিটি-শাড়ি নেই। এক-আধখান। যা ছিল তা-নিয়ে প্রায় কাড়াকাড়ি!" চক্চক্ করে উঠল চাকলাদারের চোথ—মেন কাড়াকাড়ির দৃশ্যটা সে চোখের সামনে উপভোগ করছে।

"আচ্ছা—" উঠে দাড়ালেন স্থধীরবাবু।

সক্ষে-সঙ্গে চাক্লাদারও দাঁড়িয়ে গেল। দোকানের বাইরে এসে স্থ্ধীরবাবু জান্তে পারলেন, শুধু দাঁড়ানই নয়, তাঁর পেছনে-পেছনেও আস্ছে চাকলাদার। আপ্যায়নের ঘটায় কেমন একটু সক্ষোচই অমুভব করলেন তিনি মনে-মনে।

"থুকীরা এসে আজ একটা শাড়ি নিয়ে গেল—বল্লে সাপনার একাউন্টে দামটা লিখে রাখতে—ভালো শাড়ি—কার বিয়েতে দেবে বল্ছিল—ওরা বলেই যোগারযন্তর করে এনে দিলাম—এ-মাল ঢাকার বাজারেও আজকাল পাওয়া যাবে না!" পরার্থপরতায় দাঁড়ানোর ভঙ্গীটা পর্যান্ত মোলায়েম করে আন্লে চাকলাদার।

"কতো দাম ?" সুধীরবাবুর গলা থেকে একটা ফাঁপা আওয়াজ বেরুল।

"ওরা বল্লে কি না দামের জন্মে ভাববেন না!—তবু আমি ত আর কালোবাজারের দাঁতবসানো দাম নিতে পারিনে, আর কিন্ছেন যথন আপনি—পঁরষটি টাকা—ও শাড়ির দাম, আপনাকে কি বলব, কলকাতায় দেড়শ' টাকা থেকে একটি পাই নড়চড় হবে না!"—

"টাকাটা কবে চাই—" নিজেকে সুস্থ করে নিয়ে হান্ধা গলায় বলতে চাইলেন স্থারবাবু।

"টাকার জয়ে ভাবনা কি ছিল—" চকিতে মুখটা অপরাণীর মতো করে ভুল্ল

চাকলাদার: "মন্বনামতী আর টাঙ্গাইল থেকে তু'ত্নটো চালানি এসে পড়েছে এ সপ্তাহে— মুস্কিলে পড়ে গেছি একটু—"

"আছে। দেখছি—" জোর করে অনেকখানি উত্তেজনা এনে বল্তে হল স্থারবাবৃকে। সেই উত্তেজনার বনেই তিনি তাড়াতাড়ি পা চালিয়ে সেথান থেকে চলে আস্তে পারলেন। কিন্তু সেথান থেকে এসে কোথায় যে যাওয়া যায় তা ভাবতে গিয়ে মনে হল পা'য়েটো ভারি হয়ে উঠেছে। কোথাও যাওয়া যায় না—যাবার শক্তিই ফুরিয়ে গেছে যেন। সরকারী পুকুরের ধারে বেঞ্চিটার কথা মনে পড়ল স্থীরবাবুর। হয়ত ওতে একটু জায়গা পাওয়া যাবে—ওখানে বসবার দরকার হয়ত তাঁর মতো আজু আর কারো নেই।

বাদায় ক্ষিরে এলেন সুধীরবাব্ সন্ধ্যার অনেক পরে। পাশের ঘরে তীব্র আলো জল্ছে—শোনা যাচ্ছে গীতার তীব্রতর হাসি। আর কে-কে আছে ও-ঘরে? অছুত এই প্রশ্নের উত্তরে সুধীরবাবুর মনে পড়ল রুবির নাম—ক্রবি, আর সীতা, বিমল—তাঁর স্ত্রী-ও হরত আছেন। চুপিচুপি সবার অলক্ষ্যে এসে তিনি নিজের ঘরে চুক্লেন। অন্ধকারে, কম্বলের বস্তায় ঘরটাকে চোরাবাজারের গুলামের মতোই দেখাচ্ছিল।

# ধর্মের স্বরূপ শ্রীস্থনিলকুমার বন্দ্যোপাধ্যার, এম-এস্-সি.

ধর্ম্মের স্বরূপ সম্বন্ধে নানাজনে এত বিভিন্ন মত প্রকাশ করেছেন যে অতি আগ্রহশীল মামুষের শেষ পর্যান্ত তা জানবার চেষ্টা থেকে বিরত থাক্তে হয়। যাঁর ষা খুসী তিনি তা-ই বলেছেন, আর আমরাও আমাদের পছন্দমত একের বা অন্সের পক্ষাবলম্বন করে যুক্তির বেড়াজালে নিজেদেরকেই জড়িয়ে ফেলেছি। সাধারণতঃ যিনি যখন যা বলেছেন আমরাও তা-ই মেনে নিতে উন্মুখ হয়ে উঠেছি।

সন্দেহবাদী ডেভিড হিউম যথন বলেছেন দর্শনিই ধর্ম্ম, আমরাও তাতে দার দিয়েছি। আবার ইমাস্কায়েল কান্টের 'সমালোচনী' পড়ে আমাদের ধারণা হয়েছে ধর্ম কেবল নীতিবোধ। হার্কার্ট স্পেন্সার বলেছেন ধর্ম হল জ্ঞানের অন্ধিগম্য, অগাষ্ট কোঁতের মতে তা হল শুধু কুসংস্কার; আর অগাষ্টিন স্মেটানার যুক্তিতে মানবতা এবং স্ক্রমান স্পৃহাই ধর্মের স্বরূপ। আমরাও সংস্কারহীন চিত্তে একটির পর একটি মতকে স্বীকার করে নিয়েছি।

আমরা দেখেছি বিজ্ঞানের সঙ্গে ধর্মের কোন বিরোধ নেই—স্কুতরাং এততুভয়ের মধ্যে কোন আপোষ-মীমাংসা বা সংহতি সংস্থাপনেরও প্রয়োজন নেই।\* অনেকে কাল্পনিক বিরোধ ধরে নিয়ে তারই আপোষের প্রচেষ্টায় অকারণ বাক্য-বিশ্যাস করে থাকেন। ধর্মের স্বরূপ সম্বন্ধে বিজ্ঞান অথবা বিজ্ঞানীকে নিয়ে কোন গোলযোগ নেই। ধর্ম্মের বিরুদ্ধে যেসব যুক্তি উপস্থাপিত হয়ে থাকে তার জ্পন্থে সাধারণতঃ দার্শনিকই দায়ী। ফলে নাস্তিক এবং আস্তিকের প্রশ্ন উত্থাপিত হয়। কিন্তু মাসারিক বলেছেন, সত্যিকারের নাস্তিক বলে কেউ নেই—আমাদেরই পরিকল্পিত দেবতাটিকে মেনে নিতে না পারলে আমরা তাকে নাস্তিক বলে অভিহ্নিত কয়তে পারি। 'Surely the rejection of God is not yet atheism. Real atheism, positive atheism is a rare herb'.

আমরা অবশ্য নাস্তিকতা নিয়ে সুক্ম বিচার করতে বসি নি। বিজ্ঞানী নাস্তিক অথবা আস্তিক ভা-ও আমাদের আলোচ্য বিষয় নয়। কারণ সেটা তাঁর বা তাঁদেরই

<sup>\*</sup> देकारकेत्र शूर्वाणांत्र 'भर्त्र ও विकान" जहेवा । . . . . . . . . . . . . . . . . . .

নিছক ব্যক্তিগত ব্যাপার। তবে ঈশ্বরকে সৃষ্টি করার ইতিহাসটি ভারী সুন্দরভাবে উদ্ঘাটিত করেছেন কোঁতে। তাঁর 'law of three stages' বা 'তিন স্তরে ঈশ্বর' হল এই ঃ—

সূচনায় আদিম মান্ত্র সকল পদার্থের মধ্যে—এমন কি জড়ের মধ্যেও—প্রাণবস্তের অস্তিত্ব রয়েছে বলে বিশাস করত।

বিতীয় স্তর হল, যা কিছু তার বিসায়কর বলে প্রতীয়মান হত তাকেই ঈশ্বর নামে অভিহিত করত। এইভাবে বহু ঈশ্বরবাদের জন্ম হয়েছিল।

পরবর্ত্তী স্তবে চিস্তাধারার ক্রম-বিবর্ত্তন অনুযায়ী মানুষ একেশ্বরবাদী হয়ে উঠেছে।

কোঁতের প্রত্যক্ষবাদে ( Positivism ) বিশ্বমানবই একমাত্র উপাস্তদেবতা। 'প্রেম আমাদের মূল তম্ব, শৃঙ্খলা আমাদের ভিত্তি এবং উন্নতি আমাদের লক্ষ্য'। কোঁতে কার্য্য-কারকের অনুসন্ধান থেকে নির্ত্ত হতে চেয়েছেন। কারণ জ্ঞান হল প্রধানতঃ অনুমান।

করাদী-বিপ্লবের কালে রুসোর মুখে আমরা শুনতে পেলাম — কুষকের উন্নতিবিধানই ধর্মা। সংস্কৃতিতে কাজ নেই,—আরণ্য প্রকৃতিতে প্রত্যাবর্ত্তনই শ্রেয়ঃ।

এর পর এলেন হার্ডার নৃতনতর ধর্মের বাণী নিয়ে। তিনি বলেছেন মনুয়ারই ধর্ম। জ্ঞান এবং শিক্ষার দারা এই মনুয়াত্ব অজ্ঞিত হয়ে থাকে। কাব্য, দর্শন ও ইতিহাস এই ক্রমীর (sacred triangle) মধ্যেই জাতি তথা মানুষের আত্মা নিহিত থাকে।

এইভাবে আমরা দেখতে পাই ধর্ম ক্রমেই অস্পষ্ট হয়ে পড়েছে—কল্পিত দেবতা পুরাতন ধ্যান-ধারণা থেকে সরে গেছে অনেক দূরে—দেবতা কখনো ছুর্জ্জেয় রহসাময় কখনো এই পৃথিবীরই স্থা-ছঃখ কাতর মানুষ হয়ে উঠেছে।

অগচ ধর্মা শুধু অলস চিন্তা মাত্র নয়—শুধু বাক্-চাতুর্য্যপূর্ণ হিতোপদেশ নয়—
এ হল সমগ্র জীবন। জীবনের সমস্ত আবেগ এবং অনুভূতি সকল উচ্ছলতা ধর্মের আশ্রের শাস্ত হমাহিত হয়ে পড়ে। মান্তুরু যে শুধু কল্পনা-প্রবণ বলেই ধর্মকে অবলম্বন করে থাকে তা নয়। চির-চঞ্চল কর্ম্মবাস্ত সেহপ্রবণ মন ধর্মের মধ্যে পরম পরিতোষ লাভ করে। ধর্মা শুধু যে তার যুক্তিতকগুলিকে নির্ত্ত করে তা নয়, তার চিন্তা এবং অনুভূতি ধর্মের সাগরসঙ্গমে চরম পরিণতি লাভ করে। মাসারিক বলেছেন, "Religion is equally scientific, aesthetic and practical, uniting radically philosophy, poetry and politics; by a universal synthesis of religion, the study of truth is systematized, the instinct of beauty is idealized and finally good is done. In religion all reality is condensed". ধর্মা সমানভাবেই বিজ্ঞানসম্মত রসপূর্ণ এবং বাস্তব। দর্শন, কাব্য ও রাজনীতি মূলগতভাবে ধর্মের দ্বায়াই ঐক্যবদ্ধ। ধর্মের সার্বজ্ঞনীন সংমিঞ্জী থেকে সত্যামুশীলনের ধারা নিরূপিত হয়, সৌল্র্ডাবোধের ব্যাম্বার্থ বাধের সার্ব্যার্থ বাধের সার্ব্যায় বাধ্যার্থ বাধের সার্ব্যার্থ বাধ্যার বাধের সার্ব্যার্থ বাধ্যার বাধ্যার বাধের সার্ব্যার্থ বাধ্যার বাধের সার্ব্যার্থ বাধ্যার বাধের বাধ্যার বাধ্যার

উদ্ভব হয় এবং বিশ্বের কল্যাণ সাধিত হয়, ধর্ম্মের মধ্যেই সমস্ত বাস্তবতা অন্তর্নিহিত থাকে।

ধর্ম্মের মতবাদটাই মুখ্য নয়, সামাজিক কার্য্যধারাই ধর্ম্মের প্রকৃত রূপ নিরূপণ করে থাকে। বিভিন্ন লোকে বিভিন্ন রুচি অনুযায়ী যা-ই কেন বিশ্বাস করুক না তাতে কিছু যায় আসে না; কিন্তু সকলকেই একত্রীভূত হতে হবে কোন এক প্রতীক পূজান্ধ— সামাজিক এবং নৈতিক আদর্শগুলিকে সফল এবং কার্য্যকরী করে তুলতে হলে তাদের সকলকে একসঙ্গে হাত মেলাতে হবে। যতক্ষণ তারা এই ধর্ম্ম পালন করছে ততক্ষণ তাদের ব্যক্তিগত রুচি এবং বিশ্বাস নিয়ে আমাদের চিন্তা করার প্রয়োজন নেই।

স্ফেনীর মতে ধর্ম কালক্রমে আর্ট বা কলাবিশেষে পর্য্যবিদিত হবে—এই কলাস্ফেনীর মধ্যেই ভবিষ্যতের আধ্যাত্মিক জীবনের ভিত্তি স্থাপিত হবে। ললিতকলা সৃষ্টিতে
যে আনন্দ তা নিজ্ঞিয় ব্যক্তির নয়—তা হল প্রাণময়, দক্রিয়, চঞ্চল। ধর্মের যুগে
মানুষ যেমন দেবতা তৈরী করেছে, ধর্ম-যুগের অবদানে (post-religious period)
দে তেমনই সৃষ্টি করবে জড়পদার্থ—পৃথিবী। মানুষ তার এই চারু-শিল্পকে নিয়ে দমগ্রা
জগৎকে মহিমামণ্ডিত করে তুলবে—সর্ব্বোত্তমের, পুরুষোত্তমের আবির্ভাব হবে।

ধর্মা সন্বন্ধে যাদের মধ্যে কোন গোঁড়ামি নেই, আবার কোন রকম ঔদাসীয়াও নেই, তাঁদের মধ্যে সাধারণতঃ ভিনপ্রকার দৃষ্টিভঙ্গী পরিলক্ষিত হয়।

বিজ্ঞানীর অমুসন্ধিৎসা নিমে যিনি ধর্মানুশীলনে প্রবৃত্ত হন তিনি দেখতে পান ধর্ম হল মানুষের এমন এক ধরণের কার্যাবলী যা মানুষের পারিপাধিক জগতের সঙ্গে তার আবেগময় (emotional) জীবনের সংহতি স্থাপনের প্রয়াস করছে। তিনি ধর্ম্ম-জীবনকে মনোবিজ্ঞানীর অভিনব প্রক্রিয়া দিয়ে বিশ্লেষণ করে থাকেন। উইলিয়ম জেম্স্-এর "Varieties of religious experience" থেকে উক্ত দৃষ্টিভঙ্গীর প্রকৃষ্ট উদাহরণ পাওয়া যায়।

শিল্পীর দৃষ্টি নিয়ে যিনি ধর্মকৈ অনুশীলন করে থাকেন তাঁর কাছে ধর্মা হল এমন এক ধরণের কাব্য বা কবিতা যার মধ্যে মানব-জীবনের অভিজ্ঞতাগুলির ব্যাখ্যা খুঁজে পাওয়া যায়। এই ধর্মরূপ কাব্য—এই বিরাট কল্পনাময় সৃষ্টি দৈনন্দিন জীবনের ক্ষুদ্র পরিসরকে আকান্দের আয় দিগন্তব্যাপী বিস্তৃতির স্থাব্যাগ প্রদান করে, বৃহত্তরের সন্ধান দেয়। সাস্তায়নের শেখায় আমরা এই দৃষ্টিভঙ্গীর পরিচয় পাই। তাঁর মতে ধর্মা হল একটা কল্লিত পাওয়া—একটা বড়োদরের শিল্প—একটা চমংকার কবিতা যার আবৃত্তি বংশপরম্পরায় চলে আস্ছে। ধর্মের মধ্যে আমুষ্ঠানিকতা যা আছে তা হল তার গৌরববর্দ্ধনকারী অলক্ষার বিশেষ—তার মধ্যেই তো ধর্ম্ম-শিল্পের সৌন্দর্য্য রয়েছে নিহিত। ধর্মকে আমুষ্ঠানিক বলে

বর্জ্জন করতে হবে ? কেন ? ধর্ম তো রূপকথা—রূপক মাত্র। যুগ যুগ ধরে যে কাব্য-কাহিনী মানুষের মনে আনন্দ-রস পরিবেষণ করে এসেছে তার মধ্যে সত্য যদি কিছু না-ও থাকে, তবু কি আমরা পারি তাকে বর্জ্জন করতে ? অস্ততঃ শিল্প হিসাবেও কি তা গ্রহণ-যোগ্য নয় ? ধর্মের ইতিহাস তো জীবনের অভিযাত্রারই কাহিনী—সে ইতিহাস সময়ের অনুপাত অর্থাৎ, সন তারিখ নিয়ে রচিত নয়, চিরস্তন স্থ-তুঃথ ভাঙা-গড়া নিয়ে লেখা। ধর্ম হল সম্পূর্ণ জীবনের পূর্ণ পৃথিবীর আদর্শ নিয়ে দক্ষ শিল্পীর আঁকা ছবি—সেই ছবি দেখে বেন সকল সন্ধীর্ণতা সমস্ত সীমারেখা বিলীয়মান হয়ে যায়। এই ধর্মের সঙ্গে এই কল্পনার সঙ্গে সত্যের বা বাস্তবের সংস্রব না-ও থাকতে পারে, তবু গবেষণাগারে এ ছবির কোন মূল্য নেই বলে আমরা যদি অপ্রয়োজনীয় জ্ঞালবোধে ছিড়ে ফেলি, তাহলে মূর্থতারই পরিচয় দেওয়া হবে। সবই যথন রূপকমাত্র কোন ধর্ম্মই যথন যথার্থ সত্য নয়—তথন প্রাচীন কাল থেকে যে সমৃদ্ধশালী স্থন্দর শিল্পটি চলে আসছে তাকে অস্ততঃ প্রাচীন বা প্রাচীতিহাসিক সম্পদের মধ্যে গণ্য না করে হারাতে যাই কেন!

তৃতীয় দৃষ্টিভঙ্গী অমুষায়ী ধশ্ম হল প্রধানতঃ সামাজিক আদর্শবাদ। এই আদর্শবাদে উদ্ধৃত্ব হয়ে আমরা নৃতন জগৎ গড়ে তোলবার প্রয়াস পাই—ভূলে যাই পাথিব সম্পদ্ধানন্দ উপভোগের কথা--ত্রতী হই বিশ্বজনীন প্রেমের সার্বজনীন কল্যাণের সাধনায়। এই ধর্ম্ম আমাদের স্বর্গের পথকে স্থগম করবার জ্ঞে নয়, অথবা অতীত যুগের কাব্যশিল্পেরও প্রতীক নয়—এই আদর্শবাদ শেখায় মামুষকে শ্রন্ধা করতে, রচনা করে এই মাটির পৃথিবীতেই ইান্সিত মোক্ষধান।

নীতি এবং প্রেম ( Law and Love ) উভয়ের কাজ প্রায় একই রকম। তুই-ই মাসুষের পারস্পরিক সম্বন্ধ নিয়ন্ত্রিত করে। নীতির অন্ধ্রণাসনে পিতা পুত্রের বিরুদ্ধে দণ্ডায়মান হয়, আবার প্রেমের উচ্ছুাসে সব ভূলে গিয়ে মানুষ শত্রুকে আলিঙ্গন করে। নীতির দিক থেকে বিচার করলে বোঝা যায় মানুষ গণ্ডীবন্ধ, তাই তাদের পারস্পরিক সম্বন্ধের মধ্যেও একটা নির্দ্দিষ্ট ধরণের সীমারেখা অঙ্কিত থাকে। কিন্তু প্রেমের দিক থেকে দেখলে মনে হয় মানুষ যেন স্বর্গীয়—তাদের সম্বন্ধ যেন সীমাহীন ধরা-বাধা নিয়ম-কানুনের বহিন্তুতি। তাই প্রেম হল ধর্মের প্রাণ আর নীতি হল তার প্রাণময় রূপ।

## প**ঙ্গু** রমাপদ চৌধুরী

"চমকে উঠবে জানি। ভাববে হয়তো, আতুর এ আবার এক নতুন খেলা। বিশাস করো তুমি, তোমার সঙ্গে আমার পরিচয় পল্কা সূতোর বাঁধন নয়। অনেকগুলো বছর পিছনে কেলে এদেছি বলেই যে আমার মন থেকে মুছে গেছে দেই দব স্থমধুর দিনগুলো তা ভেবো না। আজো অনেক নির্জ্জন রাতে অতীতের স্মৃতি জেগে ওঠে মনের কোণে। বিগত প্রেমকে রোমন্থন করে কোনদিন পাই উচ্চ্ছল আনন্দ, আবার কোনদিন বা নিজেকে বিচার করি রূঢ় আবেগে। ওগো, আমার কথাটা আজ অন্ততঃ বিশ্বাস করে। আজতো আমার আর কোন স্বার্থ নেই, যাচ্ছিন। তোমার দোরে ভিকার ভাঁড় হাতে। তবু শোনো, আজো নিজেকে আমি ক্ষমা করতে পারিনি। অবিচার তোমার ওপর হয়তো করেছি, কিন্তু তার চেয়ে বেশি অবিচার করেছি নিজের ওপর। বাইরের লোকের মন্ত তুমিও দেখেছো শুধু সাড়ী চাদরের সামাজিক গাঁটভড়া, তুমি তো জানো না বাইরের খুশীর মুখোস এঁটে আমি এগিয়ে চলেছি আত্মধংসের পথে। বহুদিন থেকে ভাবছি তোমাকে জানাবে। আমার সত্যি পরিচয়, খুলে দেখাবো আমার সত্যিকারের রূপ। কিন্তু, জানো তো আজ আমাকে হেঁটে বেড়াতে হয় আর একজনের পায়ে ভর করে ভর দিয়ে। অভীতের সে আমু কি আর বেঁচে আছে! আমুর যেটুকু বেঁচে আছে সেটুকুকে তিল তিল করে আত্মা-ছতির আগুনে পুড়িয়ে ফেলার জন্মেই তো আমার এ সাধন।। কিন্তু তুমি এ কি করছো, একাকীত্বের অভিশাপে নিজেকে টেনে আনার মধ্যে কিসের সার্থকতা দেখতে পেয়েছো তুমি। ওগো লক্ষ্মীটি, না এ ভাবে নিজেকে নষ্ট করো না তুমি। তোমার আশা, ভোমার আকাজ্ফা,—তোমার পার্থিব জীবনের স্থগুংখের ভার দাও আর একজনকে, হাঝা মনে এগিয়ে চলো তুমি তোমার শিল্পদাধনার পথে, সম্পূর্ণতার দিকে, তবেই তো আমি বুঝবো তুমি আমাকে কমা করেছো।

তোমার বিজ্ঞাপের ভরে নয়, ভালবাসা জানাবার অধিকার নেই বলেই সে বিষয়ে
নিশ্চুপ রইলুম। ইতি তোমার আমু"

ু আরু! নামটা যেন ভুলেই গেছে অপর্ণা। আর শকর ? হাা, শকরকেও তো ভুলেই গিয়েছিল সে এতদিন। নতুন করে গড়ে তুলেছিল সংসার। একটা যুগ কেটে গেছে। এক মাটি থেকে আর এক মাটিতে, বনিয়াদের ভিত্তি ভেঙে বনস্পতির আওতায়। অতীতকে ভুলেছে অভ্যাদের অভিসারে, ঘন পরিচয় ভুলিয়েছে জীবনের ঘনিষ্ঠতর প্রেম। কিন্তু হঠাৎ কোপেকে এসে লাগলো নতুন হাওয়া, নিরেট ভিৎ কেঁপে উঠলো আচমকা ঝড়ের দাপটে। তৃতীয় পক্ষের কাছে শোনা এক টুকরো উড়ো খবর। হয়তো মিথো। আর হোক না কেন সভ্যি, তাতেই বা অপর্ণার কি ? তবু কেন জানি অভিমানের অশ্রুদ্ধামে চোথ ছাপিয়ে। না, অপর্ণা কাঁদবে না। বয়স হয়েছে তার, আছে সামী, আছে পুত্র কত্যা। হাওয়াই শাড়ী আর জর্জ্জেটের যুগ কেটে গেছে তার। কিন্তু, আঘাত দিয়ে আহতের জন্যে বেদনা বোধ করেনা কে! না, অবিচার সে করেছে শঙ্করের ওপর, প্রায়শ্রুভ তাকে করতেই হবে। সংসার সে ভাঙবে না, অবিশ্বামী হবে না স্বামীর কাছে, য়ানিমর পৃথিবীতে ভাসাবে না ছেলে আর মেয়েকে। শুধু এক টুকরো চিঠি, দেবে নতুন উদ্দীপনা, জীবনের প্রথম প্রেমিককে ফিরিয়ে স্থানবে ব্যর্থতার পথ থেকে। প্রেম নয়, দেবে দূরের বন্ধুছ, হবে প্রোমিতসংখী।

নীল কলমটা দাঁতে কামড়ে ভাবতে থাকে অপর্ণা আনমনে দোলাতে থাকে চঞ্চল পা তুথানা। মনে জড়ো হয় আনেক কথা, আনেক কাহিনী, আনেক কবিতা। চাঁদ আর পাহাড, আকাশ আর আঞ্জন।

চোখের সামনে, কল্পনায় দেখতে পায় সে নিজের চেহারা। আয়নার সামনে দাঁড়িয়ে গুনগুন করে গান গাওয়া। নিজেরই সঙ্গে রিসিক দৃষ্টি বিনিময়। হ্যা, সে সব দিনের কথা আছে। বেশ মনে পড়ে অপর্ণার। তুপাশে কিতে বাধা একজোড়া স্থপুষ্ট বেণী। কপালে কাঁচপোকার টিপ।

আছে।, আজকাল তো কৈ আর কাঁচপোকার টিপ পরে না মেয়ের।! কাঁচপোকার টিপ হরতো আধুনিক মেরেদের কপালে মানান সই হবে না। সেই যে তাদের বেওফলের মত নীল চোখ। এরা আয়তনয়না নয়, এদের চটুল চাহনীতে নেই তুর্বলতার সাড়া। তবী শ্রামা প্রকবিষ্বাধরোষ্টিদের যুগ কেটে গেছে। এ যুগ বহিশিখার মত আতপ্ত, গণবধ্দের নিলাক সারল্য এ যুগের চোখে। তাই। তাই হয়তো মানবিচিত্র কাঁচপোকার টিপ খাপ খায় না এদের কপালে। কে জানে এখনকার পুরুষরা হয়তো প্রশংসা করে ঐ সোনালী চাকভিঞ্জাকে।

শঙ্কর কিন্তু---

শঙ্করকে মনে পড়ে যায় অপর্ণার।

দোল-উৎসবের আবীর-আগুনের মন্ততায় আলাপ হয়েছিল ওদের প্রস্পরের। আলাপের পর ভালো লাগা, ঘনিষ্টতা থেকে ভালবাসা। প্রেম-জীবনের প্রত্যেকটি খুঁটিনাটি আজো মনে আছে অপর্ণার। ভোলেনি কিছুই। শুধু বাইরের কর্ম্মকোলাহলের কুয়াশায় ব্যথিতম্মৃতির কণিকাগুলো চাপা পড়ে থাকে। দিনাগুদৈনিক প্রয়োজনের তাগিদে অনেক অবিশ্বরণীয় ঘটনাই ঢাকা থাকে বিশ্বতি বাঙ্গে।

ইক্লের বেড়া ডিঙিয়ে কলেজ। বাইরের আলো-বাতাস মেখে সপ্রতিভ দৃষ্ঠিতে তাকাতে শিখেছে তথন। সে দিনগুলো শঙ্করও কি মনে করে রেখেছে আজো? রেস্তরার কেবিনে পর্দ্ধা টেনে দিয়ে গোপন আলাপ। পাশাপাশি গায়ে গা লাগিয়ে ট্রামবিহার। চওড়া ফুটপাথের ওপর দিয়ে তাদের যুগ্মযাত্রা। দোকানের শো-কেস, হাাঁ মার্কেটে কনফেকশনাসের দোকান। চকোলেট আর চানাচুর। 'লষ্ট হরাইজনের' কোমল অন্ধকার থেকে কার্জ্জন পার্কের পাম গাছের উজ্জ্জল ছায়া। সত্যিই কি দশটা বছর কেটে গেছে তারপর স্থান্তর স্থান্তর।

- —আচ্ছা, রোজ তে। কলেজ পালিয়ে চলে আসছি, যদি বাড়ীতে জানতে পারে। কৌতুকের হাসি হেসে প্রশ্ন করেছিল আমু।
  - —সত্যি কথাটা শুনিয়ে দিয়ে তাঁদেরই চোখের সামনে দিয়ে চলে আসবে।
  - —যত সহজ ভাবে বললে কাজটা কিন্তু তত সহজ নয়।
- আমার ওপর তোমার যদি সত্যিকারের ভালবাসা থাকে, কাজটা তা'হলে সহজই হয়ে দাঁড়াবে।
  - —ইচ্ছার জোরে দেড ইঞ্চি চওড়া দেগুন কাঠের কপাট ভাঙা যায় না।
- —প্রায় দাবালিকা কোন মেয়েকে তার বাপ মা তালা চাবি দিয়ে আটক রাখতে পারে এ কথা বিশ্বাসযোগ্য নয়।
  - —স্থান, কাল ও পাত্র বিশেষে এ উপদেশ তুমিই দিতে।

দীর্ঘ পরিচয়ের মধ্যে, অপর্ণার যদ্ধ মনে পড়ে, এই একটিবারই সে শক্ষরকে তর্কে হারিয়েছিল। কথাটা খুব সত্যি বলেই হয়তো উত্তর দিতে পারে নি শঙ্কর। কথা ঘুরিয়ে বলেছিল, ইচ্ছার জোরে কপাট ভাঙা না যাক্, খোলা যার। সত্যিকারের ভালবাসার জোরও কম নর।

তা ঠিক। কিন্তু বে কথাটা সেদিন তার মনের মধ্যে পাক দিচ্ছিল তা কি শঙ্করের কাছে প্রকাশ করা সম্ভব ছিলো? বলতে চেয়েছিলো, মেয়েমাসুষের মন হল পরগাছার মত। আশ্রয় আর অবলম্বন না হলে বাঁচে না। তাই দোসরকে বিশাস করে ঠকার চেয়ে দাসী হয়ে থাকাই শ্রেয় মনে করে তারা।

আজকালকার মেয়েরা কিন্তু দাসী হয়ে থাকতে চায় না। সেবিকা নয়, হতে চায় স্থাফুংখের ভাগীদার। না, দশটা বছরের মধ্যে পৃথিবীটা এগিয়ে এসেছে অনেকখানি। হাঁা, এগিয়েই এসেছে। আজকের মত, প্রাণ খুলে হাসতে পারতো সেদিনের মাসুষ? জীবনটাকে অনেক হালা চোথে দেখতে শিখেছে এরা। ভবিষ্যতের ভয়ে বর্ত্তমানকে উপেক্ষা করে না। সম্পূর্ণতার দিকে এগিয়ে চলেছে এরা নিঃসন্দেহ। বিগত সংস্কৃতির মাপকাঠিতে বর্ত্তমান সমাজকে বিচার করলে তো চলবে না। সংস্কৃতিটা বটের গুঁড়ির মত স্থিতিবান নয়। অটল অনড় পাহাড় নয়। চৈত্রের শেষে সংস্কৃতিরও পাতা করে পড়ে, গজায় নতুন পাতা। গলে গলে পড়ে তুষারপুঞ্জ, জীবন পায় নতুন ঝর্ণা।

শক্ষর কিন্তু বলতো অন্য কথা। বলতো, বাইরে যার অজ্প্রতা, অভাব তার অন্তরে।
আনন্দের আতিশ্যাটুকু নাকি লুকোনো ছন্মবেশ। হয়ভো সত্যিই তাই। তা না হলে—
সেও তো বিয়ের পর পরেছে লাল বেনারসী, সেজেছে অজ্প্র অলকারে, মেথেছে প্রসাধন
সামগ্রী। স্বামীর চোখে আর পৃথিবীর লোকের সামনে নিজেকে উজ্জ্বল করে তোলার
প্রয়াস তার মধ্যেও তো কম ছিল না। সুখী দম্পতির ছন্মবেশ এঁটে ঈর্ষা জাগিয়ে তুলতে
চেয়েছে পড়শিদের। কিন্তু, তার নিজের অন্তরকে তো সে ভালভাবেই জানে।

না। অপণা ভেবে দেখে, সুখা না হোক্, অসুখাও দে এমন কিছু নয়। অন্ততঃ শঙ্করের সম্বন্ধে যে ধবরটা পেলো আন্তই, তাতে মনে হয় না অপণা তার বিগত দিনের প্রেমিকের চেয়ে বেশী অসুখা।

শঙ্করের জন্ম আজ আপনা থেকেই কেমন যেন একটা ব্যথাবোধ জেগে ওঠে ওর মনে। অবিচার করা হয়েছে শঙ্করের ওপর, নিঃসন্দেহ। মাসখানেকের মধ্যে আসবে বলেই শক্ষর বিদায় নিয়েছিল। আর, বিদায় নিবার সময় কৈ তাদের প্রেমে তোঁ ধরে নি এতটুকু ভাঙন! প্রতিশ্রুতিও রেখেছিল শঙ্কর, মাসখানেক না হোক বছরখানেক পরে তো ফিরেছিল সে। অথচ—। না, শঙ্করের দোষ নেই। অপর্ণা তো জানতে চায় নি কি বিপর্যায় ঘটে গেছে তাদের পরিবারে। শুনতে চায় নি শঙ্করের আত্মন্থালনের যুক্তি। চিঠির দৌত্যে জানাবার উপায় থাকলে কি নিশ্চুপ থাকতো শঙ্কর। নির্যোগ পড়ে থাকতে দিতো তাদের ভালবাসা!

অভিমান! হাঁা, অভিমান হয়েছিল অপর্ণার, আজো স্পষ্ট মনে পড়ে তার। কিন্তু এতখানি রূচে অভিমান, এমন আত্মধংসী আক্রমণের তেজ কোথায় পেয়েছিল সে।

সতীর্থ শোভনলালের সঙ্গে আলাপে রত ছিল অপর্ণা। এমন সময় বাচচা চাকরটা এসে জানালে শহরের আগমন।

শঙ্কর। নামটা শুনেই বছদিনের চাপা-পড়া অমুরাগটা ক্রোধে পরিণত হ'ল।

শঙ্করকে ডেকে আনতে বলে থীরে ধীরে নিব্দের আসন ছেডে শোভনলালের পাশে গিয়ে

বসলে লম্বা কুশনটায়। ইচ্ছে করেই বোধ হয় আঁচলটা ঠেকিয়ে রেখেছিল শোভনের গায়ে।
-—বস্থন শঙ্করবাবু।

শঙ্কর যেন একটু চমকেই উঠেছিল। এই নতুন সম্বোধনে। কিন্তু পরক্ষণেই নিজকে সামলে নিয়েছিল শঙ্কর। ধীর স্থির লম্বা দেহটা তার কেদারায় ডুবিয়ে দিয়ে শঙ্কর মৃত্ হেদে বললে, যাক্ চিনতে পেরেছো তা হলে ?

অপর্ণা উত্তর দিয়েছিল, পরিচয় যত অল্প দিনেরই হোক্, আর চেহারার পরিবর্ত্তন যতখানিই থাক্, চাকরের মুথে নামটা আগে জানিয়ে দিলে চিনতে অস্কুবিধা হয় না।

শোভনলাল বললে, আমাকে কি বোবার পাঠটাই-

— আরে তাই তো। উচ্ছুসিত হয়ে অপর্ণ। বললে, ইনি শঙ্করবাবু, আর—শোভন-লালের দিকে অদ্ভূত মুদ্রায় হাতথানি বেঁকিয়ে বললে, শোভন, আবার—খানিকটা সময় নিয়ে, আমার বন্ধ।

শোভনবাবু নয়, শোভন। এবার শঙ্করের মত শোভনও চমকে উঠলো। প্রক্ষণেই সব ষেন স্পষ্ট হয়ে উঠলো তার চোথে। অস্বস্তিকর আবহাওয়া থেকে পালাতে চাইলে সে। বললে, আমি উঠছি, একট কাজ আছে।

অপর্ণা বললে, উঠবে ? আচ্ছা, তোমার জন্মে টিকিট কাটা আছে দিনেমার। সন্ধ্যের আগেই এসো, হ'জনে যাবো।

এ কথার জবাব দিলো না শোভন। দ্রুত চলে গেল সে।

মাথা হেঁট করে কি যেন ভাবছিলো অপর্ণা। বেশ মনে পড়ে তার আজও।

হঠাৎ তার হাতটা চেপে ধরলো শঙ্কর । — কি মনে করেছো তুমি, ছটো নাটুকেপণার জোরে আমাকে বোকা বানাতে চাও ?

—হাত ছাড়ো।

সত্যিকরেই হাত ছাড়াবার জন্মে একটা টান দিয়েছিলো অপর্ণা।

- —না; আমার সব কথা না শুনলে ছাড়বো না।
- —ছেড়ে দাও আমার হাত। বাড়ীতে বানিয়ে রাখা কথাগুলো গ্রামোফোনের মত বলে যাবে—তা শোনবার সময় নেই আমার।

হাতটা সভিটে এবার ছেড়ে দিয়েছিলে। শক্ষর। মৃত্ হেসেছিলো হয় তে। সে অপর্ণার ব্যবহারে। কে জানে, মুখ তুলে তো দেখেনি অপর্ণা।

খানিক কেটেছিল বিঞী নীরবভায়।

ভারপর শঙ্করই বলেছিল, ভোমার রাগ হওয়াটা স্বাভাবিক আমু। কিন্তু রাগভঞ্জনের স্থযোগটাই বা আমাকে দেবে না কেন ?

- —প্রয়োজন নেই, তোমার দঙ্গে দব সম্পর্ক আমার ভেঙে গেছে।
- —তাকে জোড়া লাগিয়ে নিলেই চলবে।
- —না। যা ভেঙেচে তাকে জোড়া লাগিয়ে কাজ চালানো যায়, কিন্তু তা নতুনের মত হয় না।

এ কথার কোন উত্তর দেয় নি শঙ্কর।

অপর্ণা আবার বলেছিল, এইখানেই শেষ হয়ে বাক্ আর কোন সম্বন্ধ রাখতে চাই না আমি। অনেক যজমান তোমার, বছরে একবার করে প্রত্যেকের কাছে দক্ষিণা আদায় করে চলে যায় তোমার। আমার কিন্ধ ভক্তি নেই তোমার ও গুরুগিরির ওপর।

শক্ষর হয়তে। শোনে নি এ কথা। হঠাৎ প্রশ্ন করেছিল, সভ্যিই তুমি কোন সম্পর্ক রাখতে চাও না আর?

- —না। ছোট বেলাকার ভুল আমি বুঝতে পেরেছি।
- আজকের ভূলটা আবার কবে বুঝবে ? শঙ্কর হেসেছিল প্রশ্ন করে। অপর্ণা উত্তর দেয় নি।

এরপর অনেকক্ষণ গল্প করে কাটিয়েছিল শক্ষর। সহজ মান্মুষের মত কথা বলেছিল, টানতে চায়নি অতীতের অন্তরঙ্গতা।

যাবার সময় একবার ফিরে তাকিয়ে ধীরে ধীরে বেরিয়ে গিয়েছিল শক্ষর। অপর্ণাও আর অন্তরোধ জানামনি, বলেনি, আবার এসো।

কিন্তু। আশ্চর্য্য ! অপর্ণা ভাবে, যে লোকটা তার প্রথম অভিনয়টুকু এত সহজে ধরতে পেরেছিল, সে আবার তার শেষের কথাগুলি কি করে ভাবলে সভ্যিকারের মনে কথা !

বসে বসে ভাবতে থাকে অপূর্ণা। চঞ্চল হয়ে ওঠে।

ধীরে ধীরে জানালাটার কাছে এসে দাঁড়ায়। পদ্দা সরিয়ে তাকিয়ে থাকে বাইরের রাস্তার দিকে।

দূরের ইন্ধলের ছুটির ঘন্টা পড়েছে। এথনি আসবে তার ছোট ছেলে।

ছোট্ট মেয়েটিকে পেরাম্বুলেটরে বসিয়ে রেখে আয়াটা কোথায় গেল! চারদিকে খুঁজলে অপর্ণা।

কিন্তু বুকের ভেতর এ ঝড়টা থামারে কি করে ?

হাঁ। চিঠি সে লিখবেই শঙ্করকে। ঠিকানার অভাবে বহুদিন ক্ষমা চাইতে পারে নি। আজ লিখবে সে চিঠি।

ঘড়িটার দিকে তাকালে অপর্ণা।

স্বামীর ফিরতে এখনো অনেক দেরী।

ব্রুত পায়ে এসে বদলে ছোট্ট টেবিলটার সামনে। টেনে নিলে কাগজ আর কলম।

নীল রঙের মোটা কাগজের ওপর স্বত্বে সাজিয়ে চললো স্থন্দর কয়েকটি বেগুনী রঙের আখর। অমুশোচনার সুর ঢেলে দিলে লেখনীর ডগায়।

চিঠি শেষ করে বার কয়েক পড়লে সেখানা। রঙন ভারী খামের ভেতর পুরলে চিঠিখানা; ঠোঁটে ভিজিয়ে নিয়ে এঁটে দিলে খামটা। দেরাজ থেকে ফ্ট্যাম্প বের করে লাগালে। গোটা গোটা অক্ষরে লিখলে ঠিকানা! তার নিজের ঠিকানা? না, চিঠির গায়েও না, খামের পায়েও না, লিখবে না কোথাও। আজ তো আর সেদিনের মত স্বাধীন নয়। তার স্বামী আছে সংসার আছে। আছে পুত্র কক্যা, সমাজ সংসার।

তাই। তাই হয়তো মাঝে মাঝে কেঁপে উঠছিল তার বুকটা।

ডাক দিলে বেয়ারাটার নাম ধরে। না, লিখেই যথন ফেলেছে তথন পাঠাবেই সে চিঠিখানা। কিই বা লিখেছে। অতি সাধারণ কয়েকটি কথা। এটুকু স্বাধীনতাও কি তার থাকবে না ?

বেয়ারাটার খোঁজে নীচে নেমে এলো অপর্ণা। চুকলো রস্থইখানায়। বাবৃচ্চিটা যদি থাকে তাকে দিয়েই পাঠিয়ে দেবে চিঠিটা।

ঐ তো চোথের সামনে চিঠির বাক্স। একবার মনে হয় নিজেই ফেলে দিয়ে। আসে। কিন্তু। না, বাবুর্চিচটাও বোধ হয় নেই।

গ্যাদের উন্নুন জ্বলভে গনগন করে। স্থইচটা অফ করে দিয়ে যায় নি। ছ'বার নাম ধরে ডাকলে বাবুর্চিচকে। সাড়া পেল না।

হঠাৎ দাঁড়িয়ে অপেক্ষা করতে করতে বুকের ভেতরটা কেমন যেন কেঁপে উঠলো অপর্ণার। খোলা দরজাটার দিকে চকিতে একবার তাকিয়ে নিয়ে গ্যাসের আগুনে ধরলে চিঠিখানা। দাউ দাউ করে জ্বলে উঠলো সেটা। আধপোড়া টুকরো একথানা উড়ে এমে পড়লো মেঝেতে। সেটা ভূলে নিয়ে আবার ভালো করে আগুনে গুঁজে দিলে।

নিজেকে বেশ শাস্ত বোধ করলে সে এতক্ষণে। মুক্ত বিহঙ্গের মত অন্তুত এক আনন্দ পেল অপুর্ণা।

# विश्लात अश्नार्छ

## বাংলার বর্ত্তমান যন্ত্রসঙ্গীত

#### মণিলাল সেনশৰ্মা

বাংলাদেশে যন্ত্রসঙ্গীতের চর্চচা কেবল বর্ত্তমানে আরম্ভ হয়েছে বলবার আগে একটি কথা বিশেষ করে বলে দেওয়া দরকার যে অন্তান্ত দেশের তুলনায় বাংলায় যন্ত্রসঙ্গীত বলতে বিশেষ কিছু ছিল না, শুধু সবেমাত্র তার চেষ্টা চলছে যা এতকাল উপেক্ষিত হয়েই এদেছিল। রবীন্দ্রনাথ কথা প্রসঙ্গে বলেছিলেন "বাংলার বৈশিষ্ট্য যে অবিমিশ্র সঙ্গীতে নয় তার একটা প্রমাণ মেলে যন্ত্রসঙ্গীতের ক্ষেত্রে। সঙ্গীতের বিশুক্ষতম রূপ কিদে ? — না, যন্ত্র সঙ্গীতে। এ কথা তো অস্বীকার করা চলে না ? কিন্তু দেথ, বাংলা দেশ কখনও … দের মত যন্ত্রীর জন্ম দিয়েছে কি ?" গানের চর্চচা বাংলায় যেমন হয়েছে যন্ত্রসঙ্গীতের চর্চচা বাংলায় পূর্বের কোন কালেই তেমন হয় নি। সব সময়েই যন্ত্রের চেয়ে গানের চর্চচাই বেশী করে হয়েছে। যন্ত্রের চর্চচা যতটুকু আমরা দেখি তা-ও কণ্ঠের অনুকরণ, অনুসরণ করাই বাঞ্চনীয় মনে করে নিয়েছে। শুধু যন্ত্রের স্বাধীন রূপ দেওয়ার চেষ্টা এখানে পূর্বের হয় নি।

অনেক পূর্বের কি ছিল 'মে বিষয় এখানে আলোচনা করব না। গত শতকের মাঝামাঝি হতে ইউরোপীয় ঐ ক্যতান বাদনের ঝোঁক তথনকার অভিজ্ঞাত সম্প্রদারের মধ্যে এসেছিল। কিন্তু সেটি ছিল একেবারে তাদের নকল। তাদের যন্ত্র দিয়ে তাদের স্থরকারের রচনা বাজিয়ে নেওয়ার দিকেই বিশেষ করে দৃষ্টি দেওয়া হয়েছিল। এখনও বাজকরশ্রেণী বিয়ের মিছিলে পাশ্চাত্য মিলিটারী ব্যাণ্ডের বাজনা বাজিয়ে আমাদের মনে করিয়ে দেব যে একটা সময়ে বাংলা দেশে তাদের যন্ত্র সঙ্গীতকে হুবহু নকল করার উৎসাহ এসেছিল। কিন্তু সে উৎসাহ বেশী দিন থাকেনি। কেন না বাংলাদেশ সে-সঙ্গীত গ্রহণ করে নি। অথচ তারা যন্ত্রসঙ্গীতের অহ্য একটা বিশেষ রূপও দিতে সক্ষম হয় নি।

যন্ত্রসঙ্গীত একেবারেই ছিল না। অভিজাত সম্প্রদায়ের বাড়ীতে একক বাজনার যন্ত্র বাজনো চলেছিল। আর সে বাজনা-পদ্ধতি আমরা কিন্তু আগে মুখল রাজ্য কালে হতে পেয়ে এসেছিলাম। রাজামহারাজাদের বাড়ীর মধ্যে ছ একজন বাজিয়ে যাঁরা থাকতেন তাদের মধ্যেই দে বাজনা সীমাবদ্ধ ছিল। সর্ববসাধারণের মধ্যে তার প্রচলন ছিল না বললেই ঠিক বলা হবে। কিন্তু পরবর্ত্তী কালে যন্ত্রের চর্চচা আরম্ভ হয়। বিভালয়ের ছাত্রছাত্রী-গণদের মধ্যে সঙ্গীতের আলোচনা যখন আরম্ভ হয়েছে তখন থেকে ক্রমে যন্ত্র সঙ্গীতের দিকে দৃষ্টি পড়েছে এই জন্মে যে স্কৃষ্ঠ না হলে গান না গেয়েও বাজনা নিয়ে সঙ্গীতালোচনা সম্ভব।

যন্ত্রসঙ্গীত চর্চ্চার পথেও নানাবিধ বাধাবিদ্ধ অতিক্রম করতে হচ্ছে। তার প্রথম বিদ্ধ হচ্ছে এই যে, বাংলার সব সহরে যন্ত্র তৈরীর বা যন্ত্র মেরামত করার ব্যবস্থা নেই। যন্ত্র বাজিয়েদের পক্ষেতা একটি বিষম সমস্তা। তাছাড়া, যন্ত্র শিক্ষক কম, নেই বললেও চলে। একটি সহরে হয়ত একটি বেহালা বাজিয়ে আছেন, অথচ একজন সেতার শিখবেন বলে সেতার কিনে বসে আছেন। শেষ পর্যান্ত শিখবার আগ্রহ রইল না; সুরের উৎস শুকিয়েই গেল। মহানগরীতে সব ব্যবস্থা থাকলেও বাংলার অক্যান্ত স্থানে ক্রমে যত দিন না সেরূপ ব্যবস্থা হবে ততদিন যন্ত্র সঙ্গীতের প্রসার হবে না! গান শিক্ষার্থীর পক্ষে যন্ত্র, যন্ত্র নির্মাতা ও যন্ত্র মেরামত করার প্রশ্ন আসে না। অবশ্য সঙ্গৎকরার যন্ত্রটির মেরামত করা দরকার হয়। কিন্তু স্বরজ্ঞান হওয়ার পর স্বরলিপির সাহায্যে গান শিক্ষায় ব্যাঘাত হয় না এবং আগ্রহ থাকলে বেশ সহজে সাধারণ গান শিক্ষা সন্তব হয়।

এসরাজ ও সেতার বাংলা দেশে এই শতকে মধ্যবিত্ত মেয়ে ও ছেলেদের মধ্যে চল্ছে। মাল্রাজে কিন্তু বীণা ও বেহালা মধ্যবিত্ত মেয়েদের হাতে হাতে। সেখানকার ছেলেদের এগুলি ছাড়া বাঁশীও বিশেষ ভাবে শিক্ষা চল্ছে। দিনেন্দ্রনাথ এসরাজকে গানের সঙ্গেলারার পক্ষপাতী ছিলেন। সে থেকে এসরাজ একটি ফ্যাসন হয়ে উঠেছিল—ভার প্রশ্নোজনীয়তাকে আমি উপেক্ষা করছি না। কঠের সঙ্গে একটি যন্ত্র রাখার প্রয়োজনীয়তা বিশেষ করে রয়েছে, আর যে যন্ত্রটি ছড় দিয়ে বাজানো হয় এমন যন্ত্র হলেই কার্যাকরী হয়। তিনটি যন্ত্রকে আমরা গ্রহণ করতে পারি। সেগুলি হলো—সারেক্সী, এসরাজ ও বেহালা। এই তিনটি যন্ত্রের মধ্যে সারেক্সী নারীকঠের উপধোগী উৎকৃষ্ট সঙ্গৎ যন্ত্র। ক্লেণ্ডে উত্তর ভারতীয় সব গায়িকাগণই সারেক্সীকে তাদের গানের সহযোগী করে রেখেছেন। এক কালে এই সারেক্সী দক্ষিণ ভারতীয় গায়িকাদের সহযোগী থাকলেও বর্ত্তমানে সেখনকার সকলেই বেহালাকে তাদের সঙ্গৎ যন্ত্রনার বিদ্ধান করেছে। হয়ত অনেকে ভুল করতে পারেন যে এই গারেক্সী যন্ত্রটি কেবল উত্তর ভারতীয় যন্ত্র কিন্তু Capt C. R. Day লিখিত The Music and Musical Instruments of Southern India (1891)

পুস্তকে এই সারেঙ্গীর বিশেষ ভাবে উল্লেখ আছে আর ত্রিবর্ণের হাতে-আঁকা ছবিও রয়েছে। তাছাড়া কলকাতার যাত্র্ঘরে যে সব ভারতীয় বাছযন্ত্র আছে তার গাইড (Guidé to the Musical Instruments exhibited in the Indian Museum.) পুস্তিকাটিতেও সারেঙ্গীর ব্যাপকত্ব সম্বন্ধে বিশেষ ভাবে লেখা আছে। সারেঙ্গীর আওয়াজ মেয়েস্থলভ আর ইউরোপীয় Viola যন্ত্রের অন্তর্মপ। যা হোক বর্ত্তমানে সারেঙ্গী উত্তর ভারতীয় বাইজিদের মধ্যেই আবদ্ধ; সে জন্যে ভদ্রঘরের মেরেদের এই যন্ত্রটির উপর একটু মুণা থাকাও অসম্ভব নয়। যে কারণেই হোক সারেঙ্গীকে বাংলার ঘরে স্থান দেওয়া হয় নি। বাংলায় এসরাজই মেয়েদের কঠের সঙ্গৎ যন্ত্র। এসরাজের আওয়াজ নেহালার মত জোরালো নয় অথবা সারেঙ্গীর মত মেয়েম্প্রভত্ত নয়। কিন্তু তা হলেও এসরাজের নিজস্ব একটি স্বর আছে। বর্ত্তমানে এই এসরাজের সঙ্গে ইলেষ্টিট তার জুড়ে দিয়ে তার স্বরটুকুকে জোরালো করতে গিয়ে দেখা গেল তার স্বর 'সানাই'এর অন্তর্মপ হয়ে পড়েছে, সে জন্যে নামকরণ হয়েছে 'তার সানাই'।

বাংলায় সঙ্গীত শিখবার আগ্রহ আসবার দক্ষে সঙ্গে গৌরীপুরের জমিদার প্রীযুক্ত ব্রজ্ঞেক্রিকিশোর রায় চৌধুরী বাংলায় যন্ত্রসঙ্গীতের প্রদার করার ইচ্ছায় সেতারী এনায়েত খাঁকে স্থায়ীভাবে বাংলায় রাখবার ব্যবস্থা করেন। এই এনায়েত খাঁ বাংলা দেশে বিশ বংসর থাকবার ফলে বর্ত্তমানে বাংলায় সেতার বাজনা বেশী চলছে। এনায়েত খাঁ কয়েক জন ছাত্র তৈরী করে রেখে গেছেন। আর এই ছাত্রগণ বর্ত্তমানে অনেক সেতার বাজিয়ে ছাত্রছাত্রী।তৈরী করে নিয়েছে। তার কলে বাংলায় বর্ত্তমানে এসরাঞ্চ বাজনার প্রচলন সেতার বাজনার চেয়ে কমে গিয়েছে। বর্ত্তমানে বাংলায় সেতার বাজনার ঝোঁকই বেশী। এনায়েত খাঁ স্করবাহার শিক্ষা দিয়ে ছ একজন ছাত্র তৈরী করেছেন যারা বর্ত্তমানে ভারত-বিখ্যাত বাজিয়ে হয়ে উঠেছেন। এই স্করবাহার বাজনাও হয়ত এককালে ব্যাপকত্ব পাবে। বাংলাদেশ যদিও ভাল একটি সয়োদ বাজিয়ের জন্ম দিয়েছে তবু তিনি (আলাউদ্দিন) মাইহর স্টেটে—বাংলার বাইরে থাকাতে বাংলার সেতারের মত সয়োদ বাজনার প্রচলন হয় নি। তবুও ছ এক জন সয়োদ বাজিয়ে ভারত-বিখ্যাত হয়েছেন। এক কালে সয়োদ বাংলায় ছিল না বললেও চলে! বর্ত্তমানে সয়োদ বাজনা শুনতে পাওয়া যায় কিন্ত সেতারের মত কবে বে ঘরে ঘরে সয়োদের বাজনা চলবে কে জানে!

বাংলায় সেতার চলছে খুব। খুবই বল্ব, কেন না তার আগে কোন কালে এত ছিল না। মাস্রাজে কিন্তু সেতারের পরিবর্ত্তে বীণা বাজনারই বেশী প্রচলন। সেতার নেই বললেও চলে। সেতারও বীণা জাতীয় বন্ধ। তার প্রাচীন নাম—চিত্রা বীণা।
চিত্রা হতে চিতার, পরে সেতার হরেছে অমুমান করা সহজ্ঞ। অন্ততঃ সঙ্গীত রত্নাকরে

চিত্রাবীণার যে রূপ বর্ণনা পাওয়া যায় তার সঙ্গে সেতারের রূপের মিল রয়েছে। যা হোক—বীণা বাজনা বাংলায় নেই। শ্রীযুক্ত ব্রজেন্ত্রকিশোর উত্তর ভারতের বিখ্যাত বীণা বাজিয়ে—দবীর খাঁকে বাংলায় স্থায়ীভাবে রাখবার ব্যবস্থা করেছেন কিন্তু এখনও তেমন ছাত্র তৈরী সন্তব হয়নি। তা ছাড়া বীণা বাজনা সহজ নয় আর সে যন্ত্রটি সেতার এসরাজ হতে তুমূল্য আর কফলভ্য। কিন্তু বীণা বাজনার প্রচলন হওয়া একান্ত বাঞ্নীয়। বাঙ্গালোরের বীণা বাজনা পদ্ধতি বাংলায় বিশেষ করে প্রচলন হওয়া অনেক আগেই উচিত ছিল।

বাংলায় বেহালা বাজিয়ে নেই। এমন কি উত্তর ভারতের কোথাও ভাল বেহালা বাজিয়ে নেই। দক্ষিণ ভারতে বেহলাব বেশ প্রচলন—যেমন বাংলায় এসরাজ্বের। দক্ষিণী যন্ত্রী অন্ততঃ অক্যান্ত প্রদেশের বাজিয়েগণ হতে ভাল বেহালা বাজায়। কিন্তু একমাত্র গোয়ার অধিবাদীগণই বলতে পারে ভারতে তারাই বেহালা বাজিয়ে হিদাবে শ্রেষ্ঠ। ইউরোপীয় বাজিয়েগণ বেহালা বাজনার মান এত উচুতে বেধে রেখেছেন যে তাদের বাজনা শুনে অভ্যন্তদের কানে বাংলার বাজিয়েদের ছড় ঘদা পীড়াদায়ক হয়ে ওঠে; অবশ্য হু'একটি ব্যতিক্রম থাকতে পারে।

সানাই বাংলায় নেই। পেশাদার বাজিয়ে দলের তুএকজন সানাই বাজানো শিথে থাকে—পূজা পার্বনে বিয়েতে ও উৎসবে রসন চৌকি একটি অচ্ছেন্ত অঙ্গ হয়ে আছে বলে। মহানগরীতে ভাল সানাই বাজিয়ে উত্তর ভারত হতে ভাড়া করে আনা হয় আর সে বাজনা শুনে সঙ্গীতজ্ঞগণ সানাই বাজনার মানটুকু ধরে নিয়েছেন। কিন্তু বাংলায় জেলা সহরে বা গ্রামে সানাইএর আওয়াজ কোলাহলেরই স্প্তি করে মাত্র। এই সানাইএর পরিবর্ত্তে বাজিয়েদলগুলি ক্লেরিওনেট, কর্নেট, ব্যাক্পাইপ গ্রহণ করেছে। এতে সানাই বাংলা হতে উঠে গিয়েছে। কিন্তু মাল্রাজে সানাই নাগস্বরম (সেখানে সানাই বলে না) বাজায়ে আছে আর বাংলার তুলনায় সেখানকার নাগস্বরমের মান অনেক উচুতে। মাল্রাজে মুরলী—বাঁশের বাঁশী বাজনার বেশ প্রচলন। বাংলায় এক ত্রিপুরা ছাড়া অন্ত কোন জেলায় সেরপ নেই। ত্রিপুরার বাঁশীর বিশেষত্ব আছে। সেগুলি আড়বাঁশী বা সাধারণ বাঁশী হতে বিভিন্ন। বাংলায় কলেজ হোস্তেলে স্কররসিক ছাত্রদের হাতে ত্রেকটি বাঁশী দেখতে পেলেও পেশা হিসাবে বাঁশীর চল খুব কম নিয়েছে। বর্তমানে সারা বাংলায় ত্ন'একজক মাত্র বাঁশী বাজিয়ে আছেন। বাংলায় ফুংকার যজ্রের প্রচলন নেই বললেও চলে। দক্ষিণ ভারতে সে ভুলনায় তা খুবই বেশী।

গানের সঙ্গে অথবা বাজনার সঙ্গে তাল যন্ত্র বাজিয়ে ছন্দ রাথবার রীতি এডকাল প্রচলিত থাকাতে পাথোয়াজ, বায়া-তবলা ও খোল বাজনার চর্চা প্রায় প্রতি গ্রামে প্রামেই আছে। কিন্তু পাথোয়াজ যন্ত বাজনা পূর্বের থাকলেও বর্ত্তমানে গ্রুপদ গান রীতি লোপ হওয়ার দক্ষে সঙ্গে পাথোয়াজ বাজনার চর্চ্চা আর নেই। খোল বাজনায় বর্ত্তমান কালের শ্রেষ্ঠ বাজিয়ে—নবদীপ ব্রজবাসীর ও তাঁর গুটি কয়েক ছাত্রের জন্ম খোল বাজনায় বাংলা সম্মান পাবার যোগ্য। কিন্তু বাংলার অস্থান্থ স্থানে কীর্ত্তন পদ্ধিল হওয়ার সঙ্গে মেলে খোল বাজনার মানও অনেক নীচুতে নেমে এসেছে। বাংলা বায়া তবলা বাজিয়ের জন্ম দিয়েছে। পূর্বেরও তুএকজন বিখ্যাত বাজিয়ে ছিলেন এখনও বেশ কয়েকজন আছেন। ভালযন্ত্র বাজিয়েদের 'খুলি আওয়াজ' ও 'মুদি আওয়াজ' ত্রকম চেফা আছে। খুলি আওয়াজ বললে উন্মুক্ত ধ্বনি—অর্থাৎ খোলা আওয়াজ আর মুদি আওয়াজ বলতে চাপা আওয়াজ ব্রধায়। বাংলায় বারাণসী বৃন্দাবন মথুয়ার মত খুলি আওয়াজ পদ্ধতিরই প্রচলন। দিল্লী, লাক্ষেণি-এর মুদি আওয়াজ পদ্ধতিই বৈশিষ্ট্য।

সেতার, এসরাজ, সরোদ প্রভৃতি যন্ত্র একক বাজনা এতকাল বাংলায় এক রীতিতে চলে আস্ছে। প্রথমে একটুখানি আলাপন তারপর গং ধরুবে, সঙ্গে বায়া তবলার ঠেকা চলবে। ক্রমে বাজনার গতি ক্রত হতে থাকবে ক্রমে ছুনে, চৌছুনে বাজাবে। এ পদ্ধতি বড় একঘেয়ে হয়ে পড়ছে। বর্ত্তমানে তিমিরবরণের একক সরোদ বাজনা বাজাবার পদ্ধতির পরিবর্ত্তনই লক্ষা। একঘেয়েহ নফ্ট করার দিকে তাঁর দৃষ্টি প্রশাসনীয়।

আমাদের যন্ত্রগুলির আওয়াজ জোরালোনয়। কি করে যন্ত্রের ধ্বনি বাড়ানো সম্ভব সেদিকে কেউ আজ পর্যন্ত চেফাই করেনি। বীণা সেতার এসরাজ প্রভৃতির সাধারণ আওয়াজ কীণ হওয়াতে ঘরের কোণে বাজানো ছাড়া গতান্তর নেই! অবশ্য বর্ত্তমানে বৈত্যতিক ধ্বনিবর্দ্ধক সংযোগ করে বাজধ্বনি সর্ব্বসাধারণের কর্ণগোচর করা সম্ভব হয়েছে। কিন্তু এতে যন্ত্রের স্বরের কোমলত্ব থাকে না। Dr. A, M. Meerwarth এককালে লিখেছিলেন "On the other hand—and this is also typically Indian and totally different from European usage—he lavishes much care and skill on the decoration of his instruments. It is not rare to find an instrument the sound qualities of which are far from satisfactory, covered with beautiful carvings or inlaid with ivory and mother of pearls". কথাটি সম্বন্ধে সকলেরই একমত হওয়া ছাড়া উপায় নেই। যত্ত্রের ধ্বনিগুলির একটা সমতা, সামঞ্জন্ত আনবার কোন চেষ্টা না থাকাতে—যন্ত্রীসজ্ব তৈরী হয়নি এত কাল।

বাংলায় যন্ত্রসভ্য তৈরীর দিকে চেষ্টা চলে মাত্র পনর বংসর আগে। তার আগে যে সব কনসার্ট হতো সেগুলি "কর্ণ-সাট্" করেই দিত। মধুরত্ব কিছু ছিল না। এই পনর বংসর আগে নৃত্যের পুনরুখান হওরার এবং পরে সিনেমার তাগিকে অর্কেষ্টা তৈরীর চেষ্টা চলতে থাকে। এ যুগে প্রথম আলাউদ্দিন মাইহর ব্যাণ্ড তৈরী করলেও বাংলা দেশের বাইরে তার উৎপত্তি হওয়াতে বাংলা তার কোন ফল পায়নি। উদয়শঙ্কর তাঁর নাচের সঙ্গে ভারতীয় যন্ত্রে নতুন ধ্বনি সংযোগ করার মানসে যথন তিমির-বরণকে যন্ত্রসজ্ব তৈরীর জন্ম গ্রহণ করেছিলেন সে সময় হতে বাংলায় অর্কেষ্ট্রা তৈরীর চেষ্টা চলতে থাকে। এই সম্প্রদায় প্রায় সারা পৃথিবীতে ভারতীয় যন্ত্র ও তার ধ্বনিমাধুর্যকে পরিচয় করিয়ে দেয়। সমসাময়িক অর্কেষ্ট্রা পরিচালক অম্বিকা মজুমদারও 'মেনকা'র নৃত্য সম্প্রদায়ের সঙ্গে ভারতের বাইরে অনেক স্থানে ভারতীয় যন্ত্র সমাবেশ প্রদর্শন করেছেন।

তারপর দেখতে পাই প্রীস্থরেন্দ্রলাল দাস তাঁর যন্ত্রসভ্য রচনা করে রেডিয়ো ও রেকর্ড প্রতিষ্ঠানগুলিতে যন্ত্রধ্বনি সংযোগ করার চেফ্টা করেছেন। কিন্তু সমবেত যন্ত্রধ্বনি বিশেষ করে বর্ত্তমান কালে আসে সবাকচিত্রশিল্পের তাগিদে। রাইটাদ বড়াল সিনেমায় পর পর নানাবিধ যন্ত্রী দিয়ে এদিকে নানারূপ চেষ্টা করতে থাকেন। তার ফলে আর্কেট্রার যন্ত্রধ্বনি ক্রেমে অজ্ঞাতে সাধারণের মনে স্থান করে নিয়েছে: সুরেন্দ্রলাল শুধু ভারতীয় প্রচলিত যন্ত্র নিয়ে যন্ত্রসঙ্গন গঠন করাতে সেটি বেশী দিন স্থায়ী হয়নি। আমাদের যন্ত্রগুলির অক্ষমতাও তার কারণ হতে পারে। সে ভুল যে অফোরা প্রমাণ না করেছিলেন তা নয় তবে পরে সকলেই বিদেশীয় যন্ত্র গ্রহণ করে সেগুলির ধ্বনির সাহায্য নিয়েছে। কিন্তু পাশ্চাত্যের যুক্তধ্বনির অভিজ্ঞতা এখনও গ্রহণ না করাতে তুলনায় আমাদের সমবেত যন্ত্রসঙ্গীত স্থরজ্ঞের প্রাণে আশার সঞ্চার করতে সক্ষম হয়নি।

বাংলায় নৃত্যের পুনরুখান করাতে রবীন্দ্রনাথের দান অপরিমিত হলেও—তিনি নৃত্যে সঙ্গীত রচনা করার দিকে দৃষ্টি দেননি। তাঁর রচিত নৃত্যের সঙ্গে যে সব যন্ত্রের সমাবেশ করা হয়েছে তাকে অর্কেষ্ট্র। বলা চলে না আর সে সব যন্ত্র-ধ্বনি নৃত্যের ভাবকে বাড়িয়ে দিতে সক্ষম তো হয়ইনি বরং বাধারই সৃষ্টি করেছে। তিমিরবরণ নৃত্যের সঙ্গীত রচনায় তার বৈশিষ্ট্য ফুটিয়ে তুলেছেন নানাভাবে। কি ছন্দে, কি ধ্বনির রঞ্জনায়, কি নৃত্যের গতির সঙ্গে সঙ্গিতের গতির মিলনে, অথবা নানাবিধ ধ্বনি নানাভাবে ছোটখাট অবজ্ঞাপ্রাপ্ত যন্ত্র দৃদ্যে মূল স্থুরে জুড়ে দিয়ে নৃত্যের ভাবকে বিশেষ করে ফুটিয়ে তুলতে তাঁর মত আর একটি সুরুরচিরতা আজ পর্যান্ত এদেশে দেখা যায় নি।

রাই বড়াল তাঁর অর্কেট্রা দিয়ে যে রচনা আমাদের পরিবেশন করেছেন সেগুলি গানের সঙ্গে চললেও সেগুলিকে কেবল সঙ্গীতের পর্য্যায় ভুক্ত করা চলে না। তাঁর অর্কেট্রা সমবেত ষদ্ধধনির দিকে সাধারণের দৃষ্টি আকর্ষণ করার জন্মই বিশেষভাবে কার্য্যকরী। তাঁর স্থুর রচনার সব চেরে ভূল হলো এই যে তিনি উত্তর ভারতীয় তালের বন্ধনীকে আঁকড়ে

ধরে রেখেছেন, মায়া কাটাতে পারেন নি। তিনি এবিষয়ে রক্ষণশীল। বায়া তবলা বা যে কোন তালযন্ত্র না বাজিয়েও ছন্দের কারুকাজ যে করা সম্ভব অথবা এই যা এতকাল একটানা বাজিয়ে যাওয়াই আহেশ্যক মনে করা হয়েছে তা একটানা না বাজলেও যে গান বাজনায় সঠিক ছন্দ রাখা সম্ভব সে কথা তিনি নিজে ভাল তবল বাজিয়ে হওয়াতে মানতে হয়ত রাজি নন। কিন্তু তিমিরবরণের ছন্দের গোঁড়ামি নেই। তিনি তালযন্ত্র একটানা বাজাবার প্রয়োজন মনে করেন!। প্রয়োজন বোধে গতির ও ছন্দের—পরিবর্ত্তন করাতেও তাঁর কিছুতেই বাধে না। তাছাড়া স্থরচয়নে রাই বড়াল কেবল উত্তর ভারতীয় ঠুংরীর বা গীত শ্রেণীর সূব গ্রহণ করেই ক্ষান্ত। কিন্তু তিমিরবরণের সেরপ কোন পক্ষপাতির নেই, তাঁর স্থারে স্পেনীয় মেলডি এবং মিশ্বরীয় মেলডিও শোনা সম্ভব, স্পেনীয় নৃত্যু ছন্দ্র গ্রহণে তাঁর বাধে না, অথচ সগুলি ত্বত্ অমুকরণ নয়। সেগুলির ব্যবহারনৈপুণ্য সত্যিকারের রসস্প্রী।

দক্ষিণা ঠাকুর যে কর্কেষ্ট্রা রচনা করেছেন তাকে পুরো অর্কেষ্ট্রা বলা চলে না। তাঁর যন্ত্রীদল পাশ্চাত্যের Trio, Quartet অথবা Quintet ছাড়া আর কিছুই নয়। তাঁর স্থ্র রচনায় অভিনবই আছে। এককালে ক্লেরিওনেট, হারমোনিয়ম, বেহালা ও বায়া তবলা নিয়ে যে Quartet থিয়েটারে হতো দক্ষিণাঠাকুরের Quartet তারই অনুরূপ মনে হয় না শুধু তাঁর স্থ্র রচনার কৃতিছে। গিটার, তার সানাই প্রভৃতির সমাবেশ করা হয়েছে বলেই যে তাঁর যন্ত্রীদলের স্থরযোজনা মধুর হয়েছে তাও নয়। যন্ত্রের স্থ্র বৈশিষ্ট্য অস্থায়ী মেলডির এক এক অংশ যে যে যল্লে ব্যবহার, সে অনুযায়ী মেলডি চয়ন, যল্লের নিজস্ব ধ্বনিটি গতি-প্রকাশে ব্যবহার, এসবের সৃক্ষম্ভান দক্ষিণাঠাকুরের আছে বলেই তাঁর অর্কেষ্ট্রার আবেদন মধুর। ইউরোপীয় সঙ্গীত Timbre এ যা বৈশিষ্ট্য অর্থাৎ সব যন্তের স্বর ও ধ্বনি মেল্ডি ও ছন্দ মিলে যে একটা সমতা, সে বস্তুটি দক্ষিণাঠাকুরের যন্ত্রীদলে পাওয়া যায়।

সমবেত যন্ত্র সঙ্গীতের জন্ম হলেও সেটি বর্ত্তমানে আতুর ঘরেই রয়েছে। তার ব্যাপকত্ব সম্পূর্ণ নির্ভর করছে যারা তার লালন পালন করছে তাদের উপর। আমাদের এখানে সমবেত যন্ত্রসঙ্গীত নতুন হলেও তার বহুল উৎকর্ষ পাশ্চাত্য হয়ে গিয়েছে। এ বিষয়ে সে দেশের অভিজ্ঞতা আমাদের গ্রহণ করে নিয়ে ক্রেমে অগ্রসর হলে অভিরেই কেবল-সঙ্গীতের চরম অভিব্যক্তি পাওয়া আমাদের দেশেও সম্ভব হবে। কিন্তু সে সম্ভাবনা এখনও দেখা যাচেছ না।

## বাঙালীর মন

# ( "ভারতী" ও সবৃজপত্রের" কাল ) নারায়ণ চৌধুরী

বিশেষ বিশেষ ঘটনার দ্বারা এক একটি যুগকে চিহ্নিত করার যে প্রথা চলে আস্ছেতা যদি কমবেশি সত্যি হয়, তা হ'লে আধুনিক বাংলা সাহিত্যের পথপরিক্রমা 'কল্লোল' পত্রিকা প্রকাশের কাল থেকে স্কুক্ত হয়েছে একথা স্বীকার করতে কারও আইকাবে না নিশ্চয়। সন তারিখ মিলিয়ে ঠিক 'কল্লোল' প্রকাশের দিন থেকেই বাংলাসাহিত্যের ঈশান কোণে আধুনিকতার ঝড়ো হাওয়া দেখা দিয়েছে তা অবশ্য ঠিক নয়, কিন্তু স্থবিধার খাতিরে এবং একটি স্থূল ঘটনার স্মারকরূপে 'কল্লোল'কেই আধুনিক বাংলাসাহিত্যের প্রেরণার মূল উৎসরূপে নির্দেশ করা চলে।

তবে মনে রাখতে হবে রবীন্দ্রযুগের ঠিক পরেই কল্লোলযুগের সূচনা হয় নি; এর মাঝে আবো একটি অধ্যায় অভিক্রান্ত হয়েছে যাকে রবীন্দ্র ও আধুনিকের যুগের মধ্যবর্তী হাইক্ষেন আখ্যা দেওয়া যায়। এক কথায় যদি এই হাইক্ষেনটিকে পাঠকের চোখে তুলে ধরতে হয় এবং এইমাত্র বর্ণিত প্রক্রিয়াকেই যদি যুগনির্দেশের নির্ভর্যোগ্য উপায় ব'লে মনে করা যায় তা হ'লে এই যুগটিকে বল্তে হয় "ভারতী" ও "সবুজপত্রের" যুগ। আমরা এইবারে এই স্বল্প্রায়ী অন্তর্বর্তী যুগটি সম্বন্ধেই সবিস্তার আলোচনা করতে চাই।

অল্পবিস্তর সমসাম্য্রিকভার নজীরেই এখানে "ভারতী" ও "স্বৃজ্পত্তের" নাম একত্রে যোজনা করা হয়েছে, নইলে ভাবের ক্ষেত্রে ভাদের মধ্যে সাযুজ্য খুব সামান্তই ছিলো। প্রমথ চৌধুরী প্রবর্তিত 'স্বৃজ্পত্তে'র সাহিত্য-আন্দোলন খুব অল্পসংখ্যক নব্যতন্ত্রের সাধক সাহিত্যিকদের মধ্যে সীমাবদ্ধ ছিলো বলে তার প্রভাব অস্তত তদানীস্তনকালে খুব বেশি ব্যাপক হতে পারে নি; 'বীরবল' ও মৃষ্টিমেয় 'বীরবল'-শিশ্যদের মধ্যেই সেই সাহিত্যের অসুশীলন ও অন্ধাবন মূলত কেন্দ্রীভূত রয়েছে। আজকে 'স্বৃজ্পত্তে'র প্রভাব নাংলাসাহিত্যে স্থাকট, কিন্তু 'স্বৃত্বপত্তে'র প্রকাশকালে ঠিক অবস্থা এরূপ আশাপ্রদ ছিলো না।
তথন দলবলসহ "ভারতী" পত্রিকাই আসর জাঁকিয়ে ছিলো, এবং অধ্বনিকভার পুরোধারূপে
সর্বত্র অভিনন্দিত হচ্ছিলো। যথার্থ আধুনিকভার নিক্ষে স্তাই 'ভারতী'র এই দাবী টেকে
কিনা তা অবশ্য আমরা পরে বিচার করবো, তবে আপাত্ত বক্তব্য এই যে রবীক্রনাথের
সক্ষেহ প্রশ্রেই এই গোষ্ঠীর সাহিত্যিকেরা জনসাধারণের সম্মুথে আত্মপ্রকাশ করছিলেন

এবং তাদের মনোযোগের ওপর নিজেদের দাবী প্রতিষ্ঠিত ক'রে নিয়েছিলেন। "ভারতী"র সহিত রবীন্দ্রনাথের ঘনিষ্ঠ যোগাঘোগের কথা সাহিত্যমহলে স্থবিদিত; বল্তে গেলে রবীন্দ্রপ্রভাবের স্থবিশাল ছত্রছায়াতলেই 'ভারতী'র সাহিত্যচক্রের অভ্যুদয়, বিকাশ এবং—বিনাশ। কথাটা হেঁয়ালির মতো শোনালো, কিন্তু আমার বক্তব্যের সূত্র ধ'রে আরেকটু অগ্রসর হ'লেই বোধ করি মার তাকে তেমন হেঁয়ালি ব'লে মনে হবে না। 'সবুজপত্রের' প্রতিপ্ত রবীন্দ্রনাথের উদারতা অকুণ্ঠ ছিল, কিন্তু সেখানে প্রমথ চৌধুরীর লেখনীর মধ্যে তিনি যে প্রচণ্ড শক্তিমন্তার পরিচয় পেয়েছিলেন তাতে ঠিক প্রশ্রায়ের ভঙ্গিতে পিঠচাপ ড়ানো গোছের পৃষ্ঠপোষকতা দেখিয়ে 'সবুজপত্র'কে তিনি কখনও অপমান করতে চান নি। বৃদ্ধিমানের কার্যের প্রতি আরেকজন বিচক্ষণ বৃদ্ধিমানের যে সপ্রশংস সাগ্রাছ অম্বুমোদন থাকে, প্রমথ চৌধুরীর কার্যধারার প্রতি রবীন্দ্রনাথের ঠিক সেই ধরণের অমুমোদন ছিল। চৌধুরী মহাশয় কবির আত্মীয় ছিলেন এই আদান প্রদানের মধ্যে সেই পরিচয়টি ছিল গৌণ; প্রমথ চৌধুরীর লেখার 'বীরবলী' ভঙ্গি, তাঁর পাণ্ডিত্য, তাঁর কালচ্যর এ সবই সব ছাড়িয়ে তাঁকে রবীন্দ্রনাথের দিকে আকৃষ্ঠ করেছে।

কিম্ব 'ভারতী'র লেখকগোষ্ঠী সম্বন্ধে রবীন্দ্রনাথের মনোভাব ঠিক এরূপ ছিলো না মে কথা বলাই বাছলা। মেখানে খতিয়ে দেখলে প্রশ্নটা দাতা ও গ্রহীতার প্রশ্নে গিয়ে দাঁড়ায়— ঋণদাতা ও ঋণীর সম্পর্কের প্রশ্ন—; এক স্বাধীনচেতার প্রতি আরেক প্রবল স্বাধীনচেতার সপ্রশংস মনোভাব সেথানে লুকিয়ে নেই। ফলে দেখতে পাই "ভারতী গোষ্ঠা" আজীবন রবীন্দ্রনাথের ঋণশোধই করে গেছে, অধমর্ণের খোলস ভেদ করে নিজের স্বাতন্ত্রো কথনই তারা উ**চ্ছল**ল হ'মে উঠতে পারে নি। এই দিক দিয়ে বিচার করলে "ভারতীর" যুগকে সম্পূর্ণ পরবশ্যতার যুগ রূপে অভিহিত করা যায়। "ভারতী"-র সংস্কৃতি রবিকরদীপ্ত চক্রের স্থায় পরনির্ভর, পরাশ্রয়ী, শৃষ্ঠাগর্ভ। তার নিজের বলে দাবী করবার মতো কিছু নেই— একমাত্র কলমলাঞ্চনটি ছাড়া। ববীন্দ্রনাথের অভ্যুদ্যকাল থেকে আরম্ভ করে আজকের দিন পর্বস্তু এই সুদীর্ঘ কালকে একটি একটানা নিরবচ্ছিন্ন প্রবাহের দঙ্গে জনায়াসেই তুলনা করা চলতে পাংতো যদি "ভারতী"-র অধ্যায়টুকু ছন্দোভঙ্গ না ক'রে দিতো। একথা আজ প্রতিবাদের ভয় না করে বলা চলে যে "ভারতী"-র যুগ সর্বাংশে mediocreদের যুগ; রবীন্দ্রনাথের ছত্রছায়াপুষ্ঠ দাধরণমেধাসম্পন্ন ভল্লীবাহকদের যুগ। শুধু mediocre হলেও বোধ হয় অভোটা আপত্তি ছিলো না, কিন্তু তার চাইতেও যা মারাত্মক, "ভারতী"-গোষ্ঠীর দেশকের সকলেই অল্পবিস্তর প্রতিক্রিয়াশীলতার প্রতীক, চটুল মানসিকতার পরিপোষক এবং পলায়নবাদের পূজারী। আধুনিক কালে এসে রবীস্রযুগের ঠিক অব্যবহিত পরেকার এই যুগটাতেই বোধ হয় বাংলা সাহিত্য প্রথম এবং শেষবারের মতো set-back থেয়েছে।

আশার কথা বাংলা সাহিত্য সেই ধাকা সাম্লে উঠেছে। আজকের সাহিত্যিক মানসে "ভারতী"-যুগের মানসিকতার ছিঁটেফোঁটাও বেচে নেই, প্রভাবের দিক থেকে "ভারতী"-যুগ নিঃশেষে গতাস্থ।

'সবুজ্পত্রে'র প্রভাব আজও বেঁচে আছে। কিন্তু এখানেও একটি কথা থেকে যায়। ভাষারীতির বিপ্লবসাধনে 'সবুজ্পত্র' যতোটা কার্যকরী হয়েছে, ভাবের বিপ্লবসাধনে তার প্রভাব ততোটা কলপ্রদ হয় নি। বলা যেতে পারে 'সবুজ্পত্র' ভাবের বিপ্লবের দিকে আদপে চেষ্টাই করে নি; তার সমস্ত ঝোঁকটা গিয়ে পড়েছিলো নতুন নতুন রীতিসম্মত ভাষাবিস্থাসের প্রতি, শক্চয়নের প্রতি, বল্বার কায়দার মধ্যে দিয়ে নতুন নতুন রস ফুটিয়ে ভোলবার প্রতি। সবুজ্পত্রের প্রবর্তিত বিপ্লব মুখ্যত ভাষার বিপ্লব, গঠনরীতির বিপ্লব, ফর্মের বিপ্লব; প্রচলিত ভাবের ক্ষেত্রে হা বিশেষ গাঁচড় কাট্তে পারে নি। আর এদিকে তার চেষ্টারও বিশেষ পরিচয় পাওয়া যায় না। স্কুতরাং ভাবের ক্ষেত্রে 'সবুজ্পত্র' বিপ্লব-পরাজ্ম্থ ছিল এ কথা বল্লে বোধ হয় খুব বেশি সত্যের অপলাপ করা হয় না। আমরা এ সম্বন্ধে প্রবন্ধের শেষাংশে আরও আলোচনা করবার স্ক্রোগ পাবে।, আপাতত "ভারতী" যুগটিকে নিয়েই আলোচনা হোক।

এখানে একটি কথা স্পষ্ট করে নেওয়া দরকার। "ভারতী"-মুগের লেখক বল্তে যদিও একটি বিশেষ শ্রেণীর লেখকদের বোঝায় ( যথা মিনলাল গঙ্গোপাধায়, সৌরীন্দ্রমোহন মুখোপাধায়, হেমেন্দ্রকুমার রায়, প্রেমাঙ্কুর আতর্থী, কবি সভ্যেন দক্ত প্রভৃতি ), এখানে কিন্তু শুধুমাত্র সেই বিশেষ সাহিত্যচক্রটিকেই আমরা বোঝাছিছ না—তাঁয়া ভো আছেনই, সেইসঙ্গে সেইসময়কার অভ্যান্ত যাঁয়া "ভারতী"র সহিত সাক্ষাংভাবে সংযুক্ত না থেকে অল্পবিস্তর এককভাবে সাহিত্যসাধনা করেছেন তাঁদেরও বোঝাছিছ। "ভারতী"যুগের লেখক বলতে "ভারতী"র সমসাময়িক কালে যাঁয়াই সাহিত্য অন্থূলীলনে ব্রতী ছিলেন
তাঁদের সকলকে নির্দেশ করাই ( একমাত্র 'সবুজপত্রের' লেথকদের ছাড়া ) আমার
এ আলোচনার লক্ষ্য। হয়ত এইভাবে সকলের নাম একসঙ্গে তালগোল পাকাবার
কোনই যুক্তিপ্রাহ্ম কারণ নেই, কিন্তু যুগলকণ নির্ণিয় করাই যেখানে উদ্দেশ্য সেখানে এরপ
সাধারণীকরণ ছাড়া উপায়ও নেই। স্থবিধার খাতিরেই এই পন্থার শরণ নিতে হয়েছে,
এতে হয়ত সন তারিখ এবং অক্যান্য তথ্যগত দিক থেকে খুঁত রয়ে গেলো, কিন্তু আমার
অভিপ্রায় সাধনের দিক দিয়ে তাতে কিছু আটকাবে না এইটুকুই যা বলবার।

রবীক্রনাথের বিশাল প্রতিভার ছারাতলে বসে সেই সময় যাঁরাই কাব্যচর্চা করেছেন ( বথা কালিদাস রার, ষতীক্রমোহন বাগচী, করুণানিধান বন্দ্যোপাধ্যায়, কিরণধন চট্টোপাধ্যায় কুমুদ্রঞ্জন মল্লিক, গিরিজাকুমার বস্থ প্রভৃতি ) তাঁদের সকলকেই আমি আমার বক্তব্যের অন্তর্ভুক্ত করেছি। এঁদের কেউ "ভারতী"-গোষ্ঠীর কবি ছিলেন কেউ ছিলেন না, কিন্তু রবীন্দ্রপ্রতিভার সাক্ষাৎ আওতায়ই এঁদের অভ্যুদয় ও বিকাশ, সেইহেতু তাঁদেরকে 'ভারতী' যুগের কবি বলতে কারও আপত্তি হবে না নিশ্চয়। 'ভারতী'-যুগ বলতে এখানে মূলত ( এবং স্থুলত ) রবীন্দ্রপ্রতিভার মধ্যাহুগগনে সমাসীন হবার ঠিক অব্যবহিত পরবর্তী যুগটিকে বোঝাচ্ছে। সেই নজীরে বাংলায় যে কেউ যেখানে সেইসময়ে সাহিত্যসাধনার নিয়োজিত ছিলেন তঁ,দের সকলকেই 'ভারতীর যুগ' এই ব্যাপক নামের পরিধির মধ্যে টেনে আনা যায়।

প্রথমে 'ভারতী'-গোষ্ঠীব সাহিত্যিকদের এক নজর দেখে নেওয়া যাক। মণিলাল সৌরীন্দ্রমোহন হেমেন্দ্রকুমার প্রেমাঙ্কুর প্রভৃতির রচনা অনুধাবন করলে দেখা যাবে তাঁদের প্রত্যেকেরই দৃষ্টিভঙ্গিতে কেমন যেন একটা তারল্য, কেমন যেন একটা ফুরফুরেপনার ভাব আছে। এঁরা রবীন্দ্রনাথের আওতায় বিকাশলাভ করেছেন বটে, কিন্তু রবীন্দ্রনাথের রচনার কঠোর সংযম ও শাসনের দিকটি এঁরা গ্রহণ করতে পারেন নি, নিয়েছেন শুধু তাঁর হাল্কা দিকটিকে। কবির বন্ধনমূক্তির আহ্বান ও ছুটিতে ছুটিতে জীবনটাকে ভোর করে দেবার নির্দেশকে এঁরা সম্ভবত বড়ো বেশি আক্ষরিক অর্থে (কাজে কাজেই মোটা অর্থে) গ্রহণ করেছিলেন, তাই তাঁদের সকলেরই রচনায় একটা বোহেমীয় মনোভাব, নিছকই প্রবৃত্তি-মার্গকে অমুসরণ করার একটা প্রবণতা উৎকট হয়ে ফুটে উঠেছে। জীবন সম্বন্ধে যথায়থ দায়িত্ববোধের পরিচয় এঁদের লেখায় ততটা পাওয়। যায় না যতটা পাওয়া যায় দায়িত্ব পরিহার করবার অদামাজিক ঝোঁক। একদিকে রবীন্দ্রনাথের আত্যন্তিক লিবারল চিন্তাধারা অক্তদিকে তদানীস্তন ইউরোপীয় সাহিত্যের আবহাওয়া সম্পর্কে একটা মনগড়া কল্পনা ( যাতে নিজেদের মনোভাব সমর্থন করা যায় ) এই মিলে "ভারতী"-গোষ্ঠীর লেখকেরা কেমন যেন এক কিন্তৃত শ্রেণীব জীব হয়ে উঠেছিলেন, যার প্রমাণ তাঁদের রচনার ছত্তে ছত্তে বর্তমান। এঁরা নিছকই অকিডের মতো, বাংলার মাটির সঙ্গে তাঁদের সত্যিকার কোন যোগাযোগ ছিলো না। তা ছাড়া নিঃশেষে কল্কাতা সহরের মধ্যে সীমাবদ্ধ রাঢ় সংস্কারপ্রসূত হিন্দুপ্রভাবিত যে সঙ্কীর্ণ নাগরিক সংস্কৃতি কিছুদিন আগেও metropolitan সাহিত্যের নামে এখানে শিকড় গেড়ে বদেছিল তাঁদেরকে সেই সংস্কৃতিরই প্রতীকরূপে বর্ণনা করা চলে। কলকাতার বাইরে অগণিত গ্রামে ও ছোট শহরে যে অগণিত হিন্দু-মুসলমান বাঙালী জনসংখ্যা পড়ে আছে তার দক্ষে তাঁদের না ছিলো ভাবের মিল, না ছিলো দহাকুভূতির সূত্রে আত্মীয়তা। ফলে "ভারতী"-গোষ্ঠীর লেখকেরা কেবলই বিরামহীনভাবে ঠুন্কো নাগরিকতার পালিশকে বাংলাদেশের কালচ্যর বলে চালিয়ে এসেছিলেন। তাঁদের এই ফাঁকী ও মেকী ধরা পড়তো না যদি না যথাসময়ে 'কল্লোল'-যুগের লেখকদের আবির্ভাব ঘটতো, কিন্তু ততোদিনে বাংলা

সাহিত্যের যভোটুকু ক্ষতিসাধন করবার তাঁরা তা করে ফেলেছিলেন, তাকে আর পরিপূরণ করবার পথ ছিলো না।

'ভারতীর' লেখকেরা রবীন্দ্রনাথের স্থায় বিরাট প্রতিভার পোষকতা সত্ত্বেও কেন এই আত্মঘাতী পথের আশ্রয় নিয়েছিলেন ? তার একটি কারণ এই হতে পারে যে কন্টিনেন্টাল সাহিত্যের কল্পিড সংস্কার রবীন্দ্রনাথের সাক্ষাৎ দৃষ্টাস্টেরও ওপর দিয়ে তাঁদের মনে অধিক মোহ বিস্তার করেছিলো। হেমেন্দ্রকুমার রায় বোধ হয় ভেবেছিলেন তিনি গী ছ মোপাসাঁর মানস-সন্তান, কিন্তু জীবনে খানকয়েক যৌবনধর্মী কবিতা, কতকগুলি তরল উপস্থাস অনেক অপাঠ্য গান ও কিছু নাট্যসাহিত্যসংক্রান্ত পঠিতব্য প্রবন্ধ এবং শিশুদের মনোরঞ্জক এবং তাদের মেরুদগুবক্রকারী গুচেছর অ্যাডভেঞ্চারমূলক বই লেখা ছাডা তিনি জীবনে আর কীই বা করতে পারলেন! জীবন্যাপন সম্বন্ধে একট। বিকৃত ধারণা ( তখনকার কলকাতার মানসিক আবহাওয়ার যার সমর্থন ছিলো) পোষণ করার ফলে যতোটুকু তিনি দিয়ে যেতে পারতেন ততোটুকুও তিনি দিয়ে যেতে পারলেন না, এখন তো একেবারে স্বধর্মজন্ত হয়ে তিনি শিশুদের রঙীন নেশার খোরাক জোটাবার যন্ত্রমাত্রে পর্যাবদিত হয়েছেন। মণিলাল গঙ্গোপাধাায় অপেকাকৃত sober ছিলেন-কিন্তু তিনিও তদানীস্তন আত্মঘাতী সাহিত্যিক সংস্কার কাটিয়ে উঠতে পারেন নি, তাঁর রচনার পরিমাণ বেশি না হলেও তাদের স্বকটিতেই তারল্যের স্বাক্ষর স্থম্পান্ত। প্রেমাকুরবাবুর গল্পলেখার হাত বরাবরই স্থান্দর কিন্তু একেবারে সাম্প্রতিককালে রচিত তাঁর উৎকৃষ্ট রচনা স্মৃতিচারণমূলক 'মহাস্থবিরজ্ঞাতক' ছাড়া তিনি 'ভারতী'র যুগে স্থায়ীমূল্যের কিছু লিথেছেন বলে তো মনে হয় না। সৌরীন্দ্র-মোহনের গল্পলেখার হাতটিও মিষ্টি, কিন্তু আমাদের মধ্যবিত্ত বাঙালী ঘরের মেয়েদের দ্বিপ্রহর্ষাপনের ফলপ্রদ উপকরণ সরবরাহ করা ছাড়া তাঁর গল্পোপন্যাস আর বেশি কিছু কি করতে পেরেছে ?

"ভারতী"-গোষ্ঠীর লেখকদের তরল মনোভাবের আরেকটি কারণ যা আমার মনে হয় তা হছে এঁদের অনেকেই সাহিত্যসাধনার সঙ্গে সঙ্গে অক্যান্ত নাগরিক শিল্পপ্রচেষ্টার সঙ্গে যুক্ত ছিলেন যার ফলে তাঁদের সাহিত্যে তাঁদের অজ্ঞাতসারেই একটা হান্ধা আমুদে ভাব প্রশ্রেয় পেয়ে বেড়ে উঠেছে। যেমন মণিলাল গঙ্গোপাধ্যায় নাটকের নৃত্যকলা সংগঠন-প্রচেষ্টার সঙ্গে যুক্ত ছিলেন; হেমেন্দ্রকুমার শিশিরকুমারের নবনাট্যআন্দোলনের সঙ্গে বিজ্ঞাত ছিলেন আর প্রেমান্ক্র আতর্থী শেষ পর্যন্ত চলচ্চিত্রের বিবরে গিয়ে ধরা দিয়েছিলেন। এতে বোঝায় এই যে এঁদের সাহিত্যপ্রীতি অবিমিশ্র আন্তরিক ছিলো না। একই কালে ক্রোন্তরে নিজেকে ব্যাপৃত রাখার তাগিদকে সবসময়ই বহুমুখী প্রতিভার লক্ষণ বলে মনে করলে ভুল হতে পারে, সেটা বহুমুখী প্রতিভার সাক্ষর না হয়ে একনিষ্ঠা এবং আত্মপ্রত্যয়ের

অভাবও হ'তে পারে। 'ভারতীর' লেখকদের সম্পর্কে বোধ হয় শেষোক্ত কারণটিই ঠিক। এঁদের প্রত্যেকেরই লেখার হাত ঝরঝরে ছিলো, কিন্তু তবু যে তাঁরা সাহিত্য-সাধনায় বিনিঃশেষে আত্মনিয়োগ করতে পারেন নি তার মূল সন্ধান করলে খুঁজে পাওয়া যাবে তাঁদের ভাবের দৈন্য, কলকাতায় আবদ্ধ নাগরিক জীবস্থলত চিন্তার সন্ধীর্ণতা এবং আত্মরতির মোহ।

কিন্তু আশ্চর্য, এঁদের মধ্যেও সত্যেন্দ্রনাথ দত্তের মতো একাঞ্জ কনিসাধকের বিকাশ সম্ভব হয়েছিলো! 'ভারতীর' যুগের এইটেই বোধ হয় সব চাইতে বিম্ময়্নর ঘটনা যে অই সর্বব্যাপী তারল্যের আবহাওয়ার মধ্যে বদেও কবি সত্যেন দত্তের নিরলস, একলক্ষ্যাভিমুখী, আন্তরিক কাব্যসাধনা অবিরাম গতিতে বয়ে চলেছিলো; বাছিক কোন ঘটনাই তাঁর অবিচলিত স্থৈ ও নিষ্ঠাকে বিক্ষুর্ক করতে পারে নি। তিনি যেন পণ করেছিলেন কিছুতেই তিনি বন্ধুদের (যদিও তিনি সরল, অমায়িক, বন্ধুবৎসল ছিলেন) প্রভাবিত হাল্কা হাওয়ায় নিজেকে উড়তে দেনেন না; কাব্যসাধনার কঠিন, আয়াসসাধ্য, ধৈর্যসাপেক্ষ সক্ষল্পের দৃঢ়তা তিনি শেষ পর্যন্ত আঁকড়ে পড়ে ছিলেন এবং সেই মন্তের সাধ্যেই দেহপাত করলেন। সত্যেন দত্তের কবিপ্রতিষ্ঠা খুব উচ্চাঙ্গের স্ক্রনধমী প্রতিভা না হলেও তাঁর এই ঐকান্তিকতা ও সীরিয়াস দৃষ্টিভঙ্গির অবিমিশ্র প্রশাসনা না করে পারা যায় না। "ভারতী"-প্রভাবিত অই পাশচাত্যপন্থী তরল আবহাওয়ার মধ্যে তিনি যে তাঁর স্বাজাতিকতার অভিমান নিমেচিয়ায় ও বিশ্বাসে জাতীয়ভাকে আঁকড়ে ছিলেন সেইটেই এমন একটা কীতি যার জ্বয়ে কবি সভ্যেন দত্ত আমাদের সদয়ে প্রজ্বার আসনে প্রতিষ্ঠিত থাক্বেন; তাঁর আর সব ক্রতিষ্বের বিচার না হয় পরে হলো।

যাঁরা সত্যেন দত্তের ছন্দের দিকটা নিয়ে অতিরিক্ত মাতামাতি করেন তাঁরা তাঁর প্রতি
নিঃশেষে অবিচার করেন। কেন্না ছন্দ কবিতার একটি প্রধান আশ্রয় হলেও শুধুমাত্র
ছন্দ দিয়ে কবিতার বিচার হয় না। ছন্দের দিকে অতিরিক্ত ঝোঁক দেওয়া যে কথা, গানের
আসরে বসে গান না শুনে তবলার চাঁটির দিকে লক্ষ্য রাখা একই কথা। ভাব ও ছন্দের
স্থেসমঞ্জন সমন্বয়েই মাত্র কবিতা কবিতা হয়, যেমন স্থর ও লয়ের অঙ্গাঙ্গী কিন্তু অগোচর
মিলনে গান গান হয়ে ওঠে। সে যাই হোক, সত্যেন দত্তের কাব্যের সাফল্যের গোপন
রহস্পটুকু অন্ধাবন করলে আমরা দেখবো তার মূল রয়েছে ভারতীয় ইতিহাস ও সংস্কৃতির
প্রতি তাঁর অকৃত্রিম শ্রানার মনোভাবের মধ্যে, তারই অমুপ্রেরণার অগ্নিদিখা থেকে তিনি
তাঁর কাব্যের মশাল জালিয়ে তুলেছিলেন। কবির মনটুকু ছিলো দর্বাংশে ক্লাসিক্যাল ভঙ্গির
ঘারা অন্ধ্রাণিত; ক্লাসিক্যাল ভাবই তিনি তাঁর কাব্যে প্রধানত পরিবেষণ করেছেন।
কিন্তু তাঁর কবিতার কর্মটুকু ছিলো হাল্কা, তাতে ছন্দের অতিরিক্ত টুটোং শুনে স্পনেক

সময়ই এই ভুল হওয়া স্বাভাবিক ছিলো যে তিনি বুঝি "ভারতী"-প্রবর্তিত চটুল সংস্কারকেই আপ্রায় করে চলেছেন। কিন্তু ছন্দের অনুরণন ভেদ করে যদি তাঁর কাব্যের ভাবসম্পদের মুখোমুখি হওয়া যায় তা হ'লে আরু এই ভুল করার অবসর থাকে না। সমুদ্রপারের চেউ দেখে যেমন মাঝদিরিয়ার স্থগভীর প্রশান্তি অনুমান করা যায় না তেমনি সত্যেন দত্তের কাব্যের ঝন্ধার থেকে তাঁর গান্তীর্য ও সৌম্যভাবটুকু অনুমান করা শক্ত।

তাঁর 'জাতির পাঁতি' কবিতাটিই ধরা যাক্। মাত্রাবৃত ছন্দে রচিত নিতান্তই হাল্কা ছাঁদে লেখা —কিন্তু ছন্দটাই যা চটুল ভাবাশ্রিত, ছন্দের চটুলতা সেখানে ভাবের ঘরে হানা দিতে পারে নি। কয়েকটি পংক্তি উদ্ধৃত করে দেখালেই একথার প্রমাণ মিলবেঃ

"রাগে অমুরাগে নিদ্রিত জাগে

আসল মাত্র্য প্রকট হয়

বর্ণে বর্ণে নাইরে বিশেষ

নিখিল জগৎ ব্ৰহ্মময়।

যুগে যুগে মরি কত নির্মোক

আমরা সবাই এগেছি ছাড়ি'

জড়তার জাড়ে থেকেছি অসাড়ে

উঠেছি আবার অগ ঝাড়ে';

কুলদেবতার গৃহ-দেবতার \*

গ্রামদেবতার বাহিয়া সিঁডি

জগৎ-সবিতা বিশ্বপিতার

চরণে পরাণ যেতেছে ভিড়ি'।

পরিবর্তন চলে তিলে তিলে

চলে পলে পলে এম্নি ক'রে

মহাভূজন্ব থোলস খুলিছে

হাজার হাজার বছর ধ'রে

আসিছে সেদিন আসিছে সেদিন

চারি মহাদেশ মিলিবে যবে'

যেই দিন মহা-মানব ধর্মে

মন্ত্র ধর্ম বিলীন হবে।"

ক্রমাগত কোটেশনের ফলে যে সব কবিতার জাত মারা গেছে তাদের মধ্যে 'জাতির পাঁতি' কবিতা একটি, তা জেনেও তার থেকে কতকটা সবিস্তারে এই যে উদ্ধৃতিটুকু সঙ্কলন করলাম তা শুধু এই দেখাতে যে সত্যেন দত্ত কতো ভাবগন্তীর কথা কতে। হালকা ভাবে বলতে জান্তেন—ভাবজগতের evolution-এর তত্তি এরমধ্যে কী স্থন্দরভাবেই না বিধৃত রয়েছে! তাঁর 'কয়াধু' কবিতাটি হালকা ছন্দের বাহনে ভাবমধুর কাব্যসৌন্দর্য-প্রকাশক্ষমতার আরেকটি সঙ্কল দৃষ্টাস্ত। কবি সত্যেন দত্তের বৈশিষ্ট্যকে যদি কয়েকটি কথায় মাত্র প্রকাশ করতে হয় তা হলে রবীক্রনাথের এই ছটি লাইন সকলকে স্মরণ করতে বলিঃ

"তুমি সভ্য বীর, তুমি স্থকঠোর, নির্মম,

করুণ কোমল।"

যতীন্দ্রমোহন বাগ্চী, কালিদাস রায়, করুণানিধান প্রভৃতি কবিরা মুখ্যত রবীন্দ্রনাথের প্রতিভার আলোকে আলোকিত—কাজেই বাংলা সাহিত্য তাঁদের কাছ থেকে নিজস্ব বল্তে বেশি কিছু পেলো না। রবীন্দ্রনাথের ভাব, রবীন্দ্রনাথের ভাষা বৈশিষ্ট্য, তাঁর শক্ষ্চয়ন, তাঁর দৃষ্টিভঙ্গি, সবই উপরোক্ত কবিদের রচনাকে প্রভাবিত করেছে, এবং এই প্রভাব বিস্তাবের প্রক্রিরাটিতে নিজ্জনি মনের চাইতে সজ্জান মনের কার্যকারিতাই বেশি প্রকট। এই চক্রের কবিদের মধ্যে কুমুদ মিল্লকের তবু থানিকটা নিজস্বতা রয়েছে। ভার কারণও সুস্পষ্ট। কুমুদ মিল্লকের কবিতায় sophistication অপেক্ষাকৃত অমুপস্থিত; পল্লীসংস্কৃতি ও ঐতিহের দিকেই তাঁর মনের সহজ ঝোঁক। তারই ফলে রবীন্দ্রনাথের প্রভাবাধীন হয়েও তিনি নিজের কাব্য-সাধনার পথ নিজে খানিকটা কেটে নিতে পেরেছেন; সহধর্মী অক্যাক্সদের তুলনার পরাশ্রায়ের গ্রানি তাঁরই সবচাইতে কম হওয়া উচিত। যতীন্দ্রমোহন, কালিদাস রায়, করুণানিধান, কুমুদ মিল্লক এবং এঁদের শ্রেণীর আর স্বাই মধ্যবিত্তশ্রেণীর নিরীহ জন্তলোক কবির দল—এঁদের রচনায় না আছে বলিষ্ঠতা, না বিশ্ববান্ধী মনোভাব, না বা কাব্যের সূক্ষ্য সৌন্দর্য। কম বেশি সকলেই এঁরা খানিকটা জ্যালজেলে, জোলোও স্থবির ভাবাপার। এঁদের দলের মধ্যে আবার কিরণধন চট্টোপাধ্যায়, গিরিজাকুমার বস্ত্ব প্রভৃতি নিতান্তই ঠুন্কো কবি—কবিতার রূপ ও বস্তু উভয়কেই হাল্কা করতে করতে এঁরা তাকে প্রায় ছড়ার ছন্দের শিশুরপ্তন কবিতায় পরিণত ক'রে

তবে এই যুগের সকল কবিই কিছু আর রবীক্রনাথের সর্বব্যাপী বিরাট প্রতিভার দারা ছায়াগ্রস্ত হ'য়ে যান নি : অস্তত চারজন কবির ইচনার ক্ষেত্রে আমরা এর বাতিক্রম দেখতে পাই। এঁরা হলেন: মোহিতলাল মজুমদার, যতীন্দ্রনাথ সেনগুপ্ত, কাজী নজরুল ইস্লাল ও স্কুমার রায়। বর্তমানের মোহিতলাল আর "স্থপনপ্সারী" "বিস্মর্ণী<mark>"</mark> যুগের মোহিতলালের মধ্যে আকাশ-পাতাল পার্থক্য। তথনকার প্রচলিত সাহিত্যিক সংস্কার খণ্ডন করার মধ্যে দিয়েই মোহিতলালের কাব্যসাধনা স্থুরু হ'য়েছিলো এবং শুধুমাত্র এইদিকে তাঁর উভ্ভম থাকুলে তিনি আজ বাংলার একজন বিশিষ্ট করিক্সপে স্বীকৃত হ'তে পারতেন—কিন্তু কী কুঁক্সণে তাঁর ধারণা হলো বাংলাসাহিত্যের শুচিতা রক্ষার দায়িত্ব ভগবান শুধু তাঁরই ওপর হাস্ত করেছেন, সুতরাং ছাড়ো কলম, ধরো অস্ত্র। এই আত্ম-আরোপিত যুযুধান মনোবৃত্তির ফল সাহিত্যের পক্ষে ( এবং তাঁর নিজের পক্ষে ) কী শোচনীয় হয়ে দেখা দিয়েছে তা তাঁর সাম্প্রতিক রচনাবলী পাঠ করলেই বোঝা যায়। এককালে 'কালাপাহাড'এর মতো শক্তিশালী কবিতা যাঁর হাত থেকে বেরিয়েছে তিনি এখন শুক্ষ, উদ্ধৃত, অহং-দর্বস্ব প্রাদেশিকভাতৃষ্ট অধিকাংশ কেত্রে গোঁয়াটে সাহিত্য-সমালোচনা লিখে পূর্ব-কৃতিত্বের প্রায়শ্চিত্ত করছেন। মোহিতলাল শুধু স্বধর্মজ্ঞ ই হননি, সাহিত্যের মধ্যেও যে 'পীড়নবাদ' সম্ভব তিনি তারই একটি দৃষ্টাস্ত। সেই হিসেবে তাঁর রচনা বাংলা সাহিত্যের মিউজিয়মে স্যত্তে রক্ষিত হবে। মোহিতলালের গত পত উভয়েরই রচনাভঙ্গি বলিষ্ঠ, দৃঢ়—রবীক্সপ্রভাবিত মুহলমধুরতাকে তিনি খণ্ডন করেছিলেন এটা

আশার কথা, কিন্তু বলিষ্ঠতা অনিয়ন্ত্রিত এবং কেবলই আজ্ম-আবর্তিত হলে যে তুর্দশা হয় মোহিতলালের রচনাবলী দেই অবস্থাটাকেই শুধু স্মরণ করিয়ে দেয়।

বাংলা কবিতায় realism আমদানী করার অনেকথানি কৃতিত্ব একা যতীন্দ্রনাথ দেনগুপ্তের প্রাপ্য। এই শক্তিমান কবি কবিতার শব্দপ্রয়োগে ইচ্ছে করেই এমন একটা কক্ষতা, বন্ধুরতা এনেছিলেন যা আজও অনেক আধুনিক কবির প্রেরণা-স্থল হয়ে রয়েছে। কবিতার বিষয়বস্তু নির্বাচনেও তিনি অভাবনীয় নতুনত্বের স্বাদ এনেছিলেন। তাঁর "কালবৈশাখী" "ডাক-হরকরা" প্রভৃতি রচনা নূতন ভঙ্গির সার্থক কবিতারূপে অনেকদিন আদৃত হবে। ব্যক্তিগত জীবনে তিনি ইঞ্জিনিয়ার, বোধ হয় তাঁর কবিতার বাস্তবামুসারী দৃষ্টিভঙ্গিটুকু তারই থেকে পাওয়া যায়; তাঁর diction-এর অমস্থাতার মূলেও বোধ করি এই ঘটনাটি অপরোক্ষভাবে কাজ করেছে। কিন্তু কারণ যাই হোক, বাংলা কবিতার বিবর্তনে তিনি সামান্ত হলেও রবীক্রপ্রভাবমুক্ত বিশিষ্ট দান রেখে যেতে পেরেছেন এইটে কম কথা নয়। পরিতাপের বিষয় কয়েক বৎসর যাবৎ তাঁর কবিতা বড়ো একটা দেখছি নে —পূজাসংখ্যাগুলির মহোৎসবে মাত্র বৎসরে একবার করে তাঁর দর্শন পাচ্ছি।

কাজা নজরুল ইস্লামের অনকতা ও সৃষ্টিকুশলতা এতই স্বতঃসিদ্ধ যে এই নিয়ে সবিস্তারে কিছু বলার অপেকা রাথে না। কালের হিসাবে কাজী নজরুল যদিও 'কল্লোল'যুগের পূর্বে সাহিত্যসাধনা আরম্ভ করেছেন কিন্তু তাঁর সৃষ্টিকাল কল্লোলযুগেও প্রসারিত
হমেছিলো। শুধু তাই নয় কল্লোলযুগকে অভিক্রম করে একেবারে আধুনিক কালে এসে
মাত্র কিছুদিন আগে তাঁর লেখনী সাময়িকভাবে বিরাম লাভ করেছে। এই বিবেচনায়
নজরুলের রচনার বিচার আমরা বারান্তরের জন্ম তুলে রাখলাম—'কল্লোল'-যুগের প্রসাক্রই
আমরা জাঁর মূল্য নির্ণয় করবো।

স্কুমার রায় জীবিতকালে যতো না আদৃত হয়েছেন বর্ত মানে বোধ হয় তার চাইতে অনেক বেশি আদৃত হচ্ছেন এবং তাঁর এই সন্থলর জনপ্রিয়ভার মূলে তাঁর একান্ত অমুরাগী কয়েকজন আধুনিক সাহিত্যিকের নিরলস প্রচেন্টা কাজ করছে একথা মান্তেই হবে। সুকুমার রায়ের 'আবোল-ভাবোল' আপাতদৃষ্ঠিতে আবোল-ভাবোল বলে মনে হয় কিন্তু প্রচলিত সমাজব্যবন্থার প্রতি, সমাজের মাথাওয়ালা রাশভারী মোড়লদের চরিত্রের অসক্ষতি ও হাস্তকরভার প্রতি তার অধিকাংশ কবিতা সুক্ষম বিজ্ঞাপে পরিপূর্ণ। Nonsense Verse-এর মাধ্যমেও যে কতো সাংঘাতিক ভাৎপর্যপূর্ণ, সমাজপ্রধানদের স্থনামের পক্ষে হানিকর মারাত্মক সব ব্যক্ষ করা যায় সুকুমার রায়ের কবিতা তারই উজ্জ্বল দৃষ্টান্ত হরে রইলো।

ভাষারীতির আন্দোলন 'সবুজপত্রে'র খাত বেয়ে এসেছিলে৷ একথা আমরা আগেই

বলেছি। কিন্তু 'সব্জপত্র' প্রধানত গভারীতি নিয়ে পরীক্ষা চালিয়েছে, কাব্যের ভাষার বিপ্রবসাধনের দিকে তার মনোযোগ তেমন আকৃষ্ট হয় নি। প্রমণ চৌধুরী মহাশয় অবশ্য তাঁর সনেটগুলিতে ও অভাভা মৃষ্টিমেয় সংখ্যক কবিতায় নতুন ভাষায় কাব্যরচনার প্রচেষ্টা পেয়েছিলেন কিন্তু তাঁর গভাসাহিত্যের পরিমাণ ও সম্ভাব্যতার তুলনায় সেই প্রচেষ্টাকে নিতান্তই অকিঞ্চিৎকর আখ্যা দিতে হয়। 'সবুজপত্রের' লেখকেরা সবাই আগে গভালেখক পরে অভাকিছু—প্রমণ চৌধুরী থেকে আরম্ভ করে ধূর্জটিপ্রসাদ মুখোপাধ্যায় পর্যন্ত সবার সম্পর্কেই একথা খাটে। সবুজপত্রের গভারীতির দ্বারা অন্ধুপ্রাণিত পণ্ডিচেরীর স্কুরেশ চক্রেবর্তী (হসন্ত) এককালে কিছু কবিতা লিখেছিলেন বটে কিন্তু গভাই বোধ করি তাঁর ভাবপ্রকাশের উপযুক্ত বাহন। চমৎকার গভের হাত তাঁর, যদিও ১৯৪২ সালের ক্রীপ্রদািত্যের হয়ে ধকালতি করার পর থেকে আমি তাঁর ওপর শ্রন্ধা হারিয়েছি। পরলোকগত সতীশ ঘটক 'সবুজপত্রের' গোষ্ঠীর লেখকদের অন্যতম। তিনি কিছু কবিতা লিখেছিলেন তবে অধিকাংশই তার 'লালিক।' (parody)।

সবুজপত্রের লেখকদের সকলের সম্পর্কেই যেকথাটি অল্পবিস্তর খাটে তা হচ্ছে এই যে এঁরা বলবার কারদার দিকে যতো ঝোঁক দিয়েছেন, বিশ্বাস ও মতামতের consistency বজার রাখবার দিকে ততো ঝোঁক দেন নি। অর্থাৎ যখন যে রকম ইচ্ছে হয়েছে যে কোন বিষয়ের ওপর যে কোন দৃষ্টিকোণ থেকে এঁরা চমৎকার ভঙ্গিতে লিখেছেন, কিন্তু সেই লেখার মধ্যে দিয়ে একটি বিশিষ্ট মত বা একটি বিশিষ্ট কনভিক্তান ফুটিয়ে তোলার দিকে তেমন চেষ্টা তাঁরা কখনই করেন নি। সবুজপত্রের লেখকদের কাছে লেখার আর্টটুকু একটা মজার থেলা হয়েই রইলো, চিন্তার দিকটিকে এঁরা তেমন সমৃদ্ধ করে তুলতে পারলেন না। এঁদের সকলেরই পড়াশুনো বিস্তর, হত্তমুখা ও ব্যাপক। কিন্তু কিছুই কোনো কাজে এলো না। সবুজপত্র সমাজতন্ত্রের সমর্থক, কি অভিজ্ঞাততন্ত্রের পরিপোষক কি ইভল্যুশন-বিশ্বাসী কি বিপ্লবপন্থী কিছুই বোঝবার যো নেই, শুধু এইটুকুই বোঝা যায় যে তাঁরা সাহিন্ড্যের অক্ত্রেম অমুরাগী। এবং দেই অনুরাগের প্রাবল্য থেকে কেবলই এঁরা ক্ষেত্র থেকে ক্ষেত্রান্তরে বিচরণ করে ক্রিরেচেন। রচনার রূপটাই তাঁদের কাছে সব, বস্তু কিছু নর।

প্রমথ চৌধুরীর রচনার atmosphere, তাঁর অনুপ্রাস, 'প্লান' আর 'উইট' এমন একটি মনের পরিচয় দেয় যা বাংলার চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের আওতায় আগাগোড়া লালিত হয়েছে। দে মন সূক্ষারুচিসম্পন্ন, পাণ্ডিভ্যপুষ্ট ও যথার্থ কালচ্যর দ্বারা পরিশীলিত, কিন্তু তা হলেও দেই মনের কাছ থেকে আমরা ভবিস্তং-সমাজের গতিপথের নির্দেশ পাই না। 'বীরবলে'র অভিজ্ঞাত শিক্ষাসংস্কৃতি শুধু ভাষার বিপ্লবসাধনেই ব্যয়িত হলো; ভাবের বিপ্লবসাধনের ক্ষেত্রে প্রযুক্ত হলোনা। এই নিয়ে অবশ্য আক্ষেপ করা র্থা—কেননা যে যে উদ্দেশ্য নিয়ে 'সবুজপত্র' বেরিয়েছিলো সামাজিক বিপ্লবসাধন অন্তত তার অন্তত্তু ক্ত ছিলোনা।

ধৃষ্ঠি প্রসাদের কথাই ধরুন। তাঁর রচনাভঙ্গি কী সুন্দর, কী প্রীতিপ্রদ! কিন্তু তিনি তাঁর স্থানীর্ঘ সাহিত্যসাধনার অধ্যায়ে আমাদের শুধু আনন্দই দিলেন, নির্দিষ্ট কোন পথের সন্ধান দিতে পারলেন না। তাঁর রচনায় এইটে স্পষ্ট যে তিনি প্রত্যেক বিষয় সম্পর্কে অত্যন্ত বৃদ্ধিগতভাবে সজাগ, কোন চিন্তার আন্দোলনই তাঁর নজর এড়িয়ে থেতে পারে না; কিন্তু তাঁর রচনা থেকে কি কোন বিশেষ পথের নির্দেশ আমরা পাই, না তিনি তা কখনও আমাদের দিতে চেয়েচেন ? তাঁর রচনা থেকে এইমাত্র শুধু আমরা বৃঝি তিনি 'বিশুদ্ধ' সাহিত্যের পক্ষপাতী নন, বামপন্থী চিন্তাও বিশ্বাস দ্বারা অমুপ্রাণিত সমাজতান্ত্রিক বিশ্লেষণসন্মত সাহিত্যের তিনি অমুরাগী, হৃদয়ের চাইতে মন্তিকের প্রেরণা তাতে প্রবল, ঘটনা অপেক্ষা মনোবিশ্লেষণে তাঁর অধিক আনন্দ—কিন্তু অই পর্যন্তই। বাঙালীর সন্মুখে পথ কি, সে সন্থন্ধে তাঁর রচনায় স্থাপ্র নির্দেশ কোথায় ? চিন্তানীল লেখক হিদেনে তাঁর কাছ থেকে এটা আশা করলে বোধ হয় খুব অন্যায় করা হয় না।

বরং অতুল গুপু সহাশয়ের কাব্যসমালোচনায় কিছু স্থায়ী দান আছে। চিস্তার ক্ষেত্রে অবশ্য তিনি বেশি কিছু দেননি, কিন্তু তাঁর মনটি যে প্রগতিশীল যুক্তিবাদীর মন রাও বিলের ওপর লিখিত প্রাবন্ধগুলিই তার প্রমাণ।

পাঠক লক্ষ্য করবেন বর্তমান আলোচনায় শরংচন্দ্রের নাম আমরা একবারও উচ্চারণ করি নি। যদিও সময়ের দিক থেকে তিনি এই অধ্যায়েরই অন্তর্ভুক্ত, তবু তাঁর প্রতিভা এমনই একক, স্বয়ং-সম্পূর্ণ ও দলনির েশক যে তাঁর বৈশিষ্ট্যের বিশ্লেষণের জন্যে স্বতন্ত্র পরিসর দরকার। শরংচন্দ্র কোনো গোষ্ঠীর অন্তর্গত ছিলেন না; দলীয় চক্রের আওতায় তিনি কখনও আদেন নি। তাই তাঁকে এই আলোচনায় টেনে আনা অসঙ্গত হতো। আমরা আগামীবার শরং-প্রসঙ্গ দিয়েই আলোচনা স্বক্ত করবো।

# স্বুদূর প্রাচ্যের পরিস্থিতি

#### শশধর সিংহ

এশিয়ার ইতিহাসে বর্ত্তমান জাপানের উত্থান একটা স্মরণীয় ব্যাপার। ইহার বাহ্যিক দিৰুট। নিতান্ত তুচ্ছ। কিন্তু অন্তরের দিক দিয়া দেখিলে ইহা এশিয়াবাসীদিগকে একটা নূতন পথ দেখাইয়াছে। ফলে সাম্রাজ্যবাদের যুগে এশিয়ার কোটি কোটি নরনারীদের মনে যে-একটা ভাব বদ্ধমূল হইয়া আছে যে, তাহারা কোন বিষয়েই য়ুরোপীয়দের সমকক্ষ নহে, সেই ধারণার মূলে কুঠারাঘাত হইয়াছে। জাপানের উত্থান ও এশিয়ার জাগরণ সনয়ের দিক দিয়াও যে একই পর্য্যায়ভুক্ত ইহা তার একটা পরোক্ষ প্রমাণ। তারপর ওকাকুরা প্রভৃতি জাপানী মনীষীদের লেখার সহিত যাঁহাদের পরিচয় আছে তাঁহার৷ জানেন যে, বর্তমান শতাব্দীর গোড়ার দিকে ইঁহার৷ ভারতবর্ষ, চীন ও জাপানকে লইয়া একটা ব্যাপক সাংস্কৃতিক আন্দোলনের সূচনা করিয়াছিলেন। বাংলা দেশের অনেক প্রসিদ্ধ নেতাও এই আন্দোলনের সহিত জড়িত ছিলেন এবং স্বদেশীযুগের জাতীয় প্রেরণার পিছনে যে জাপানের আদর্শ বর্তমান ছিল তাহা অস্বীকার করিবার উপায় নাই। এই সময়ে চীনের উপর জাপানের প্রভাব কিভাবে কাজ করিয়াছে তাহাও অনুধাবন যোগ্য। সাহিত্যের উপর জাপানী সাহিত্যের গভীর ছাপ পড়িয়াছে। চীনের কর্ম্মচারীদের মধ্যেও জাপানে শিক্ষাপ্রাপ্তদের সংখ্যা কম নয় এবং কিভাবে জাপান নবীন চীনকে নানাদিক দিয়া প্রবুদ্ধ করিয়াছে তাহাও ভাবিবার বিষয়। চীনের জাতীয়তাবাদের পুরোহিত সান ইয়াৎ-সেনের জীবনী আলোচনা করিলে স্পষ্টই দেখা যাইবে যে, তিনি চীনের রাজনৈতিক জাগরণের কার্য্যে জাপানের নিকট কভভাবে ঋণী। ১৯০৫ সালে তিনি টোকিওতে তাঁহার বিপ্লবী সজ্ব "চুং-কুও-টুংমেঙ্গ হুই" স্থাপন করিয়াছিলেন এবং এই সজ্ব হইতে প্রকাশিত "মিন পাও" নামক সাময়িক পত্র শিক্ষিত চীনা মহলে থুব খ্যাতি অর্জন করিয়াছিল।

কাউন্ট ওকাকুরা তাঁহার একপুস্তকে একটা তালিকা প্রস্তুত করিয়া দেখাইরা দিয়াছেন যে, যে-যে যুগে ভারতবর্ষ, চীন ও জাপান সহযোগে কাজ করিতে সমর্থ হইরাছে সেই সেই যুগগুলিই এশিরার গৌরবময় যুগ। এই চিন্তাধারার পিছনে যে, অনেকখানি সভ্য নিহিত আছে তাহা স্বীকার করিতেই হইবে। এই যুগে চীন ও জাপানের মধ্যে মৈত্রী বর্তমান থাকিলে যে আজ স্কৃদ্র প্রাচ্যের অবস্থা অন্যরূপ হইত তাহা নিঃসন্দেহ। এই বোগসূত্র ধরিয়া তারতবর্ষের পরিস্থিতিও যে আমূল রূপাস্তরিত হইত তাহা ধরিয়া

লওয়া যাইতে পারে। আধুনিক পর্বের জাপানীরা যে—"Co-prosperity" বা অর্থ নৈতিক সহযোগ খুঁ জিয়াছিল তাহারও পিছনে দক্ষিণ-পূর্বে এশিয়ার মৌলিক ঐতিহাসিক ঐক্যের ধারণাটা সব সময়েই উপস্থিত ছিল, যদ্ধিও জাপান ইহাকে যে-রূপ দিতে চাহিয়াছিল তাহা জাগতিক বিবর্ত্তনের এই পর্যায়ে সাফল্য লাভ করে নাই, হয়ত করিতেও পারিত না। তাহার কারণ কেবল পাশ্চাত্য সামাজ্য-বাদীদের তুলনায় জাপানের সামাজ্যিক প্রচেষ্টার কীণতা নহে, মূলতঃ চীন-জাপানের বিরোধ।

এই দুই দেশের মৈত্রীর ভিত্তির উপর পূর্বব এশিয়ার শাস্তি স্থাপিত হইয়াছিল—এবং ভবিষ্যতেও এই দুই দেশের সম্বন্ধ কিভাবে গড়িয়। ওঠে তাহার উপর পূর্বব এশিয়ার স্থ্য-শান্তি অনেকাংশে নির্ভর করিবে। এই গোড়ার কথাটি স্বস্ময়ে মনে রাখিলে পর প্রাচ্যের গত অর্দ্ধশতাব্দীর ইতিহাসের একটা হদিস পাওয়া যাইবে। কি করিয়া জাপান বৃহৎশক্তিদের মধ্যে স্থান পাইয়াছিল, কি হেতু এখনও চীনের অশান্তি ও অনৈক্য বর্ত্তমান এবং কেনই বা পাশ্চাতা শক্তিগুলি পুনরায় প্রাচ্যে তাদের পূর্বের ক্ষমতা ফিরাইয়া পাইবার উচ্চম করিতেছে, তাহার একটা যথায়থ উত্তর না পাইলে জগতের ইতিহাসের একটা বিশেষ অধ্যায় সম্বন্ধে আমাদের জ্ঞান অসম্পূর্ণ থাকিয়া যাইবে।

প্রথমেই বলিয়া রাখা ভাল যে, বর্ত্তমান জাপানের উত্থান কেবল জাপানীদের জাতিগত বৈশিষ্ট্যের ঘারা ব্যাখ্যা করিলে চলিবে না। ইহা সত্য যে, জাপানের ভৌগোলিক পরিস্থিতি, আয়তনের ক্ষুত্রতা ও সামরিক ঐতিছ্ জাপানীদের জাগরণে প্রচুর সহায়তা করিয়াছে এবং ইহাও মানিতে হইবে যে, মধ্য-উনবিংশ শতাকীর জাপানী নেতারা এশিয়া ভূথণ্ডের ভাগ্য বিপর্যায় হইতে নানা শিক্ষা লাভ করিয়াছিলেন। কিন্তু একটু তলাইয়া দেখিলেই উপলিবি করা যাইবে যে, এইগুলি মূলতঃ নঙর্থক সত্য। জাপানের তুলনায় চীনের জাতিগত বৈশিষ্ট্য কোন অংশে নিকৃষ্ট তাহা কিছুতেই সীকার্য্য নহে। অহ্যদিকে ইহাও দ্রপ্তব্য যে, বিংশ শতাকীর প্রথম ভাগ পর্যান্ত চীনের রাজনৈতিক ঐক্য অক্ষুণ্ণ ছিল। বস্ততঃ উনবিংশ শতাকীর মধ্যভাগে চীনের তুলনায় জাপানের আভ্যন্তর অনৈক্য নানাদিক দিয়া বেশী বই কম ছিল না। তথন জাপানের বিভিন্ন অভিজ্ঞাত বংশীয় পরিবাবের গোষ্ঠীগত বিরোধ জাপানী জাতীয় জীবনের একটা অক্স বিশেষ ছিল বলিলেও ভুল হইবে না।

১৮৫৩ খৃষ্টাব্দে মার্কিণ নৌ-দেনাপতি পেরী কামান দাগাইয়া যখন জাপানীদের আড়াইশত বছরের ঘুম ভাঙ্গাইলেন এবং জাপানকে বহির্জগতের সহিত সম্বন্ধ স্থাপন করিতে বাধ্য করিলেন, তখন জাপানের আসল কর্ত্তা ছিলেন টকুগাওয়া সগুনদের পরিবার। আর জাপানের সম্রাট পরিবার ছিলেন ইহাদের হাতের পুতুল। এই দীর্ঘ জাতীয় "বনবাস" পর্ব্বে জাপানের অর্থনৈতিক ব্যবস্থার বিপুল পরিবর্ত্তন ঘটিয়াছিল। টকুগাওয়ারা ছিলেন

প্রবল বিত্তশালী জমিদার। কিন্তু ইঁহারা ক্রমেই সন্তরে হইয়া পডিতেছিলেন। সহবের ব্যবসায়ীদের সঙ্গে ইহাদের যোগাযোগ উত্তরোত্তর বাডিতেছিল। ইঁহাদের সহিত মাটির যোগ ক্রেমশঃ শিথিল হইয়। আসিতেছিল। সহরে অর্থের প্রাধান্য বাডার সঙ্গে সঙ্গে দেশের ক্য়দালী (feudal) ব্যবস্থার মধ্যেও ভাঙ্গন ধরিল। বিখ্যাত মার্কিন লেখক Owen Lattimore তাঁহার "Solution for Asia" (1945) পুস্তকে এই প্রসঙ্গে লিখিয়াছেন: "The urbane English historian Sansom, beautifully describes how the feudal standard of revenue from the land in grain interacted with the merchant standard of revenue from profit on the turnover of capital. Markets and prices were upset and all values confused to the point where some samurai surrendered their social privileges for the sake of economic advantage, while on the other hand so many prosperous merchants were attracted by the prestige of an aristocratic connection that there came to be 'a regular tariff for the entry of a commoner into a samurai family'. ি প্রসায়ের ফয়দালী মাপকাঠিতে দেওয়া ভূমিকর আর ব্যবসায়ীদের সহুরে মাপকাঠিতে দেওয়া রাজ্যের পরস্পর সম্বন্ধ ইংরেজ ঐতিহাসিক স্থালেথক স্থানসম স্থানর ভাবে বর্ণনা করিয়াছেন। প্রথমটি দেওয়া হইত শাস্তার আকারে আর বিতীয়টি দেওয়া হইত বণিকদের পুঁজির লাভের অংশ হইতে কাঁচা টাকায়। হইল এই যে, ক্রয়-বিক্রয়ের দরের কোন ঠিক ঠিকানা রহিল না এবং মূল্য নির্ণষ্কের সর্বব্রপ্রকার পত্থা এমন অবস্থায় আদিয়া পৌছিল যে, অনেক সামুরাই পরিবার আর্থিক স্তবিধা পাইবার আশায় সব রকম সামাজিক অধিকার ছাডিয়া দিতে রাজী হইলেন। অফুদিকে বহু ধনী বণিক-পরিবারের ও অভিজাত বংশীয়দের সহিত যোগাযোগের সন্মান লাভের দিকে আরুষ্ট হইতে লাগিলেন। কালে এমন হইল যে 'সাধারণ লোকের পক্ষে সামুরাই পরিবারে প্রবেশের পথ প্রশস্ত করিবার জন্ম নিদিষ্ট হারে একটা প্রবেশিকার ভালিকা প্রস্তুত করিয়া দেওয়া হইল'। ]

এই সব কারণে টকুগাওয়া গোষ্ঠীর ক্ষমতা ক্রমেই কমিতে লাগিল। বহিঃশক্রর হাত হইতে জাপানকে বক্ষা করিবার যথন সময় আসিল তথন ইহাদের শক্তির উৎস শুকাইয়া আসিয়াছে। জাতীয় জীবনের এই সন্ধিক্ষণে ইহায়া অন্যের হাতে ক্ষমতা নাছাড়িয়া পারিলেন না। এইবার যাঁহাদের উপর জাপানের নেতৃত্বের ভার পড়িল তাঁহারাছিলেন অপেক্ষাকৃত রক্ষণশীল দলের লোক এবং ইহাদের ফয়দালী ভিত্তি তথনও বিনষ্ট হয় নাই। ল্যাটিমোর লিথিয়াছেনঃ "They had unimpaired feudal control

over their own retainers and peasants, whereas changes had grown up slowly around the Tokugawa until it embarrassed them like heavy ivy on an old oak." [ইহাদের নিজস্ব অনুচর ও ক্ষকপ্রজাদের উপর এইসব ভূসামীদের ক্য়দালী কর্তৃত্ব তখনও অনুমূর ছিল, অথচ অন্যদিকে টকুগাওয়াদের চারিদিকে আস্তে আস্তে অমন সব পরিবর্ত্তন ঘটিতে লাগিল যে, ইহারা মোটা আইভিলতা বেষ্টিত বৃদ্ধ ওক গাছের মত নিজেদের ভারাক্রান্ত বোধ করিতে লাগিলেন।] ১৮৬৮ খুষ্টাব্দ হইতে জাপানের বর্ত্তমান বা মেইজি (meiji) যুগের সূচনা হইল।

এই সময় হইতে স্কুক় করিয়া ১৯৪৫ সালে যুদ্ধে পরাজিত হওয়া পর্যাপ্ত জাপান্ নানাদিক দিয়া যে অভিনব উন্নতি লাভ করিয়াছিল তাহার মোটামুটি ইতিহাস শিক্ষিত ব্যক্তি মাত্রই জানেন। কিন্তু পূর্বেবই বলা হইয়াছে যে, এই প্রগতির একটা বিশেষ দিক আছে যাহার সঙ্গে সাধারণতঃ লোকের পরিচয় থুব কম। মনে রাখিতে হইবে যে, অতি অল্পকাল আগে পর্যান্ত জাপানীরা পাশ্চাত্য জাতিদের কাছ হইতে যত বহুমুখী স্থযোগ ও সাহায্য পাইয়াছে তাহা অন্স কোন প্রাচ্য জাতির ভাগ্যে ঘটে নাই। এই সহযোগিতা যে জাপান প্রীতিপ্রসূত নহে তাহা বিশেষ করিয়া বলা নিপ্রায়োজন। আন্তর্জাতিক প্রীতির আসল উৎস সব সময়েই স্বার্থ। উনবিংশ শৃতাব্দীর শেষভাগ ও বিংশ শৃতাব্দীর প্রথম ভাগে স্থাদূর প্রাচ্যের শক্তি-সাম্য যে-পর্য্যায়ে ছিল তাহাতে বিশেষতঃ বুটেনের নিজের স্বার্থের পূরক হিসাবে জাপানকে সাহায্য করাই তাহার চক্ষে সর্বাপেকা শ্রেয় মনে হইয়াছিল—ছুই কারণে। রাশিয়ার পূর্ব্বমুখী প্রসার বোধ করিতে গিয়া জাপান ইহার বিরুদ্ধে লড়িয়া কেবল যে নিজের ক্ষমতা বর্দ্ধন করিয়াছিল তাহা নহে, পরোক্ষে ব্রিটিশ সাম্রাজ্যকেও সাহায্য করিয়াছিল। ১৯২১ সাল পর্য্যন্ত ইংলণ্ড ও জাপানের মধ্যে যে-সন্ধি ছিল ইহা তাহার প্রমাণ দেয়। জাপানকে সাহায্য করার পিছনে চীনকে অক্ষম রাখাও পাশ্চাত্য শক্তিদের আরেকটা অভিসন্ধি ছিল। চীন ঐক্য লাভ করুক ও শক্তিশালী হইয়া উঠুক ইহা ইহারা চায় নাই, এখনও চায় না। ইহারা ভাল রকমেই জানে যে, চীনের লোকসংখ্যা, প্রাকৃতিক ধনসম্ভার ও চীনাদের কর্ম্মের ক্ষমতা এমন যে, চীন শক্তিশালী হইয়া উঠিলে স্থাদুর প্রাচ্যের শক্তিসাম্যের রূপ আমূল বদলাইয়া যাইবে। এই অবস্থা ঘটিলে সেখানে পাশ্চাত্য শক্তিদের ক্ষমতা কমিয়া আসিতে বাধ্য। অতীতে জাপানকে সাহায্য করার ব্যাপারে পৃথিবীর বৃহৎ শক্তিদের এই দিক দিয়া কোন ভয়ের কারণ ছিল না। নিজের শক্তিবিকাশের সম্ভাবনার দিক দিয়া চীনের সহিত জাপানের তুলনা হয় না। সেই হেতু নিজের গভানুগতিক সমাজ-ব্যবস্থা রক্ষা করিতে গিয়া জ্ঞাপানকে বহিমুঁথী হইতে হইয়াছে। জাপানী সাম্রাজ্যবাদের স্ত্রপাত হইল দেশের

প্রাকৃতিক অপ্রাচুর্য্যের এই পটভূমিকায়। বলাবাহুল্য ব্রিটিশ ও অন্তান্ত সাম্রাজ্যবাদীরা এই অবস্থার যথায়থ স্থয়োগ নিতে ছাডে নাই। চীনের প্রতি জাপানের ব্যবহার হইতে ইহার পরিচয় পাওয়া যায়। ১৯৩১ সালের মাঞুরিয়া আক্রমণ হইতে আরম্ভ করিয়া চীনে যে-যে ঘটনা ঘটিয়াছে তাহা বুটেন ও তাহার অনুবর্তী শক্তিদের পরোক্ষ ও অপরোক্ষ সাহায্য ব্যতিরেকে কখনই সম্ভব হইত না। এই প্রসঙ্গে ভূতপূর্ব্ব ব্রিটিশ মন্ত্রী মিঃ এমেরি (Amery)র কথা অনেকেরই মনে পড়িবে। এই বিষয়ে মিঃ লেটিমোর যে-মন্তব্য করিয়াছেন তাহা উল্লেখযোগ্য: "Foreign interests in China also had their interests and their compromisers. The extremists were the die-hards who believed that there would be no peace and security in the Far East until the Chinese were 'taught a lesson', and that the lesson ought to be military. As time went on, these die-hards tended to link up more and more openly with the Japanese. They were loud in justfying the Japanese invasion of Manchuria in 1931 and the savage Japanese attack on Shanghai in 1932. They continued to find excuses for Japan even in 1937 and later. Many of them were British, but some were American, and they had considerable influence with their Governments". [ চীনের বিদেশী ব্যবসায়ীদের মধ্যে উগ্রপন্থী ও আপোষকারী চুই দল ছিল। ইহাদের মধ্যে রক্ষণশীল দল ছিলেন উগ্রপৃষ্ঠী এবং তাঁহাদের বিশ্বাস ছিল যে, চীনাদের 'বিশেব ভাবে শিক্ষা না দিলে' স্থদূর প্রাচ্যের শান্তি ও নিরাপতা ফিরিয়া আসিবে না এবং এই শিক্ষাটা সামরিক রূপ লউক ইহাও তাঁহারা চাহিয়াছিলেন। কালে এই জবরদস্ত দল জাপানীদের সহিভ উত্তরোত্তর প্রকাশ্য ভাবে যোগদান করিতে লাগিলেন। ভাঁহারা ১৯৩১ সালের জাপানীদের মাঞুরিয়া আক্রমণ এবং ১৯৩২ সালে সাংহাইয়ের উপর বর্করোচিত আক্রমণকে চড়া গলায় সমর্থন করিতে লাগিলেন। এমন কি ১৯৩৭ সালে ও তাহার পরেও তাঁহারা জাপানের পক্ষ হইয়া নানা অজুহাত খুঁজিতে লাগিলেন। এঁদের মধ্যে অনেকে ছিলেন ব্রিটিশ, কেউ কেউ আমেরিকান এবং তাঁহাদের সবারই নিজেদের সরকারের উপর বেশ প্রভাব ছিল।

এখন বুঝা সহজ হইবে কেন এখনও চীনের গৃহবিবাদ মিটিল না। চীনকে বিভক্ত রাখা বিদেশী স্বার্থের সহায়ক এবং জাপানের পরাজয় হওয়া সত্ত্বেও এ বিষয়ে পাশ্চাত্য শক্তিদের মনোভাব বদলাইয়াছে বলিয়া মনে হয় না। গৃহযুদ্ধের সাম্প্রতিক তোড়লোড় হইতে ইহার বেশ ইঙ্গিত পাওয়া ঘায়। মার্কিন বৈদেশিক নীতির পক্ষে জাপানকে জিয়াইয়া রাখার প্রয়েজনীয়তা ও চেন্টা ক্রমেই স্কুম্পন্ট হইয়া উঠিতেছে। অধ্যাপক স্পাইম্যানের লেখা সম্বন্ধে আগেই উল্লেখ করা হইয়াছে। জেনারেল ম্যাকআর্থারের বর্ত্তমান জাপানী-নীতি একই সাক্ষ্য দেয়। অন্যদিকে চীনে চিয়াংকাইশেকের দলকে আমেরিকা বিপুল অর্থ ও অন্ত্রশন্ত্র দিয়া যে ভাবে সাহায়্য করিতেছে তাহাতে মনে হয় য়ে, অদূর ভবিষ্যতে চীনে শান্তি বা ঐক্য স্থাপিত হইবার আশা করা ব্থা। মার্কিন রাজদূত জেনারেল মার্শেল যে কুওমিনটাং ও ক্যুনিষ্টদের মধ্যে বোঝাপড়া করাইতে নিক্ষল হইয়াছেন তাহাতে আসলে আশ্চর্য্য হইবার কোন কারণ নাই। ক্যুনিষ্টারা বেশ বোঝে য়ে, য়তদিন আমেরিকা চিয়াংকাইশেককে সাহায়্য করিতে থাকিবে ততদিন ইহাদের পক্ষে কুওমিনটাং দলের সহিত্ত সমভাবে কোন আলোচনা চালান অসম্ভব। কুওমিনটাঞ্চীরাও তাহাদের বর্ত্তমান প্রাধাম্য ছাড়িতে নারাজ।

কিন্তু দক্ষে সঙ্গে ইহাও জানিয়া রাখা দরকার যে, চীন সম্বন্ধে মার্কিন নীতির রাজনৈতিক দিক ছাড়াও একটা আর্থিক দিক আছে। মার্কিন পুঁজিবাদীদের পক্ষে চীনের প্রক্য স্থাপন বিশেষ প্রয়োজন, যে কারণে ভারতবর্ষে ইংরেজরা পাকিস্থানী মতবাদ অনুমোদন করা সত্ত্বেও দেশের অর্থনৈতিক প্রক্য বিনষ্ট করিতে গররাজী। ধনতান্ত্রিক সভ্যতার এই সক্ষটকালে পশ্চাৎপদ দেশগুলিকে আধুনিকতার নাগপাশে বাঁধিয়া পাশ্চাত্য ধনতন্ত্রের সহিত জুড়িয়া দিতে পারিলে অনেকের বিশাদ এই সঙ্কট অন্ততঃ কিছুকালের জন্ম অতিক্রান্ত হইবে। চীন দেশের প্রক্য সাধিত হইলে মার্কিনোভূত শিল্পজ্ব্য বিক্রয়ের ও উদ্ভূত্ত পুঁজি খাটাইবার এমন স্থবর্ণ স্থযোগ আর কোথায় মিলিবে । আর এই বিশ্বাদের পিছনে যে অনেকটা সত্য আছে তাহাও অস্বীকার করিবার উপায় নাই। মার্কিন সাংবাদিক 'এডগার ম্মো'র কথায় বলিতে গেলে "Anglo American capital and technique" অর্থাৎ ইঙ্গ-মার্কিন পুঁজি ও যান্ত্রিকতাকে চীন প্রভৃতি পশ্চাৎপদ দেশের কাজে লাগাইতে পারিলে এক ঢিলে তুই পাখী মারা সন্তব্ হইবে।

কিন্তু লক্ষ্য করিবার বিষয় এই যে, মার্কিনের চৈনিক নীতির মধ্যে যে-দ্বন্দ্রটি বর্ত্তমান ভাহার এখনও কোনও কুল কিনারা পাওয়া যায় নাই। ১৯৪৫ সালের সোভিয়েট চীন দক্ষি-স্থাপনের সঙ্গে পক্ষেও মক্ষে সিদ্ধান্তের পর একবার মনে হইরাছিল যে, স্থাপ্ত প্রাচ্যে ক্রমে মার্কিন-রুষ বিরোধ প্রশমিত হইবে এবং চীনের আন্তরিক অবস্থার পরিবর্ত্তন মটিবে। কিন্তু ইতিমধ্যে এই বিরোধ দেখিতে দেখিতে জগন্ব্যাপী রূপ গ্রাহণ করিয়াছে। ফলতঃ আজ গৃহবিবাদ কেবল চীনে নহে সর্বত্র দেখা দিয়াছে। স্থতরাং যতদূর দেখা যাইতেছে বর্ত্তমান পর্বেষ্ঠ চীনের আন্তান্তরীণ কলহ তিন ভাবে শেষ হইতে পারেঃ (১) কুওমিনটাংক্মানিষ্ট মৈত্রী; (২) কম্যুনিষ্টদের উচ্ছেদ সাধন ও (৩) সোভিরেট-মার্কিন মৈত্রী। এ

যাবৎ নানা কারণে কম্যুনিষ্ট-কুওমিনটাং মৈত্রী সাধিত হয় নাই এবং বর্ত্তমান পরিপ্রেক্ষিতে হইতে পারেও না বলিলে অত্যুক্তি হইবে না। সম্প্রতি কুওমিনটাংএর পক্ষ হইতে যে কম্যুনিষ্ট-বিরোধী অভিযান স্কুরু হইয়াছে তাহা হইতে অমুমান করা যায় যে, মার্কিন নেতারা মুখে স্বীকার না করিলেও ইহাদের প্ররোচনায় সমস্ত ব্যাপারটা ঘটিতেছে। ইদানীং চীন হইতে ইয়ান্ধী সৈশ্য অপসারণের জন্ম যে-রব উঠিয়াছে ইহাও তাহার আভাস দেয়। এই ঘটনাবলী হইতে আরও একটা কথা প্রমাণিত হইতেছে যে, সুদূর প্রাচ্যে সম্বর মার্কিন-ক্ষ মৈত্রীর ভিত্তি স্কুণ্ট হইবার কোন লক্ষণ দেখা যাইতেছে না।

চীন হইতে রাশিয়ার প্রভাব দূরে রাখিবার চেন্টার বিপদ কম নয়। চীনবাদীরা কোন্ শক্তিকে বন্ধু হিদাবে বরণ করিবে ভাহা জবরদন্তি করিয়া ছির করা যাইবে না নিশ্চয়। এশিয়া জুড়িয়া আজ দর্বব্রেই লোক বিশেষ বিশেষ দেশের আন্তর্জাতিক আচরণ দঠিকভাবে বিচার করিতে শিথিতেছে। "Politics of attraction" বা আকর্ষণ-নীতিতে আমেরিকাযে চীনকে নিজের দিকে টানিতে পারিবে ভাহার কোন স্থিরতা নাই। ল্যাটিমোর লিখিয়াছেন: "A power of attraction is not, however, in itself a policy of attraction. In order to practise a policy, there must be an objective." [ আকর্ষণের ক্ষমভাকে কিন্তু আকর্ষণের নীতি বলিলে ভুল করা হইবে। কোন একটা নীতিকে অমুসরণ করিতে হইলে, সেই নীতির গন্ধব্যটা জানা দরকার। [ ইহা অস্থীকার করিবার জো নাই যে, পৃথিবীর দর্বব্রেই একদল লোক চিরকালই মার্কিনের দিকে আকৃষ্ট হইবে। আমেরিকার ধনদৌলভ ও বৈজ্ঞানিক প্রগতির আকর্ষণ মার্কিনের দিকে আকৃষ্ট বিজ্ঞাপন। কিন্তু ইহাই সব নয়। ল্যাটিমোর এই প্রসঙ্গে লিখিয়াছেন: "In Asia, the soviet union has a major power of attraction, locked by a history of development and a body of precedents.

There was one striking difference between Tsarist Russia and all other colonial empires. Russia's Asiatic possessions were not divided from it by sea, but formed part of the same vast stretch of land in which lay Russia proper. The Russians were therefore in contact with their conquered subjects as a whole people, not merely through an overseas class of administrators and managers of colonial enterprises. When the Revolution broke out, it involved at the same time and in interaction with each other both those who had been masters and those who had been subjects or powerless minorities.

Because of this interaction the Bolshevik Revolution, especially in Asia, was a triple process of disintegration, integration and reintegration. The revolutionaries needing every ally they could attract to make possible the overthrow of tsarism, resorted to disintegration of the imperial structure by proclaiming equality of political rights for all subjects and minority peoples. These peoples then integrated themselves into new political units of their own, according to their numbers, the size of their territory, the extent of their resources and other factors which condition the ability of any people to live unto itself."

্র এশিরায় সোভিয়েট সন্মিলনের ঐতিহাসিক বিবর্ত্তন ও কর্ম্মের আদর্শের ভিতর দিয়া একটা বৃহৎ আকর্ষণী শক্তিলাভ করিয়াছে।

অন্যান্য ঔপনিবেশিক শক্তির সহিত জারিন্ট রাশিয়ার একটা আশ্চর্য্য রকমের প্রভেদ ছিল। এশিয়ার রুষীয় উপনিবেশগুলি রাশিয়া হইতে সমুদ্র ঘারা বিভক্ত ছিল না। এইগুলি খাস রাশিয়ার একই বৃহৎ অঙ্গের সামিল ছিল। স্কৃতরাং তাহাদের বশীভূত প্রজাদের সহিত রাশিয়ানদের সম্বন্ধ একটা সমস্ত জাতি হিসাবে ছিল, অন্যদের মত এই যোগাযোগ কেবল স্বজাতীয় এক শ্রেণীয় শাসকদল বা ব্যবসায়ীদের ঘারা রক্ষিত হয় নাই। এই কারণে যখন সোভিয়েটবিপ্লব আসিল, তখন ইহার কবলে শাসক ও শাসিতদের চুই শ্রেণীকেই যুগ্পৎ জড়াইল।

এই পারস্পরিকভার দরুণ বলশেভিক বিপ্লব, বিশেষতঃ এশিয়ায়, ভাঙ্গন, গড়ন ও নৃতন ভিত্তিতে পুনর্গঠনের রূপ নিল। বিপ্লবীরা জারের রাজত্ব বিনাশ-সাধনের জন্ম চারিদিকে সাহায্য লাভ করিবার উদ্দেশ্যে সব পরাধীন ও সংখ্যায় গরিষ্ঠ জাতিদের রাজনৈতিক অধিকারের সমত্ব ঘোষণা করিল এবং এইভাবে সামাজ্যের বন্ধন চুরমার করিতে সচেষ্ঠ হইল। ভারপর এই সমস্ত জাতি নিজেদের সংখ্যা, প্রদেশের আয়তন, ধনদৌলত ও অন্যান্য অবস্থা অমুষায়ী তাহাদের নৃতন স্বাধীন রাষ্ট্র গঠন করিতে লাগিল।

এইস্থানে বক্তব্য এই যে, আমেরিকান বা যতদিন পুঁজিবাদের বনিয়াদের উপর নিজেদের চৈনিক নীতি দাঁড় করাইতে সচেষ্ট হইবে ততদিন চীনাদের মাঝে ইহাদের একচ্ছত্র ক্ষমতা স্থাপিত করিবার চেন্টা টিঁকিবে না। এই হেতু ইতিমধ্যেই চীনে ও অক্সত্র মার্কিন-প্রীতির ভিত্তি শিথিল হইয়া আসিয়াছে। লোকে স্পাইই দেখিতেছে বে, আমেরিকার কথা ও কাজের মধ্যে ব্যবধান ক্রমেই বাড়িরা চলিয়াছে। লোটিমোর প্রভৃতি অনেক চিন্তাশিল মার্কিণবিশেষজ্ঞ এই মার্কিণ বিরোধী বিবর্ত্তন সম্বন্ধে সম্পূর্ণ

সচেতন কিন্তু এখনও ইঁহাদের কথায় বড় কেহ কান দিতেছে না। আমেরিকার ক্ষমতা এখনও অপ্রতিহত এবং যতকাল আরেকটা আর্থিক সঙ্কটের ধান্ধায় মার্কিন যুক্তরাষ্ট্র পুনরায় আন্দোলিত না হইবে ততদিন ঐ দেশের ক্ষমতা ও সমাজ ব্যবস্থার স্থায়িত্ব সম্বন্ধে লোকের বিশ্বাস নিঃসন্দেহে অটল থাকিবে। কেবল ভয়ের কথা এই যে, মার্কিণের বৈদেশিক নীতি একবার ভূল পথে গেলে ইহার জের অনেককাল চলিবে।

ওয়ালটার লিপল্যান তাঁহার "U. S. War Aims" প্রন্তে লিখিয়াছেন: "... I hold that our true policy with Russia does not require us to prejudge the question whether Russia is to be a dynamic expanding power or a satisfied and quiet one. On either hypothesis, or any variation between extreme optimism and pessimism, will severe our vital interests by maintaining and perfecting the Atlantic community". িআমি মনে করি যে রাশিয়ার প্রতি আমাদের নীতি স্থির করিতে হইলে রাশিয়া গতিশীল প্রসারী শক্তি অথবা সম্ভুষ্ট শান্তিপ্রিয় শক্তি, এই প্রশ্ন আগে হইতে বিচার করা নিপ্তায়োজন। এই তুই অনুমানের মধ্যে যেটাই সত্য বা আধা সত্য হউক না কেন আমাদের আসল স্বার্থ নির্ভর করিতেছে আতলান্তিক গোষ্ঠী রক্ষা ও দুটীকরণের উপর। ] আমেরিকা ও রাশিয়ার মধ্যে ভবিয়তে যুদ্ধের সম্ভাবনা সম্বন্ধে আলোচনা করিতে গিয়া তিনি আরও লিখিয়াছেন: "Russia and America can have peace if they use their alliances to stabilize the foreign policy of their allies. They will have war if either of them reaches out for allies within the orbit of the other, and if either of them seeks to incorporate Germany or Japan within its strategical system". [ রাশিয়া ও আমেরিকার মধ্যে শান্তি বজায় থাকিবে যদি ইহারা তুইজনেই ইহাদের মিত্রশক্তিদের বৈদেশিক নীতিকে স্থুদ্দ করিতে কুভসকল্ল হয়। তাহাদের মধ্যে যুদ্ধ অবশাস্তাবী হইবে যদি ইহারা একে এলাকায় বন্ধু খুঁজিবার প্রয়াস করে এবং জার্ম্মেণী বা ভাপানকে নিজেদের আত্মরকা ব্যবস্থার সামিল করিয়া লইবার চেষ্টা করে।" ]

বেশ বুঝা যাইতেছে যে, মার্কিণ নেতারা সমস্ত জগতকে একদিকে আতলান্তিক গোষ্ঠী ও ইহার অমুগত দেশগুলি এবং অন্তদিকে সোভিয়েট রাশিয়া আর ইহার বন্ধুবর্গের মধ্যে ভাগাভাগি করিয়া লইতে চান। পূর্ব্ব এশিয়ায় জাপান ও চীন আতলান্তিক গোষ্ঠীর অমুগত হইবে এই ইহাদের কাম্য। এই দেশগুলি যে কখনও সত্যিকারের স্বাধীনতা পাইবে তাহা ইহাদের অভিল্যিত নহে। এই হেতু জাপানের ভবিশ্বং লইয়া রাশিয়া ও মার্কিনের

মধ্যে যেমন মন ক্যাক্ষি, চীনের ভবিষ্যুৎ লইয়াও ইহাদের মধ্যে তেমনি বিরোধ চলিতেছে।

আতলান্তিক গোষ্ঠীকে ক্ষমতাশালী করিবার আরেকটা দিক হইতেছে দক্ষিণ-পূর্ববি এশিয়ায় পাশ্চাত্য উপনিবেশগুলির উপর য়ুরোপীয় প্রাধায়্য আবার পুন: প্রতিষ্ঠিত করা । বর্মা, মালয়, ইন্দোচীন ও ইন্দোনেশিয়ায় রুটেন, ফ্রান্স ও হল্যাগ্ডের শক্তি পুন: প্রতিষ্ঠা মাকিনের সাহায়্য ছাড়া কিছুতেই ঘটিতে পারিত না। বস্তুতঃ ফিলিপাইনের সাম্প্রতিক সাধীনতা ঘোষণা হইতে আমেরিকা এই ব্যাপারে নির্লিপ্ত মনে করিবার কোন য়ুক্তিসঙ্গত কারণ নাই। ফিলিপাইনের সাধীনতা নামে মাত্র, কার্যতঃ ইহাকে মার্কিন য়ুক্তরাষ্ট্রেব কলোনি বলিলে ভুল হইবে না।

ভারতবর্শের নিজের ভবিষ্যুতের দিক দিয়া স্কুদ্ব-প্রাচ্যের যুদ্ধোত্তর বিবর্ত্তন মোটেই আশা-প্রদানহে। জাপানের পরাজ্যের কলে পূর্ব্ব এশিয়ার শক্তি-সাম্যা সম্পূর্ণ বিধ্বস্ত হইয়াছে। কিন্তু সঙ্গে সঙ্গে চীন যদি সভা সভা শক্তিশালী হইয়া উঠিবার স্কুষোগ পাইত, তাহা হইলে পূর্ব্ব এশিয়ার শক্তি-সাম্যে আরেকটা নৃত্তন ভিত্তি গড়িয়া উঠিত যাহা কালে ভারতবর্ষ তথা সমস্ত এশিয়ার পক্ষে মঙ্গলের কারণ হইত। জাপানের শক্তি কোন কালেই বাস্তবিক পক্ষে আমেরিকা ও তাহার মিত্রশক্তিদের সমকক্ষ হয় নাই। জাপানের সহিত আমেরিকার সম্বন্ধ চিরকালই পরিপূরক, পরম্পর-বিরোধী নয়। অক্লিকে চীনের স্বাধীনতা প্রাচ্যে পাশ্চাত্য স্বার্থের পরিপন্থী। বলাবাত্তল্য এংলোস্যাকসনদের চীন-প্রীতি একটা ভাণ মাত্র। তাই গৃহযুদ্ধ উদকাইয়া চীনকে চিরকালের জন্ম পঙ্গু করিয়া রাণার ব্যবস্থা হইয়াছে।

# পামাহিক পাহিত

#### প্রবন্ধ

অহিংসা ত্র গান্ধীঃ অতুল্য গোষ; দি ইপ্তিয়ান এয়াসোসিয়েটেড পারিশি কোং লিমিটেড, ৮ সি, রমানাথ মজুমদার
ট্রাট, কলিকাতা; মূল্য ছুই টাকা।

গান্ধীজির চিন্তাধারার বিচিত্র দিক নিয়ে গত কয়েক বৎসরে ইংরিজিতে ও বিভিন্ন প্রাদেশিক ভাষায় একাধিক পুস্তক প্রকাশিত হয়েছে। বইগুলি যাঁরা লিখেছেন ভাদের সকলেই যে গান্ধীপদ্বী তা নয়, লেখকদের নামের তালিকায় গান্ধীবাদে বিশ্বাসী এবং সবিশ্বাসী এই ছই শ্রেণীর মান্ধ্রেরই সাক্ষাৎ পাওয়া যায়। এঁদের মধ্যে যেমন শ্রেন্ধাবান, নৈষ্ঠিক গান্ধীভক্ত আছেন, ভেমনি অবিশ্বাসী বা অর্ধ-বিশ্বাসী লেখকেরও অভাব নেই। পেশাদার ভারতীয় সাংবাদিক, বিদেশাগত সাংবাদিক, কংগ্রেসদেবক, লীগপদ্বী, কম্যুনিই, অবসরপ্রাপ্ত সরকায়ী কর্মচারী, ধনতত্ত্বের পোষক বা ধনীর দালাল লেখক, স্বতন্ত্র, প্রভৃতি বিভিন্ন জীবিকা ও মতের লোক মিলেই গান্ধীজ্ঞসম্পর্কিত আলোচনাকে বিচিত্রায়িত করে তুলেছে। এতে এই শুধু বোঝায় যে গান্ধীজ্ঞর সত্য ও অহিংসার আদর্শ ব্যাপকভাবে গৃহীত হোক বা না হোক, তা বিভিন্ন ধারার আধুনিক মান্থ্যের মনে স্বগভীর চিন্তার আলোড়ন ক্ষি করেছে এবং এঁদের সন্মিলিত আলোচনার ঘাতপ্রতিঘাতের মধ্যে দিয়ে "গান্ধীবাদ" (যদিও "গান্ধীবাদ" কথাটিতে গান্ধীজ্ঞর নিজ্ঞের বড়ো আপত্তি) বস্তটি কি তার একটা জাভাস ক্রমেই মান্থ্যের মনে স্পন্ত হয়ে উঠছে। এটাকে সাম্প্রতিক জীবনের একটা paradox বলেই ধরে নিতে হবে যে আণবিক বোমা ও গান্ধীবাদ ছই-ই আজ আমাদের মনে সমান সক্রিয়।

গান্ধীজির চিন্তাধারাকে যাঁর। সন্ত্রীদ্ধ চিন্তে অনুধাবন করেছেন তাঁদের মধ্যে বিনোবা ভাবে ও প্রীমলারায়ণ অগ্রবাল এবং বাংলাদেশের অধ্যাপক নির্মালকুমার বহু ও অতুল্য ঘোষের নাম সমধিক উল্লেখযোগ্য। এঁদের মধ্যে প্রথম ছ'জনের লেখার পেছনে গান্ধীজির সাক্ষাং অনুমোদন রয়েছে; অধ্যাপক বহু কিম্বা অতুল্যবাবুর ক্ষেত্রে এই অনুমোদন নেই সভ্য তবে তাঁদের বিশ্লেষণকেও প্রামাণ্য বলে গ্রহণ করতে বাধা নেই। বিশেষ করে অতুল্যবাবু বহুদিনের কংগ্রেস সেবক; গান্ধীজির আদর্শের প্রতি তাঁর নিষ্ঠা বিধাস ও কর্ম এই উভয় ক্ষেত্রেই পরীক্ষিত—কাজেই গান্ধীবাদের বিচিত্র দিকের হুশুন্তাল, বিধিবদ্ধ আলোচনা তাঁর কাছ থেকে আমরা সহজেই আশা করতে পারি।

সেই আশা তিনি অনেক পরিমাণে পরিপ্রণও করেছেন। তাঁর 'অহিংসা ও গান্ধী' গান্ধীবাদের একটি নির্ভরযোগ্য ভূমিকারূপে বাংলাভাষা-ভাষীর নিকট ষ্থেট সমাদর লাভ করেনে

বলে আমাদের বিখাদ। অতুল্যবাবুর সমস্ত বিশ্লেষণ্ট যে আমরা মেনে নিতে পেরেছি এমন নয়, তাঁর অনেক বক্তব্য সম্পর্কেই আমাদের মনে প্রশ্ন থেকে গেছে। সমাজতান্ত্রিক রাষ্ট্রবাবছায় রাষ্ট্রের সঙ্গে ব্যক্তির যে পারম্পরিক সম্পর্কের চেহারা তিনি তুলে ধরেছেন তাতে ব্যক্তির ভূমিকাকে তিনি নিতান্তই খাটো করে দেখেছেন বলে মনে হয়; তৎকৃত মার্ক্সবাদের ব্যাখ্যাও আমাদের চোথে ভাষাভাষ। বলে বোধ হয়েছে। 'ইন্ডাঞ্জিরেলাইজেশন'-এর প্রশ্নটিরও যথায়থ ব্যাখ্যা তিনি করেছেন বলে আমাদের মনে হল না। তবু এ সব সত্তেও বল্বো, সমগ্রভাবে গান্ধীবাদ সম্পর্কে একটি ফুষ্ঠু আভাস বইটির মধ্যে তুলে ধরা হয়েছে। শ্রীযুক্ত অগ্রবালের লেখাগুলিতে তাঁর নিজক চিন্তার পরিকুটনের কোনো চিহ্ন দেখা যায় না; উদ্ধৃতিজালে কেবলই তা সমাচ্ছন্ন। আচার্য বিনোবা ভাবের "স্বরাজ্য-শাস্ত্র" (ভারতন কুমারাগ্লা কর্তৃক ইংরিজ্ঞিতে অনুদিত) পুস্তকে মৌলিকতার চিহ্ন আছে বটে কিন্তু পাশ্চাভ্যের আধুনিক চিন্তাধারার দঙ্গে সংযোগের অভাব তাতে নিতান্তই স্পষ্ট। অত্ল্যবাবুর রচনা এই দ্বিবিধ ক্রটি থেকে অন্তত কিছু পরিমাণে মুক্ত। ভবে গান্ধীবাদকে তিমি সম্পূর্ণ মৌলিক দৃষ্টিভঙ্গি নিয়ে বিচার করেছেন একথা বল্লেওভুল করা হবে — তাঁর বইয়ের যথার্থ বর্ণনা বোধ হয় এই যে তাতে গান্ধীবাদ-সম্প্রকিত ধারণাগুলিকে বিশ্দীকৃত করা হয়েছে। তবে অস্থান্ত অনেক বই থেকে তার বইয়ের স্বস্পষ্ট তলাৎ এইখানে, তিনি বিষয়টিকে আগাগোড়। সাহিত্যিকের দৃষ্টিভঙ্গি নিয়ে বিচার করেছেনঃ তার লেখার ছাদটুকু ঘেমন চমংকার, তেমনি তাঁর বাংলা বিশুদ্ধ, পরিমার্জিত অথচ প্রাঞ্জল। নারায়ণ চৌধুরী

গ্রীক দর্শন : শ্রীশুভরত রায় চৌধুবী

হিন্দু জ্যোতিবিছা: শ্রীস্কুমার রঞ্জন দাশ ( প্রকাশক—বিধহারতী গ্রগালয়। দাম— প্রতিখণ্ড জাট আনা )

বিশ্ববিভাসংগ্রহ সিরিজের আরো ত্থানি নতুন বই আমাদের হাতে এসেছে—গ্রাক দশন এবং হিন্দু জ্যোতিবিভা।

শ্রীযুক্ত শুভরত রায়চৌধুবী থালের থেকে শুক্ করে অ্যারিইটলের কাল পর্যন্ত গ্রীক দশনশাস্ত্রের ক্রমবিকাশ সম্পর্কে আলোচনা করেছেন; পৃথিবীর জন্ম-রহস্ত, তার বৃক্তে প্রাণের আবিভাব এবং পূর্ণতম বিকাশের পথে প্রাণময় পৃথিবীর ক্রম-অভিসারের ইতিহাস তাঁর এই খালোচনার অন্তর্ভুক্ত। "জড় পৃথিবীর বৃক্তে ক্রমে জেগে উঠল প্রাণের স্পান্দন,—এল তক্ষলতাপাতা, এল পশুপার্থী; তারণর ধীরে ধীরে জীবজন্ত বিবভিত হলো মানুষে।" অব্যক্ত প্রজ্ঞা তার অভিব্যক্তি পেলো মানুষের বিচারবৃদ্ধির ভিতর দিয়ে। ঈশ্বের মধ্যে এই প্রজ্ঞারই পূর্ণতম অভিব্যক্তি থুঁজেছেন স্যারিষ্টিল।

শুভব্রতবাব্ যথেষ্ট সতর্কতার সঙ্গেই এই দার্শনিক চিম্থাধারার ক্রমাত্নসারী সংবদ্ধতা অজ্ঞা রাখতে প্রয়াস পেয়েছেন। তা সত্ত্বেও বিষয় পরিবর্ত্তনের সময় ত্এক জায়গায় ইোচট খেতে হয়। বিষয়ের পরিধির তুলনায় আলোচনার পরিসর বড়ো বেশী ক্ষীণায়তন বলেই হয়তো।

শ্রীযুক্ত স্থকুমার রঞ্জন দাশ 'হিদ্দু জ্যোতিবিতা' গ্রন্থে আর একটি জটিল বিষয়ের অবতারণা করেছেন। তাঁর দৃষ্টিভঙ্গী বিদ্দাত অফুদার নয়; আলোচনার সামঞ্জ্য বিধানের জক্ষ্য পাশ্চাত্য চিন্তাধারার প্রতিও যথেষ্ট লক্ষ্য রেখেছেন তিনি। ভাষার প্রাঞ্জলতায় বিষয়বস্তুর কাঠিত যে যথেষ্ট পরিমাণে জবীভৃত হয়ে এসেছে—এ কথা অনস্থীকায়। নীরেক্সনাথ চক্রবর্তী

#### গ্ৰ

देभावक: जावानकव बरन्ताशाधाव । . भिक ७ शाय, २० शायानवित पर क्षेत्रे, कलिकाना । नाम--अशास्त्रा निका ।

সাহিত্যিকের সাহিত্যসাধনার সঙ্গে তাঁর ব্যক্তিগত জীবনের সম্পর্ক ওতংপ্রোত। লেখকের মুল্যনির্গিয়ে যেসব সমালোচক তাঁকে পাঠকের মনস্বস্থিবিধানের একটি নৈব্যক্তিক যন্ত্রমাত্র মনে করেন, তাঁর সমাজিক সন্থাকে হিসেবের মধ্যে ধরেন না, তাঁরা লেখকের যথাযথ পরিমাপ করেন বলে মনে হয় না। উত্তরজীবনে লেখক যে সাফল্য অর্জন করেন তার মূল গিয়ে একেবারে বাল্যজীবনের প্রাস্তে মিশেছে: বাল্যের সংস্কার, বাল্যের আবেষ্টনী, বাল্যের প্রভাব এই দিয়েই সাহিত্যিকের সাহিত্যসাধনার মূলপ্রেরণাটুকু হৈরী। উত্তরজীবনে তিনি যে শিক্ষাগ্রহণ করেন, সংস্কৃতির আবহাওয়ায় বেড়ে ওঠেন, কিন্ধা বিভিন্ন চিন্তাধারা ও আদর্শের সংস্পর্শে এসে নিজের রুচিকে বিকশিত করার স্ক্রের্যাগ পান, সেগুলিও তাঁর ব্যক্তিত্বের অংশ বটে, কিন্তু তারা বাল্যজীবনের সংস্কারের মতো দৃচ্মূল নয়। অবস্থাভেদে পরিবেশভেদে পরিণত জীবনের রুচি ও বিশ্বাসের পরিবর্ত্তন ঘটতে দেখা যায়, কিন্তু শৈশবের কতকগুলি সংস্কার লেথকের জীবনে আমরণ স্থায়ীপ্রভাবের মতো কাজ করে যায়। বাল্যজীবনের আবেষ্টনীই লেখকের প্রেরণার আদি ও একমাত্র অকৃত্রিম উৎস।

লেখকদের মধ্যে কথাসাহিত্যিকদের সম্পর্কে একথ। আরো বিশেষভাবে খাটে। আপাতত 'ইমারত' গলপ্রস্থান্টির সমালোচনাপ্রসঙ্গে তারাশন্ধরবাবুর দুষ্টান্ত আমার হাতের কাছে রয়েছে, তাঁকে দিয়েই এই কথাটি আবো বিশেষভাবে প্রমাণ করা যায়। তারাশঙ্করবাবুর মানসিক গঠনে শৈশবে **অজিত প্রীজীবনের কতকগুলি শুভপ্রভাব** অবিচেছগুভাবে মিশে রয়েছে, সেই কল্যাণকর আবেষ্টনীজাত দৃষ্টিভন্দী তাঁর ভবিষ্যৎ সাহিত্যকে স্বাংশে অমুরঞ্জিত করেছে আমরা দেখতে পাই। বাল্যের প্রভাব সমস্ত লেখকের ক্ষেত্রেই যে আশীর্কাদ হয়ে দেখা দেয় তা নয়, কারও কারও বেলায় তা বিপরীত ফশও প্রদান করে। কিন্তু তারাশন্বরবাবু এই দিক থেকে ভাগ্যবান যে তাঁর প্রথম-জীবনের পরিপার্য তাঁর উত্তর্জীবনের সাহিত্যসাধনার পক্ষে অশেষ কল্যাণের আকর হয়েছে। গ্রামের বাড়ীর লব্দে যার যোগ নেই, পল্লীবাসীর অক্তরের মধ্যে নেবে যিনি দেখেন নি, যার বাল্যজীবন কেটেছে কল্কাতার খুপ্, ড়ির মধ্যে, বড়ো হয়ে ইচ্ছে করলেই তিনি পল্লীজীবনের গল লিখতে পারেন না—প্রচলিত সাহিত্যিক প্রভাবের বেড়ের ভিতর পড়ে তিনি সেইদিকে চেষ্টা করলেও তার চেষ্টা ব্যর্থ হতে বাধ্য। কিন্তু তারাশন্ধরবাবুর পেই ভয় নেই—আজ যদিও তিনি সাহিত্যিক জীবিকার উপলক্ষে সহরবাসী, সহরের জীবনের সঙ্গে অবিচ্ছেতভাবে জড়ানো বিচিত্র কর্মস্রোত ও ততোধিক বিচিত্রভাবপ্রবাহের একেবারে কেন্দ্রবিন্টুটিতে অবস্থিত, তা তিনি আজও নি:শেষে পলীর মাচ্য বলায় তারাশহরবাবুর প্রতিভাকে সন্থূচিত করা হয় না, এতে বোঝায় শুধু এই কথা যে পলীতেই তাঁর ভাবরূপের অধিষ্ঠান; পরবর্তী জীবনে তিনি স্ষ্টির ধারাকে বিচিত্র স্রোভে প্রবাহিত করেছেন বটে কিন্তু প্রীপ্রাণতাই তার উৎস। প্রীর ঐতিহে যা কিছু হুলর, মহৎ ও কল্যাণময় তাই তারাশহরবাবুর অগণিত শাধাপত্রজালসমাচ্ছন স্ষ্টিতরুর কাও।

'ইমারত' বইটিতে সবশুদ্ধ গল আছে ছয়টি—'ইমারত', 'নারী', 'তৃষ্ণা', 'আবোগা', 'তমসা' ও 'শবরী'। এর মধ্যে 'নারী' গলটিকে বাদ দিলে আর স্বগুলি গলকেই পলীজীবনের বিচিত্র জালেখ্য- রূপে অভিহিত করা যায়। অবশ্র 'তমসা' গল্পে না-প্রাম না-সহর রেলওয়ে টেশনকে পারিপার্থিকরূপে থাড়া করা হয়েছে কিন্তু যে মাহুষটিকে নিয়ে গল্পটির কারবার সেই অন্ধ 'পঙ্খী' নিঃশেবে প্রামের দান—গ্রাম থেকেই সে ছিট্কে এসেছে। মূল থেকে বিচ্ছিন্ন হ'য়ে এলেও তার আচরণ ও আবেগে পদ্ধীর ছোপটাই এখনও বলবং।

এই বইয়ের শ্রেষ্ঠ গল চারটি—'ইমারত', 'আবোগ্য', 'তমসা' ও 'শবরী'। 'ইমারত' গল্পে জনাব সেথ রাজ্যিস্ত্রীর যে চরিত্র আমরা পাই তাতে দোষেগুণে মাতুষটিকে ভালোনা বেসে আমরা পারি না। জনাব কোনোদিন কাজে ফার্কী দেয় নি, কারও অনিষ্ঠ করে নি, অক্সায়ভাবে অর্থোপার্জন করে নি, শুধু তার দোষের মধ্যে ছিলো তার কাজের যোগানদার মজুরণী মেয়েদের প্রতি একই সঙ্গে তার প্রগাঢ় অন্তরের টান ও যৌন-তুর্বলতা। এই 'গোনাং' সম্পরে সে পূর্ণমাত্রায় সচেতনও ছিলো—. তাই 'স্বালাতায়লার' কাছে এর জজে সে প্রতিনিয়ত ক্ষমাভিক্ষা করেছে। যৌন ব্যাধির মধ্যে দিয়ে পাণের প্রায়শ্চিত্তও তাকে করতে হয়েছে, কিন্তু দারাজীবনে নিজে হাতে বিচিত্র ছাদের অসংখ্য ইমারত গ'ড়ে অন্তিমে ঘথন দে ইচ্ছে করেই বুড়ো বটগাছের পাতায় ঢাকা চাঁদোয়ার নিচে শেষ শ্যা পাতলে সংসারে তাকে মাথাগুঁজবার ঠাই না দিলেও ভগবানের করুণার আশ্রয় সে পেয়েছিলো এইটেই আমরা দেথি। সেই ইমারৎই তার জীবনে স্ত্যিকার ইমারৎ—আর স্ব ঝাপ্সা, অম্পষ্ট। 'আরোগ্য' গল্পে অর্থের ক্লেদ ও তজ্জনিত মানসিক সঙ্গীর্ণতার চিত্রটি কি নিপুণভাবেই না আঁকা হয়েছে! রাস্কঠাকরুণ অবর্থের ক্লেদ থেকে মুক্তি পেয়ে এই যেন জীবনে প্রথম গভীর শান্তি ও তৃত্তি পেলেন। গল্পের 'আবরোগ্য' না়্রাটি স্পষ্টতই তাৎপর্যপূর্ণ। 'তমদা' গল্পে স্থানরীর গানের আবেদন 'কালা'র গ্রদয়ে গিয়ে ঠিক পৌচেছিল কিন্তু সংসারের এই অজত্র মান্তবের মেলায় 'কালাকে' চিনে বার করা এতাে সহজ নয়— নইলে 'পঙ্খীকে' অপরিসীম মনোবেদনা ও আকুতি নিয়ে স্থান থেকে স্থানান্তরে খুরে বেড়াতে হবে কেন ? শ্বরীর প্রতীক্ষার একটি শিল্পরূপ পেলাম 'শ্বরী' গল্পটিতে—নতুন দিনের আশায় অজ্ঞ ব্যথা বেদনা লাম্বনা আব্যাত্যাগের মধ্যে দিয়ে এই যে অগণিতভারতবাদীর স্থানীর হাথবরণের পর্ব চলেছে উংস্কুক প্রতীক্ষারতা সরলাপিদী যেন তারই প্রতীক আর 'মহারাজ গান্ধী'র আবির্ভাব যেন দেই নতুন দিনেরই পূর্বস্বনা। পৌরাণিক কাহিনীর শবরীর মতো আধুনিক শবরীর প্রতীক্ষাও ব্যর্থ হ্বার নয়, ব্যর্থ হয় নি। পিরান্দেশোর একটি গল্প পড়েছিলুম, জনৈক সংলোক সারাজীবন পরের ভাগো করতে চেয়েছে কিন্তু निष्क त्म कीवत्न क्लात्नामिन भास्ति भाषा नि, এकটा ना এकটা विभर्यम जात कीवत्न त्मरणहे हिला। 'তৃষ্ণা' গল্পের ক্ষুদিরামের ভেতর তারই একটি এদেশীয় প্রতিরূপ পাওয়া গেলো। কিন্তু পরের মন পাওয়ার তৃষ্ণা কুদিরামের বার্থ যায় নি, শ্রেণী-বৈষ্প্যের বেড়া ডিঙিয়ে কোনরূপ সঙ্কোচ নারেথে ত্রাহ্মণসন্তান কুদিরাম যথন সভিাসভি মূলগায়েনরূপে জেলের দলে এসে মিশ্লে ভার আজনার তৃষ্ণা নিশ্চয়ই সার্থকতার তৃত্তিতে ভ'রে উঠেছিলো-পরের মন সে পেয়েছিলো। नातायण कोधुत्री

#### কবিভা

**নষ্টাদ— অ**জিত দত্ত। প্রকাশক: এন্থকার। ২০২ রাসবিধারী এভেম্যা, কলিকাতা। দাম--১॥০।

'কলোল' ও 'প্রগতি'-র যুগকে কেন্দ্র করে যে কয়জন কবি-সাহিত্যিক এককালে বাংলা-সাহিত্যক্ষেত্রে আত্মপ্রকাশ করেছিলেন, এবং সেদিন কিঞ্চিং প্রশংসা পেয়ে এবং অপ্যাপ্ত অপ্রশংসার ব'ধা ঠেলে অবশেষে প্রতিষ্ঠিত হতে পেরেছিলেন অজিত দন্ত তাঁদের অন্ততম। ইতিমধ্যে কোনো কোনো মহল থেকে শুনতে পাওয়া যাচ্ছে, এই কবিগোটা নাকি আজ প্রাক্তন হয়ে পড়েছেন। তার কারণ বোধ হয় প্রথমতঃ এই য়ে, তাঁদের মধ্যে অনেকেই ধীরে ধীরে কাবাক্ষেত্র থেকে প্রত্যক্ষতাবে বিদায় নিয়েছেন বা নিচ্ছেন এবং কেউ বা রচনাশৈলী ও ভাবকল্পনার আবহগতি থেকে বিচ্যুত হয়ে পুনরায় রবীক্ররীতি ও মানসে আবর্তিত হতে হয় করেছেন; দ্বিতীয়তঃ, নতুনতর কবিগোটার আবিভাব। ছটি কারণের মধ্যে যোগাযোগ না থাকলেও, কারণ ছটি যে একেবারে মধ্যে নয় তাও স্বীকায়। নবতন বুগে নতুন সাহিত্যিকের উদ্ভব য়ে কোনো সাহিত্যের পক্ষেই মক্ষলজনক, কিন্তু নতুন যুগকে আবাহন করতে গিয়ে পূর্বতন সাহিত্যিকদের সাধারণভাবে প্রাক্তন আথা দিয়ে সরিয়ে রাখলেও স্থবিচার করা হবে না। পক্ষপাতিত্বের মানি লাগবে তুলাদণ্ডের উভয় দিকেই। স্থতরাং এই একচক্ বিচারের কাঠগড়ায় দাড় না করিয়েও আধুনিকতম কবিতার ক্ষেত্রে যদি প্রাচীনতর কোনো কোনো কবিকে সমন্ধানে প্রবেশাধিকার দেয়া যায়, আধুনিকতার গোড়ামী নিয়েকেউ কেউ সোচার প্রতিবাদ জানালেও, তা দোষাবহ হবে না। প্রাক্তন কবি-গোটার অন্তত্য হরেও অজিত দন্ত সেই সন্মানলাভের অধিকারী সন্দেহ নেই।

কোনো বিশেষ মত ও পথকে অবশন্ধন করে মতবাদ প্রচার করার নাম যদি সাহিত্য-রচনা হয়, তবে হয়ত অঞ্জিত দত্ত কবি হিসেবে সমতালে এগিয়ে আগতে পারেন নি, কিন্তু ভরুসা এই, প্রচার-প্রচেষ্টা সাহিত্যপৃষ্টির অন্ততম রীতি বলে কারো কারো কাছে স্বীকৃত হলেও তা সর্ববাদীসম্মত নয়। এবং এই কথাটিকে মানতে যদি বাধা না থাকে তবে কবি হিসেবে অজিত দত্ত এবং তাঁর কাব্যকে বুয়তে পারা সহজ হবে।

আদলে অজিত দত্ত কাব্য-বিশ্লেষণ ও বিচারে কোন কোঠায় পড়েন তা তাঁর পূর্ব্বতন কাব্যগ্রন্থ 'কুন্থমের ফাস' এবং 'পাতালকতা'তেই প্রকাশ। রোমাণ্টিক মনোভাব নিয়ে তিনি জীবনকে এবং তাঁর পারিপাধিককে দেখেছেন এবং বিচার করেছেন। আর সব চেয়ে আশার কথা তাঁর সেপ্রেমান্থভৃতি কখনও ব্যবহারিক জীব্নুকে অতিক্রম করে কোনো এক অতীন্তিয়লোকে প্রয়াণ করার চেষ্টা করেনি। যে যুগে সচেতন মন নিয়ে প্রতিমূহ্র্তে এগিয়ে চলতে হয়, সে যুগে তা সম্ভবও নয়।

কবিমনের দলিশহারপ আগের কবিতাগুলোর কথা মনে ক্লাথলেই পাঠকের পক্ষে 'নইটাদ'কে বুঝতে পারা সহজ হবে। তা না হলে 'নইটাদে' কবিকে ভুল বোঝার সম্ভাবনা আছে। এ প্রসঙ্গে আর একটি কথা মনে রাথা প্রয়োজন। 'নইটাদে'র সবগুলো কবিতাই যুদ্ধকালীন রচনা। যে বিশ্ববাপী আলোড়নে প্রত্যক্ষে বা পরোক্ষে পৃথিবীর প্রভিটি মাহ্যুয়কে গত কয়েকটি বংসর নিতান্ত অব্যবস্থায় দিনযাপন করতে হয়েছে, যার রেশ আজো পর্যান্ত কেটে ওঠেনি, সেই বিরাট বিশৃষ্খলার স্ক্রুলাই স্পর্ণ যে যে কোনো কবির তৎকালীন রচনায় এসে লাগবে তাতে আর সন্দেহ কি! বিশেষ করে, রোমান্সধর্মী কবির পক্ষে এ শুধু স্পর্শমাত্রই নয়, প্রচণ্ড আখাত বলা চলে। 'নইটাদের' মূলকথাও তাই এবং তার নামের সার্থকতাও এইখানেই। এখানে কবির আহত রোমান্টিক মনেরই আকুল মর্ম্মবেদনা শুন্তে পাওয়া যায়, প্রেমের মৃছ শুঞ্জরণ আর নয়। কবিকে তাই বল্তে শুনি,

'বহুপ্রতীক্ষমানা বাঞ্চিত হে বীরবর

অতি দরিদ্র অভাজন মোরা ভিক্ষা চাই,

বুদ্দের পণ এঁকেছো যেখানে অখখুরে

ভায়োৎস্বের পুজাস্বলি এঁকো সেপাই।'

একে পলায়নী-মনোবৃত্তি আখ্যা দিয়ে কবির রচনাকে কলন্ধিত করার চেষ্টা করতে গোলে ভূল হবে।
সমাজ-চেতনা এবং অনাকাজ্জিত সামাজিক বিশুগুলায় নতুন অভিজ্ঞতালাভ এক জিনিষ নয়। আগেই
বলেছি, সামাজিক সা ব্যবহারিক জীবনকে অতিক্রম করে অজিত দত্ত কথনও উন্মার্গযাত্রা
করনার প্রয়াসী নন। তথাপি এই যে এখানে তিনি কিছুতেই সমাজ-জীবনের সঙ্গে নিজেকে থাপ
খাইয়ে নিতে পারছেন না, তার কারণ যুদ্ধকালীন অব্যবস্থার তিক্ত অভিজ্ঞতা। মনোধশে যে কবি
রোমান্টিক, যত ক্ষণস্থায়ীই হোক এই তিক্ত অভিজ্ঞতার ফলে তাঁর পক্ষে পলায়নী মনোবৃত্তির পরিচয়
দেওয়া কিছুমাত্র বিচিত্র নয়, কিন্তু 'নষ্টচাঁদে' অজিত দত্ত সেদিক থেকে অনেকখানি স্থৈগ্যের পরিচয়
দিয়েছেন। তাই একসময় স্থিব আশাবাদে নিশ্চিতরূপে পৌছুতে না পারলেও, তাঁর মূথে অস্ততঃ একটু
সংশ্রের বাণী গুন্তে পাওয়া যায়ঃ

'মনে হয় যেন এখনও কোপাও গুচার তলে আগামী দিনের অগ্নি জলে।

কোথা যেন শুনি কাকলীর ধ্বনি নতুন স্বরে, ছেলেরা কি এনে বালু-সৈকতে শহর গড়ে ? কীর্তিনাশার চরে কি আবাব নৌকা ভিড়ে ? কে এলো ফিরে ?'

আদিকের দিক দিয়ে 'নইচাঁদ' নতুনত্বের দাবী নিয়ে আসে নি! সনেট-রচনায় অজিত দত্তি সিদ্ধহন্ত, এবং এখানে যে কয়টি সনেট স্থানলাভ করেছে, তারা তাঁর পূর্বস্থনাম অক্ষুণ্ণ রাখতে সমর্থপ্ত হয়েছে। আর একটা জিনিষ এ বইতে সহজেই লক্ষ্য করা যায়। সে হছেছ করির ছড়ার ছলের প্রতি বিশেষ একটা আকর্ষণ। সনেটগুলোকে বাদ দিলে বাকী করিতার স্বধিকাংশই ছড়ার ছলেন রচিত। কিছুদিন আগে পর্যায়ণ্ড শিশুকাব্য ছাড়া ছড়ার স্থান বড় ছিলো না, কিছু রবীক্রনাথ যথন দেখালেন, তার এমন একটা রূপও আছে, যা শুধু শিশুনয়, বয়োপ্রাপ্তদেরও মৃয় করতে পারে, তখন তাঁর পদায় অমুসরণ করে হ' একজন করি নেমে এলেন এ পরীক্ষায়। অয়দাশয়র, বৃদ্ধদেব বস্থ সহজেই উৎরে গেলেন। এবং 'নইচাদ'এ অজিত দত্তও প্রমাণ করতে সক্ষম হলেন যে, লাশুময় হয়েও এ ছল চটুলতায় শুধু মুপরই হয়ে ওঠে না, সামারক্ষার জ্ঞান থাকলে তার গতিধারায় ভাববস্তুর গভীরতাকেও স্বচ্ছনে বিষয়ে দেয়া চলে।

শৃক্তরন ও ভাষাপ্রয়োগ ব্যাপারে অজিত দত্ত চির্নিন্দ মধুসন্ধানী। 'নইটাদ'ও সে সাক্ষ্যই দেবে।
কিন্তু 'হেথা নয়, হেথা নয়' কবিভাটিতে যেন ব্যক্তিক্রম লক্ষ্য করা গেলো। শ্বাচয়নের কথা বাদ
দিলেও দেখা যাবে, এখানে ভাষাপ্রয়োগেও কেমন যেন আছেইভা এসে গেছে। সত্যিকার কবিভার
পক্ষে ওকালতি করতে যেযে তিনি যা দাঁড় করিয়েছেন, ভা ভো গাঁটি কবিভা হয়ে ওঠেনি। এ
কবিভাটিকে এ গ্রন্থ স্থান না দিলেই নোধ হয় ভালো হতো।

অনিল চক্রবর্তী

#### উপন্যাস

এলোমেলোঃ আবু १ भ (प्राम्या—२। ) ; পঃ २२०)

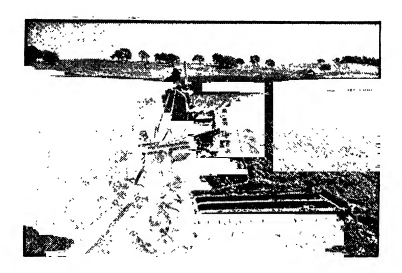
আধুনিক উপত্যাস সহমে একটা জিনিষ বোধ হয় সকলেই লক্ষ্য করে থাকবেন যে, উপত্যাসে নিছক ঘটনার জাকর্ষণ যেন ধীরে ধীরে কমে আসছে। ঘটনার ক্ষীণ ভিত্তির উপর মনোবিশ্লেষণ, পটভূমি, সমাজবোধ বা লিরিকমনোবৃত্তির প্রামাদ রচিত হচ্ছে। ভাল করে গল বলার ডিকেন্সীয় রীতি আজকাল উপত্যাসিক সমাজে প্রায় অচল। আধুনিক কথাসাহিত্যিকদের মধ্যে গল বলার ঝোঁক যদি কোথাও দেখা যায় তবে তাও প্রায়ই আনেগপূর্ণ নাটকীয়তা অথবা ষ্টাণ্টের রূপ গ্রহণ করে।

কশ্দ্ সাতেবের 'এলোমেলো'তে আধুনিক উপজাসের এই শ্রেণীগত বৈশিষ্ট্য রয়েছে। ঘটনার কোন আকর্ষণীয় নোড় বা সংঘাত আমরা সারা উপজাসের মধ্যে পাই না—একটি ক্ষীণ শাস্ত অভ্যন্তেশ্য শোত ধীরে ধীরে বয়ে গেছে। বন্ধুবান্ধবদের মধ্যে দেখা শোনা, প্রেম এবং একটি অত্যন্ত স্বাভাবিক মৃত্যু—কলকাভার হুটি মৃসলমান পরিবারের মধ্যে এই নিয়ে সংঘটিত একটি প্রায় নিরাবর্ত কাহিনী।

ঘটনার আকর্ষণহীনতার জান্তে আমার কোন অস্থােগ নেই। কারণ বৃদ্ধদেব বস্থর 'যেদিন ফুটলা কমল', সঞ্জয় ভটাচার্যের 'রাত্রি' এবং মাণিক বন্দ্যােপাধ্যায়ের 'পদ্মানদীর মাঝি'তেও (যে কটা নাম চট্ করে মনে এলাে করে গেল্ম) ঘটনার অবকাশ অল। অথচ সেই ক্ষীণ কাঠামাের ওপর ঘথাক্রমে লিরিকবৃত্তি, সমাজনােধ ও মনােবিশ্লেষণের যে চমৎকার বৈশিষ্ট্য দেপা গেছে তা' স্তিট্র বিশায়কর।

কৃশ্ল সাহেবের উপস্থাসে সেই রকম কোন বৈশিষ্ট্য দেখা গেল ন।। মধ্যে মধ্যে মনো-বিশ্লেষণে ও লিরিকর্তিতে তিনি আশ্চর্য ক্ষমতার পরিচয় দেখিছেছেন বটে, (তাহেরার 'চাল্লিশা'-সংক্রান্ত ব্যাপারে সাক্ষাদের বাড়ি থেকে কেরবার পর স্থকিয়ার মনের বর্ণনা আমার মতে উপস্থাসটির সর্বশ্রেষ্ঠ অংশ)—কিন্ত বেশীর ভাগ জায়গারই অনিপুণ রচনার ফাঁক দিয়ে ঘটনাস্তোতের দৈক্ত অনাব্ত হয়ে পড়েছে। ফলে অনেক বর্ণনা অবান্তর মনে হয়েছে, অনেক মনোবিশ্লেষণ

#### কম খরচে ভাল চাষ



একটি ৩-বটম প্লাউ-এর মই হলো ৫ ফুট চওড়া, তাতে মাটি কাটে ন' ইঞ্চি গভীর করে। অতএব এই 'ক্যাটারপিলার' ডিজেল ডি-২ ট্র্যাকটর কৃষির সময় এবং অর্থ অনেকখানি বাঁচিয়ে দেয়। ঘণ্টায় ১৯ একর জমি চাষ করা চলে, অথচ তাতে থরচ হয় শুধু দেড় গ্যালন জ্বালানি। এই আর্থিক স্থবিধাটুকুর জন্মই সর্ব্বদেশে এই ডিজেলের এমন স্থ্যাতি। তার চাকা যেমন পিছলিয়ে যায় না, তেমনি ওপর দিকে লাফিয়েও চলে না। পূর্ণ শক্তিতে অঙ্কসময়ের মধ্যে কাজ সম্পূর্ণ করবার ক্ষমতা তার প্রচুর।

আপনাদের প্রয়োজনমত সকল মাপের পাবেন

ট্যাকটরস্ (ইভিক্রা) লিমিটেড্

৬, চাৰ্চ্চ লেন: কলিকাতা ফোনঃ কলি ৬২২০ শিশুসুলত। ঘটনা ও মানসিক প্রক্রিয়ার স্থসগ্রস সংযোগ অনেক জায়গায় খুঁজে পাওয়া যায় না। দৃষ্টান্তস্বরপ বলা যায়, রেইন্বো ক্লাবের তর্কসভা সম্বন্ধে অত বিশাল এবং অত সাধারণ বর্ণনা মোটেই ভাল লাগবার কথা নয়। সারাহ্র সংগে সাজ্জাদের প্রথম পরিচয় ছাড়া রেইন্বো ক্লাবের অন্ত কোন ঔপ্রাসিক সার্থকতা আছে কিনা রশ্দ্ সাহেবের ভেবে দেখা উচিত ছিল।

আগেই বলেছি জায়গায় জায়গায় রশদ্ সাহেব উৎসাহজনক ক্ষমতার পরিচয় দেখিয়েছেন।
"নিজেকে মুসলমান বলে জাহির করাতেই আমার সব চেয়ে বড় পরিচয় নয়। আমার একমাত্র
পরিচয় যে আমি মায়য়। আমি প্রশ্ন করব, ঘ্লা করব, ছিধায় আমার মন ভরে যাবে। আমি
আন্ধের মতো বিশ্বাস করব, অ'মি ভালবাসব, আমি ছংখের তিমিরে ভাসবো, সূর্যের কিরণে
আলোক গ্রহণ করব।''—যে লেথক নায়কের মুখ দিয়ে এই ধরণের বলিষ্ঠ কথা উচ্চায়ণ করতে
পারেন, তিনিই যে আবার মজিদকে সাজ্জাদের foil খাড়া করবার মতো ঘ্রবল কৌশল এবং
রিফিক সাহেণকে গোঁড়া মুসলমানের প্রতিনিধি বানিয়ে গালাগালি দেবার মতো বালকস্থলভ
রীতি ব্যবহার করতে পারেন এ'বেন বিশ্বাসই করা যায় না। ভাল উপক্রাস লিখতে হলে
কশ্ব সাহেশকে আরো অচটুল আরো সতর্ক হতে হবে।

উপস্থাদটিতে রুশ্দ্ সাহেবের যে মন প্রতিফলিত হয়েছে তা' স্বাস্থ্যকর, অন্তভ্তিশীল এবং মনীষার আলোকে প্রোজ্জল। তাঁর ভাষা স্বচ্ছল, রচনাভংগী অনায়াস।

বলতে ভূলে গেছি, উপভাস্টির সবগুলি চরিত্রই মুসলমান (কেবল অজয় ছাড়া)। নিয়ভারের মুসলমান চরিত্র নিয়ে গল্প লেখার রেওয়াজ আজকাল বেশ চালু হলেও নিছক মুসলমান
চরিত্রসম্পন্ন গোটা উপভাস বেশী পড়বার স্থযোগ হয়নি। শুধু তাই নয়, 'এলোমেলো'র মান্ত্ররা
রেওয়াজমাফিক্ নীচুশ্রেণীর নয়—শ্রেণী হিসেবে সকলেই সভ্রে বৃর্জোয়া। বইটির এ' আর একটি
নতুন স্বাদ।

পরিশেষে একটি কথা, সাহিত্যের ভেতর দিয়ে পরিশুদ্ধ মৃশ্লমান হৃদয়ের যে ছবি এখানে পেলাম তা' সাম্প্রদায়িক দৃষ্টিকীণতায় বিষ্কৃত নয়।

রবি চক্রবর্তী



## ২রা সেপ্টেম্বর

"আমাদের চোথ আর কান রাথব আমরা ভারতবর্ষের মাটির কাছাকাছি—নয়া দিল্লীতে কি করে মানুষ থাক্ছে, কি তারা ভাবছে কেবল তা-ই দেখা নয়—বুঝ্তে চাইব গাঁয়ের লোক আর কারখানার শ্রমিকদের মন।"

"কী আমাদের লক্ষ্য ? স্বাধীনতা ? নিশ্চয়। জীবনযাপনের উঁচু মান ? হ্যা, তা-ই। কিন্তু আদলে আমাদের লক্ষ্য চল্লিশকোটি লোকের অন্নবস্ত্র, বাসস্থান, শিক্ষাস্বাস্থ্যের ব্যবস্থা করা। সমস্থাটির দিকে এই বাস্তব দৃষ্টি নিয়ে তাকালে, বৃহৎ হলেও তার এই বাস্তব রূপই দেখা দেয়। তারপর তাকে পাঁচবছর বা দশ বছরের মধ্যে ভাগ করে ফেলা যায় এবং এ ধরণের একটা সিদ্ধান্ত করা যায় যে আমরা এতোটা খাত্য, এতোটা বস্ত্র কৈরী করব, শিক্ষার ও বাসস্থানের ব্যবস্থা করব এতোটুকু। সরকারের পরিবর্ত্তন হয়েছে বলেই—বা আমরা চাই বলেই ত সব কিছু পাওয়া যাবেনা।"

"ভারতবাদী দবাই আমরা ভারতবর্ষেই থাক্ব, একজন আরেকজনের উপর বিরক্ত হয়ে উঠলেও একদঙ্গেই আমাদের বাদ করতে হবে—একদঙ্গে কাজ করতে হবে—দহযোগিতা করতে হবে। কাজেই অচিরেই আমাদের দবাইকে ব্যাপকতর দহযোগিতা খুঁজে নিতে হবে। একাজে দর্ববতোভাবে আমাদের দচেষ্ট হওয়া দরকার, কেননা স্বাধীনতা-অর্জ্জনের প্রধান ও প্রথম দমস্যা ছাড়াও আমাদের দামনের দমস্যাগুলো বিরাট এবং অত্যন্ত জটিল। চল্লিশকোটি মানুষের জীবনযাত্রার মান উঁচুতে তুলবার দমস্যা—একে অর্থ নৈতিক দমস্যাও বল্তে পারেন—কার্য্যত অত্যন্ত কঠোর। উদ্দেশ্য-দিদ্ধির কাল্পনিক দিক থেকেই নয়, কোটি কোটি মানুষ নিয়ে কার্য্যকরী দিকটির কথা ভেবেই এ সমস্যাগুলোর দিকে আমাদের তাকাতে হবে।"

### রাশিয়া সম্পর্কে ত্রিটেন

#### লর্ড বিভারিজ

সম্প্রতি যখন আমি রাশিয়ার প্রতিবেশী নরওয়ে, স্কুইডেন, ফিনল্যাণ্ড, ডেনমার্ক প্রভৃতি স্কেণ্ডেনেভীয় দেশগুলোতে ছিলাম—তখন বারবারই একটা প্রশ্ন আমাকে জিজ্ঞেদ করা হয়েছেঃ আমরা ব্রিটেনে এখন রাশিয়া সম্বন্ধে কি ভাবছি ?

এ-প্রশ্নের উত্তরে প্রথমেই বলতে হয় ব্রিটেনে আমাদের সবার চিন্তাধারা একখাতে প্রবাহিত নয় অথবা সবাই আমরা একই রকম কথা বলিনে। রাশিয়া সম্পর্কে মন্তব্যের যতোপ্রকার বৈচিত্র্য সম্ভবপর তার সবই ব্রিটেনের বই-সংবাদপত্র-বক্তৃতাবলী খুঁজলে পাওয়া যায়। কিন্তু যেহেতু পরস্পরের সঙ্গে স্বাধীনভাবে আমরা তর্ক করেতে পারি এবং তর্ক করে থাকি এবং যেহেতু আমরা পরস্পর সংবদ্ধ একটি জাতি বহু শতাবদী যাবৎ একটি ছোট দেশে একত্র বসবাস করছি, তারই জত্যে কোনো একটি সমস্যা সম্বন্ধে একটি সাধারণ বক্তব্য তৈরী করবার ইচ্ছা আমাদের প্রবল।

ব্রিটেনে জনমত বলা যায় এমন একটি বস্তুর অস্তিত্ব আছে। আমাদের অনেকেই আজ রাশিয়া সম্বন্ধে যা ভাবছেন তারই একটা আভাস দেবার চেন্টা করব। দ্বিতীয় যুদ্ধের অবসান পর্য্যন্ত রাশিয়ার কার্য্যাবলীর প্রতি আমরা সপ্রশংস ছিলাম কিন্তু ইদানীং অনিচ্ছাসত্ত্বেও রাশিয়া সম্বন্ধে নিরাশ হয়ে উঠতে হচ্ছে যদিও তার সঙ্গে আমাদের সৌহার্দ্যের আকাজ্যো এখনও অমান।

রাশিয়ার কার্য্যাবলীর প্রশংসা নিয়েই স্থক্ক করা যাক। প্রথম বিশ্বযুদ্ধে জার-শাসিত রাশিয়া পশ্চিমসীমান্তে যুদ্ধরত জার্শ্মেনীর একটি অঙ্গুলি হেলনেই ধ্বসে পড়েছিল। দ্বিতীয় বিশ্বযুদ্ধে সোভিয়েট রাশিয়া অনেক বেশি শক্তিসম্পন্ন জার্ম্মেনীর সমগ্র শক্তির বিপুল অংশের বিরুদ্ধে দাঁড়িয়ে নিজেকে অজেয় প্রমাণ করেছে। ব্রিটেন এবং আমেরিকা রাণসন্তার যুগিয়ে তাকে যে প্রচুন্ধ সাহায্য করেছে তা ধরে নিলেও জারশাসিত রাশিয়া ও সোভিয়েট রাশিয়ার মধ্যে একটা অত্যাশ্চর্য্য বৈষম্য দেখা যায়। এই বৈষম্য কেউ অস্বীকার করতে পারেন না।

ব্রিটেনের অধিকাংশ লোক—স্বাই নয়, কেননা এখনও এখানে পরিকল্পনা-বিরোধী বছ লোক আছেন—প্রধানত অর্থ নৈতিক পরিকল্পনাকেই এই বৈষ্ম্যের কারণ বলে নির্দ্ধেশ করেন। বাস্তব উদ্দেশ্যসিদ্ধির জ্বয়ে প্রচুর সামর্থ্য থাকার দরুণই সোভিয়েট রাশিয়ার সমরশক্তির দিকটি প্রচণ্ড। অভূতপূর্ববি ক্ষিপ্রতায় নেতারা সেখানে যন্ত্রবিপ্লব সংঘটিত

করেছেন আর তাই তার পক্ষে এ শক্তিসঞ্চয় সম্ভবপর হয়েছে। রাশিয়ার সমরশক্তি তার স্ফুটিস্তিত পরিকল্পনার উপর কতোটা নির্ভরশীল তা তার যন্ত্রশিল্পসংস্থানের উদাহরণটি গ্রহণ করলেই উপলব্ধি করা যায়।

পরিকল্পনাহীন ব্রিটেনে, ছটি যুদ্ধের অবকাশে আমরা নৃতন কারখানার ছয় ভাগের পাঁচভাগ দক্ষিণ পূর্ব্বাঞ্চলে তৈরী করেছি—এ অঞ্চলটি সমস্ত দিক থেকে নিকৃষ্টতম; সবচেয়ে ঘিঞ্জি এবং য়ুরোপীয় আক্রমণের সামনে সর্ব্বাধিক অবারিত। কিন্তু সোভিয়েট রাশিয়ার নৃতন কারখানাগুলো দূরে দূরে অবস্থিত—তাদের বেশির ভাগ কারখানা জার্ম্মেন সীমান্ত থেকে বহু দূর—রাশিয়ার অনেকখানি গ্রাস করেও জার্ম্মেনী তার দাঁড়াবার শক্তিন্ত করতে পারেনি।

একমাত্র সোভিয়েট রাশিয়াই যে অর্থ নৈতিক পরিকল্পনা গ্রহণ করেছে এমন নয়। এক্লেত্রে ধীরশান্তভাবে সবার আগে এগিয়ে গেছে স্থইডেন। হিটলার-শাসিত জার্ম্মেনীও তা-ই দেখিয়েছে; ১৯৩৩-এর সঙ্কটের পর জার্ম্মেনীর যন্ত্রশিল্পের পুনরুত্থান সোভিয়েট রাশিয়ার অভ্যুদয়ের চেয়েই শুধু কম উল্লেখয়োগ্য। কিন্তু সোভিয়েট রাশিয়ার বিরাট ও অভিনব অর্থ নৈতিক পদ্ধতি অর্থ নৈতিক পরিকল্পনার ক্লেত্রে তাকে একটি বিশিষ্ট আসন দান করেছে। সোভিয়েট রাশিয়া পৃথিবীকে একটি শিক্ষা দিয়েছে: দেখিয়েছে, কেন্দ্রিক পরিকল্পনালারা প্রায় শৃত্য অবস্থা থেকে বিশবছরে একটি বিরাট শৈল্পক শক্তি আবিভূতি হতে পারে। আর দেখিয়েছে সংগ্রাম ও শান্তিতে বাস্তব জীবনের মান উচুতে তোলা যায় এবং তাতে সাংস্কৃতিক অগ্রগতির পথ উন্মুক্ত হয়। ছটি য়ুদ্ধের অবকাশে এবং দ্বিতীয় বিশ্বয়ুদ্ধের সময় ব্রিটেনের বহুলোক সোভিয়েট রাশিয়াকে নৃতন সভ্যতার অগ্রাদৃত বলে মনে করেছে, অর্থ নৈতিক পরিকল্পনার ও অত্যান্য বহু ব্যাপারের নেতা বলে ভেবে নিয়েছে।

আজ আমাদের প্রায় সবাই, এমন কি আমাদের মতো যাঁরা অর্থ নৈতিক পরিকল্পনার প্রয়োজনীয়তা স্বীকার করেন এবং অর্থ নৈতিক নৈরাজ্যের চেয়ে পরিকল্পনাকে কল্যাণকর বলে মনে করেন তাঁরাও, সোভিয়েট রাশিয়ার দিকে নৈরাশ্যের দৃষ্টি নিয়ে তাকাচ্ছেন। অর্থ নৈতিক পরিকল্পনায় অগ্রগামী হয়ে তবু একদিকে রাশিয়া সামাজিক স্থ্রিচারের দিকে এগিয়ে যাচ্ছিল। অত্যাত্ম দিকে এই দেশ এবং তার সরকার বর্ত্তমান যুগ থেকে একশ বছর পিছিয়ে আছেঃ সেদিকগুলোর ছটো দিকঃ মানুষের স্বাধীনতার সম্মানদান এবং আন্তর্জাতিক সম্বন্ধ।

মানুষের স্বাধীনতা-প্রসঙ্গই প্রথম ধরা যাক। ব্যক্তিস্বাধীনতার কয়েকটি ক্ষেত্র আছে যাদের বাদ দিয়ে ব্রিটেনে আমরা জীবনকে জীবন বলে মনে করতে পারিনে। আর বৈষয়িক জীব হিসেবে আমরা বিশ্বাস করি, এই ব্যক্তিস্বাধীনতার ক্ষেত্রগুলোর নিরাপত্তার জন্মে করে করে করি রাষ্ট্রিক অধিকার অত্যন্ত প্রয়োজনীয়। আমাদের এমন একটি আইন থাকা দরকার যার জোরে বিনা বিচারে আমাদের কয়েদ থাকতে হবেনা—যার জোরে স্বৈরশক্তির বিরুদ্ধে দাঁড়ান যাবে। গুপ্ত পুলিশ থাকতে পারবে না। সংবাদপত্রের স্বাধীনতা আমাদের চাই-ই। শৈল্পিক বা রাষ্ট্রিক উদ্দেশ্যে মুক্ত দলগঠনের অধিকার থাকবে, একদল-শাসিত রাষ্ট্রবাবস্থা আমরা নামপ্ত্র করব। রাষ্ট্রনৈতিক প্রায় সব দিক থেকে সোভিয়েট রাশিয়া আজ এমন জারগায় আছে, ফরাসী বিপ্লবের আগে আমরা যেখানে ছিলাম।

রাষ্ট্রিক প্রতিষ্ঠানগুলোর ক্ষেত্রে, নাগরিক স্বাধীনতার ব্যাপারে সোভিয়েট রাশিয়ার আচ্চ অনেক কিছু শিথবার আছে, শিথাবার প্রায় কিছু নেই বলেই আমাদের মনে হয়। কিন্তু ওটা রাশিয়ার জনসাধারণের ব্যাপার; নিয়ন্ত্রিত সংবাদে যদি তারা খুদী হয়, একদল শাসিত রাষ্ট্র ও গুপ্ত পুলিশে যদি আপত্তি না থাকে, যদি এ ধরণের বন্ধন থেকে তারা মুক্ত হতে না চায় তবে তা তাদেরই অন্তিম সূচনা করবে—আমাদের নয়। কিন্তু সোভিয়েট সরকারী নীতির আরেকটি দিক আছে যাতে সবারই অন্তিম ঘনিয়ে আসতে পারে—আমাদের মনে সে তারেইই সঞ্চার হচেছ। আন্তর্জাতিক সম্বন্ধের প্রতি সোভিয়েট মনোভাবের কথাই বলছি।

ব্রিটেনের আমরা সবাই এবং সম্ভবত যুক্তরাষ্ট্রের অধিবাসীরাও ছটি যুদ্ধ থেকে এই শিক্ষা পেয়েছে যে কোনো রাষ্ট্র এমন ক্ষমতা অর্জ্জন করতে পারে না যাতে খুদী মাফিক চলা যায় এবং কোনো রাষ্ট্র পরের শান্তি উপদ্রুত না করে নিজের নিরাপত্তা রক্ষাকল্পে শক্তি সঞ্চয়ও করতে পারেনা। তাতে পারম্পরিক ভীতির ফলে একদিন না একদিন যুদ্ধ বেধে যায়। পৃথিবীর শক্তিশালী জাতিপুঞ্জ যদি নিজ নিজ স্বার্থসাধনে শক্তির প্রয়োগ করবেন না বলে সিদ্ধান্ত করেন, যদি ছোটবড় সমস্ত জাতির মধ্যে আইনের সমনিয়ম প্রতিষ্ঠায় তৎপর হন, তাহলেই শুধু শান্তির আশা আছে বলে আমাদের বিশাস।

আটলাণ্টিক সনদে আমাদের নিষ্যাদ আছে—সোভিয়েট রাশিয়াও তাতে স্বাক্ষর দিয়েছিল। সোভিয়েট রাশিয়া যে অন্তদেশে আত্মপ্রতিষ্ঠা না করবার ঘোষণার সঙ্গে আজকের দিনের কার্য্যকলাপের কি করে বনিবনাও করছে তা আমরা ভেবে পাইনে। আটলান্টিক সনদে এ ঘোষণাও ছিল যে কোনো ভূথগুবাসীর সোচ্চার ইচ্ছা ব্যতীত সে ভূথগুর কোনো পরিবর্ত্তনে রাশিয়া ইচ্ছাপ্রকাশ করবেনা—তাতে এ কথার উল্লেখ ছিল যে সমস্ত জাতিকে বলপ্রয়োগ থেকে বিরত থাকতে হবে। সন্মিলিত জাতিসজ্জকে আন্তর্জাতিক স্থবিচার ও শান্তি প্রতিষ্ঠার যন্ত্র তৈরী করার সঙ্গে জাতিসজ্জের বৈঠকে 'ভেটো' প্রয়োগের বনিবনাওও বা রাশিয়া কি করে করছে তা বুঝতে পারিনে।

অবশ্য এ কথা আমরা মনে করিনে যে সোভিয়েট সরকার আরেকটি যুদ্ধ চান।

কিন্তু আমাদের মনে হয় তুটি মহাযুদ্ধের আরো একটি শিক্ষা সে সরকার লাভ করতে পারেন নি। তা'হল যদি তুমি শাস্তি চাও তাহলে সে সব জিনিষ পাওয়ার ইচ্ছা তোমাকে ছেড়ে দিতে ইবে যা শুধু যুদ্ধ বা যুদ্ধের হুমকিতে পাওয়া যায়।

সোভিয়েট রাশিয়া কয়েকটি দিকে অক্যান্স দেশ থেকে এগিয়ে গিয়েও যে কয়েক ক্ষেত্রে অন্যান্ম দেশ থেকে পিছিয়ে আছে তাতে আশ্চর্য্য হবার কিছু নেই। অন্যান্ম দেশ সম্বন্ধেও এ কথা বলা যায়। উদাহরণত, রাষ্ট্রনৈতিক ক্ষেত্রে মান্ত্র্যের স্বাধীনতার কার্য্যকরী নিরাপত্তা বিধান করতে এবং কার্য্যক্ষম রাষ্ট্রযন্ত্রের সঙ্গে আপোষ করে প্রতিনিধিমূলক প্রতিষ্ঠান গঠন করতে ব্রিটেন অদিতীয় এবং আমার মনে হয় আজও অনেক দেশের চেয়ে অগ্রবর্তী। কিন্তু একসময়ে যন্ত্রবিপ্লবের নেতৃত্ব করে আজ আমরা যন্ত্রগঠন শিল্পে অন্যান্য দেশে থেকে পিছিয়ে আছি, তাছাড়া অন্যান্য দেশের মতো যন্ত্রোৎপাদনের জঘন্য দিকটাকে বর্জ্জন করবার উপায় আবিক্ষার করতে পারছিনে। এসব ক্ষেত্রে যুক্তরাষ্ট্র, স্মইডেন এবং আরো অনেক দেশ থেকে আমাদের অনেক কিছু শিখবার আছে।

পরস্পরের বিরুদ্ধে শক্তিসঞ্চয় না করে, প্রকৃতিকে বশে এনে এবং রাষ্ট্রিক, আর্থিক ও আন্তর্জাতিক সমস্থার সমাধান করে সমস্ত মানুষের আনন্দ বিধানের জন্যে পৃথিবীর বিভিন্ন দেশগুলোর মধ্যে একটা উদার প্রতিদ্বন্দিতা থাকা উচিত। তা করতে হলে প্রত্যেক দেশকে জ্ঞান বন্টন করে দিতে হবে, অপর থেকে শিখতে হবে, অপরকে শেখাতে হবে।

এ প্রসঙ্গে এমন একটি বিষয়ের অবতারণা করতে হচ্ছে যাতে ব্রিটেনে আমরা এবং হয়ত অন্যান্য দেশও বিশেষ তুঃখিত আছি। রাশিয়ার জনসাধারণের সঙ্গে পরিচিত হওয়া, তাদের কাছে আমাদের কথা বলা বা তাদের কথা শোনা আজ সস্তব হয়ে উঠছেনা। আমরা জানি, নিয়ন্তিত সংবাদপত্র, রেডিয়ো এবং বই-এর মারফৎ রাশিয়ার জনসাধারণকে রোজ বাইরের জগৎ সম্বন্ধে যেকথা শোনান হয় তা সত্যি হাস্থকর, অথচ সেসব থবর সংশোধন করবার আমাদের উপায় নেই; রাশিয়ার লোকরা দেশ ছেড়ে বাইরে এসে দেখতে পারেনা আমরা কেমন; আমরাও যে দেখানে গিয়ে তাদের সম্বন্ধে সত্যিকারের জ্ঞান লাভ করব তার কোনো নিশ্চয়তা নেই। রাষ্ট্রভুক্ত জনসাধারণের সঙ্গে বাইরের পৃথিবীর বিচ্ছেদ ঘটিয়ে একটি রাষ্ট্র জনসাধারণের এবং পৃথিবীর যে মহৎ অনিষ্ট সাধন করতে পারে তার পরিমাণ প্রায় যুদ্ধেরই মতো। সোভিয়েট সরকার যথন এ অপকার সাধন থেকে বিরভ হবেন, তথনই মানুষ প্রথমবারের মতো চিরশান্তির আশা করতে পারবে।

# यार्गमारा ५यम्

# মার্ক্সীয় বস্তবাদ নগেজনাথ সেনগুপ্ত

আমরা পূর্বেই বলিয়াছি যে, মার্ক্ দীয় দর্শন বস্তুবাদী দর্শন। স্তুতরাং ইহা ভাববাদী দর্শনের পরিপন্থী। দ্বিতীয়তঃ আমাদের মনে রাখ। আবশ্যক যে একটি বিশেষ ঐতিহাসিক পরিস্থিতির মধ্যে এই দর্শনের উদ্ভব হইয়াছে। শিল্পবিপ্লবের ফলে যথন মধ্যযুগীয় সমাজব্যবস্থা ধূলিসাৎ হইয়া যায় এবং তাহার ভিত্তির উপরে ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবস্থা গড়িয়া উঠে এবং ফলে সমাজ যথন ধনিক ও শ্রমিক এই চুই শ্রেণীতে বিভক্ত হইয়া পড়ে তখনই এই মার্ক্ দীয় দর্শনের আবির্ভাব হয়। ফরাদী বিপ্লব, হেগেলীয় দুন্দ্ববাদী দর্শন এবং ফয়ারবাকের বস্তবাদী দর্শন বিশেষভাবে মার্ক্ প এন্গেলসের চিন্তাধারাকে প্রভাবিত করিয়াছিল। গ্রীদের মাইলেটাসবাদী দার্শনিকগণ এবং লুসিপাস, ডিমক্রাইটাস, এপিকিউরাস প্রভৃতি দার্শনিকগণ বস্তবাদ সমর্থন করিয়াছিলেন। তৎপরে অষ্টাদুশ শতাব্দীতে ফ্রান্সে একদল বস্তুবাদী দার্শনিকের আবির্ভাব হয়। ইহাদের মধ্যে লামেট্রি, দিদেরোও ড'হলবাকের নাম বিশেষ উল্লেখযোগ্য। ইংলণ্ডের বেকন্, হবস্, লক্ প্রভৃতি বস্তবাদী দার্শনিক ছিলেন। মার্ক্সায় বস্তবাদ এবং উপরোক্ত দার্শনিকদের বস্তবাদ একরূপ নহে। মার্কদের পূর্ববত্তী দার্শনিকদের জড়বাদ যান্ত্রিক কিন্তু মার্কসীয় জড়বাদ দ্বান্দ্রিক। যান্ত্রিক বস্তুবাদের মতে এই জগৎ একটি বৃহৎ যন্ত্রের স্থায়। এই যন্ত্রের অংশসমূহের মধ্যে যে সম্বন্ধ বর্তমান তাহা বাছিক। কতকগুলি অপরিবর্তনীয় নিয়ম অনুসারে এই যন্ত্রের কার্য্য চলিয়া থাকে। জাবজগতের কর্ম্মধারাও যান্ত্রিক। প্রত্যেক জীব একটি যন্ত্র স্বরূপ। বিখ্যাত ফরাসী দার্শনিক ডেকার্ড এই যান্ত্রিক বস্তবাদের সমর্থক। তাঁহার মতে মান্তুষ ব্যতীত প্রত্যেক জীবই একটি যন্ত্র স্বরূপ। তিনি মনে করিতেন যে, সমস্ত বস্তুজগতের এবং নিম্নস্তরের জীবজগতের কর্ম্মধারা যান্তিক নিয়মে চলিয়া থাকে। ডেকার্ডের পরবর্ত্তী ফরাসী দেশীয় যান্ত্রিক বস্তুবাদীগণ মনে করিতেন যে, মানুষও একটি যন্ত্রবিশেষ। স্থুতরাং পরিণত যান্ত্রিক বস্তুবাদের মতে জগতের সমস্ত পরিবর্তনই যান্ত্রিক নিয়মে চলিয়া থাকে।

মানুষের চেতনা, তাহার চিস্তা প্রভৃতি সমস্তই বস্তুর গতির নিয়ম দ্বারা নিয়ন্ত্রিত হয়। স্থতরাং জীবনের কার্যাবলী ও মানবমনের ক্রিয়া, জীবশরীরের কার্যাবলীর দ্বারা নিয়ন্ত্রিত হয়। এই দর্শনের মতে মানবমস্তিক্ষের কার্যাবলীর দ্বারা, মানবমনের চিস্তাধারা, ভাবসমূহ, অনুভৃতি, কল্পনা প্রভৃতি নিয়ন্ত্রিত হয়। মনের কোনরূপ স্বাধীনতা নাই। এই দর্শনিয়ন্ত্রনবাদের সমর্থক। স্থতরাং এই দর্শনের চিস্তাধারা ভাষলেকটিক চিন্তাধারার পরিপন্থী। এই দার্শনিকগণ ইতিহাসের ধারাকে বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিতে দেখেন নাই।

কিন্তু ইহার পরে রসায়ণবিজ্ঞানের উন্নতির ফলে এবং পদার্থবিজ্ঞানের নূতন নূতন সত্যের আবিক্ষারের ফলে মান্নুষের চিন্তাধার। পরিবর্ত্তিত হয়। হেগেলীয় দ্বন্দ্বাদের ফলে কতিপর দার্শনিক দ্বান্দ্বিক পদ্ধতি অবলম্বন করিয়া জগতের চিন্তার ও ইতিহাসের গতি অনুসরণ করিতে প্রবৃত্ত হন। এদিকে ইংলণ্ডের বিখ্যাত বৈজ্ঞানিক ডারুইন্ ক্রমবিকাশবাদ প্রচার করায় মান্নুষের চিন্তার গতি আমূল পরিবর্ত্তিত হয়। যান্ত্রিক চিন্তাপদ্ধতির স্থলে দ্বান্দ্বিক ও ডারুইনীয় ক্রমবিকাশের চিন্তাপদ্ধতি বৈজ্ঞানিকগণ ও দার্শনিকগণ অনুসরণ করিতে প্রবৃত্ত হন। চিন্তাজগতে এই সব ঐতিহাসিক বিপ্লবের ফলে নার্শ্নীয় দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদের উদ্ভব হয়। মার্ক্,মও এন্গেলস্ বিশেষভাবে হেগেলের ও ক্যারবাকের দার্শনিক মত দ্বারা প্রভাবান্থিত হইয়াছিলেন। পরে অবশ্য তাঁহারা দেখিতে পান ডারুইনের ক্রেমবিকাশবাদ তাঁহাদের দার্শনিক মতের সমর্থক।

বস্তু চেতনার পূর্ব্বামী অথবা চেতনা বস্তুর পূর্ব্বামী, এই সমস্তা সমাধান করাই ইইল দার্শনিকের প্রধান কার্য। ভাববাদী দার্শনিকগণ বলেন চেতনাই বস্তুর পূর্ব্বামী। অন্তদিকে বস্তুবাদী দার্শনিকগণ বলেন যে বস্তুই চেতনার পূর্ব্বামী। বিখ্যাত ইংরাজ দার্শনিক বার্কলে, যে ভাববাদের সমর্থন করেন, তাহা আত্মকেন্দ্রিক (সাবজেকটিভ)। তিনি বলেন যে প্রত্যক্ষের বাহিরে বস্তুর কোন অস্তিত্ব নাই। যাহা কিছু অস্তিত্বশীল, তাহা ভাবের সমন্তি মাত্র। যে সব প্রত্যক্ষ সত্য সর্ব্বাদীসমত, তাহাই বৈজ্ঞানিক সত্য। এই সব সত্য ভগবানের চিন্তাধারা হইতে উদ্ভুত এবং মানুষ এই সব সত্যকে জানিতে পারে তাহার প্রত্যক্ষজাত ভাবধারার সাহায্যে। বার্কলে বলেন যে ভাববাদকে সমর্থন না করিলে, জগতে নিরীশ্বরবাদের প্রাত্তিব ইইবে এবং সমাজে নানারূপ উচ্চুজ্জলতা দেখা দিবে। লক্ যদিও বস্তুর অস্তিত্ব স্থীকার করিয়াছেন তথাপি তিনি বলেন যে ইহা অজ্ঞেয়। হিউম্ও এই অজ্ঞেরবাদের সমর্থক। তিনিও প্রত্যক্ষবাদী দার্শনিক। তাহার মতে অভিজ্ঞতার বাহিরে কোনরূপ বাস্তবস্তার অস্তিত্ব সম্বন্ধে আমাদের জ্ঞান নাই। তিনি বলেন যে জগৎ মানবের প্রত্যক্ষজান, ভাব ও কল্পনাসমূহের সমন্তি মাত্র। হিউমের দর্শনকেও অজ্ঞেরবাদ বলা যাইতে পারে। বিখ্যাত ইংরাজ বৈজ্ঞানিক হাক্স্লিও এই অজ্ঞেরবাদের সমর্থক। তিনি বস্তুর অস্তিত্ব স্বীকার করিলেও বলেন যে জ্ঞামরা উহার শ্বজ্ঞেরবাদের সমর্থক। তিনি বস্তুর অস্তিত্ব স্বীকার করিলেও বলেন যে জ্ঞামরা উহার স্বিত্তি প্রতির স্বাকার করিলেও বলেন যে জ্ঞামরা উহার স্বিত্তি স্বিত্তির বলেন যে জ্ঞামরা উহার স্বিত্র আত্তির স্থাকার করিলেও বলেন যে জ্ঞামরা উহার স্বিত্তির স্বিত্তির বলেন যে জ্ঞামরা উহার স্বিত্তির স্বিত্তির বলেন যে জ্ঞামরা উহার স্বিত্তি স্বিত্তি বলেন যে জ্ঞামরা উহার স্বিত্তির স্বিত্তির স্বিত্তির স্বিত্তির স্বিত্তির স্থিত স্বালির স্বাল্য স্বিত্তির স্বিত্তির স্বিত্তির স্বিত্তির স্বিত্তির স্বিত্তির স্বিত্তির স্বিত্তির স্বিত্তির স্বিত্তি স্বিত্তির স্বি

বাস্তব স্বরূপ জানি না। ক্যাণ্ট, হিউমের প্রত্যক্ষবাদের এবং জার্মান দর্শনের প্রজ্ঞানবাদের সমন্বয় করিয়া এক নৃতন অজ্ঞেয়বাদের (এগনষ্টিসিজ্জিম) সমর্থন করিয়াছেন। তিনি প্রত্যক্ষকে করিয়াছেন জ্ঞানের ভিত্তি এবং প্রজ্ঞানকে করিয়াছেন জ্ঞানরাজ্যের নিয়ামক। প্রজ্ঞান আপনার নিয়ম অনুসারে প্রত্যক্ষলর জ্ঞানকে শৃদ্খলাবদ্ধ করে। জ্ঞান প্রত্যক্ষের সীমার মধ্যে আবদ্ধ। বাস্তবসতা প্রত্যক্ষের কারণ। কিন্তু এই বাস্তবসতা অজ্ঞেয়। ভাববাদী হেগেল কি প্রকারে তাঁহার মূলভাবের সাহায্যে জগতের ক্রমবিকাশের ধারা বর্ণনা করিয়াছেন, তাহা আমরা পূর্ব্বেই দেখিয়াছি।

এন্গেল্স্ অজ্ঞেয়বাদকে 'লাজুক বস্তবাদ' বলিয়াছেন। তিনি বলেন যে অজ্ঞেয়বাদী দার্শনিকগণ বস্তুর অস্তিত্ব স্বীকার করিতে চাহেন না। কারণ বস্তুবাদ স্বীকার করিলে ভাহাদিগকে ভাববাদ ছাড়িয়া দিতে হয় এবং অপ্রিয় সত্যের সম্মুখীন হইতে হয়। কিন্তু ভাববাদী দার্শনিকগণ স্থিতিশীল দার্শনিক এবং বৈপ্লবিক সভ্যকে ভাঁহারা দুরে ঠেকাইয়া রাথিতে চান। এন্গেলস্ বলেন যে কোন খাগুদ্রব্যকে আম্বাদ করিলেই, উহার স্বরূপ জানা যায়। মানুষ চিন্তা করার পূর্কে কাজ করিয়া থাকে এবং তাহার **ক**র্মাজীবন হইতেই সে বস্তুর স্বরূপ জানিতে পারে। ব্যবহারই জ্ঞানের নির্দ্ধারক। নিম্নস্তরের জীবগণ ব্যবহারের সাহায্যেই বস্তুর সত্তা জানে। তাহারা চিন্তার দ্বারা বস্তুর নির্দ্ধারণ করে না। দ্বিতীয়তঃ আমরা দেখিতে পাই যে আমাদের অভিজ্ঞতার সাহায্যে আমরা যে জ্ঞান লাভ করি সেই জ্ঞান সুশৃঙ্খলিত হইলে আমরা উহার উপর নির্ভর করিয়া কাজ করিলে আশামুরূপ ফল পাইয়া থাকি। তৃতীয়তঃ আমরা চিন্তার সাহায্যে যে সব ভবিষ্যদ্বাণী করিয়া থাকি তাহা অনেক সময়ই ফলবতী হয়। বৈজ্ঞানিক চিন্তা বস্তুর অন্তিত্ব স্বীকার না করিয়া পারে না। কারণ এই চিন্তার ফলে জগতে বহু বৈপ্লবিক পরিবর্ত্তন ঘটিয়া থাকে। পরমানুবাদ অথবা আধুনিক ইলেক্ট্রনবাদ গ্রহণ করিয়া বৈজ্ঞানিকগণ মানবজ্ঞানকে স্থাসঙ্গত করিতে পারিয়াছেন এবং ইহার সাহায্যে জগৎ-ব্যাপারের ঘটনাসমূহকে ব্যাখ্যা করিতে সমর্থ হইয়াছেন।

জগদিতিহাসের ধারা অনুসরণ করিয়। মার্ক্সীয় দার্শনিকগণ বস্তুবাদের সমর্থন করিয়াছেন। তাঁহারা দেখাইয়াছেন যে চিস্তা বিধেয়, উদ্দেশ্য নহে এবং বস্তুই চিস্তার উদ্দেশ্য। বস্তুজগৎ হইতেই চিস্তার উদ্ভব হইয়াছে এবং এই জগতের ধারা অনুসরণ করাই চিস্তার কার্যা। এক সময় ছিল যখন জগতে কোনও জীব ছিল না। বস্তুজগতের পরিবর্ত্তনের ফলে জীবনের উদ্ভব হইয়াছে এবং জীবের ক্রমবিকাশের ফলে বৈজ্ঞানিক ও দার্শনিক চিস্তার উদ্ভব হইয়াছে। মানুষের প্রত্যক্ষ জ্ঞানের মূলে আছে শরীরের উপর বাছবস্তুর প্রভাব এবং তাহার ফলে মস্তিক্ষের আলোড়ন হয়। মস্তিক্ষ ক্রিয়া হইতেই স্বর্বপ্রকার জ্ঞানের উদ্ভব। এই জ্ঞান-দর্পনের সাহায্যে এবং আমাদের

ব্যবহারিক জীবনের সাহায্যে আমরা বাহ্যবস্তুর স্বরূপ জানিয়া থাকি। মার্ক্ দীয় দার্শনিকগণ ডায়লেক্টিক্ পদ্ধতি অবলম্বন করিয়া এই সত্যে উপনীত ইইয়ছেন যে যদিও বাহ্যবস্তুর ও শরীরের ক্রিয়া হইতে মানসিক বৃত্তির উদ্ভব ইইয়াছে, তথাপি মনের এমন একটি স্বকীয় সত্তা ও গুণ আছে, যাহা বাহ্যবস্তুতে ও মানবশরীরে দেখা যায় না। ইহা ইইতে এই সত্যে উপনীত হওয়া যায় যে সংখ্যা গুণে পরিণত হয়। শরীর যেরূপ মনের উপর ক্রিয়াশীল, মনও সেইরূপ শরীরের উপর ক্রিয়াশীল। তাই মামুষ বিজ্ঞানের ও দর্শনের সাহায্যে জগতের পরিবর্ত্তন সাধন করিতে পারে। স্কুতরাং মার্ক্ দার্শনিকগণ মনের স্বতন্ত্র অন্তির স্বীকার করায় তাঁহারা নিয়তিবাদী দার্শনিক নহেন। আধুনিক মনোবিজ্ঞানও বস্তুবাদের সমর্থক। হাক্স্লীও বলিয়াছেন যে মনের ক্রিয়া সম্বন্ধে জ্ঞান লাভ করিতে ইইলে মানবের মন্তিক্ষ-ক্রিয়ার সাহায্য গ্রহণ করা অপরিহার্য্য। আধুনিক মনোবিজ্ঞান একটি বিশেষ স্থান অধিকার করিয়াছে। বাহ্যবস্তু কি প্রকারে শরীরের উপর ক্রিয়া করে এবং ইহার ফলে কি প্রকারে মানবমস্তিক্ষ আলোড়িত হয় তাহা না জানিলে মনের বৃত্তি সমূহের স্বরূপ উপলব্ধি করা অসম্ভব। পরিক্ষণমূলক মনোবিজ্ঞান শারীরিক ক্রিয়ার সঙ্গের মানসিক ক্রিয়ার কি সম্বন্ধ সেই বিষয়ে বিশেষভাবে আলোচনা করিয়া থাকে।

আমরা সাধারণভাবে বস্তবাদের আ**লো**চনা করিলাম। এখন <mark>আমরা ঐতিহাসিক</mark> বস্তবাদের আলোচনায় প্রবৃত্ত হইতে পারি। আমাদের বস্তবাদ সম্বন্ধে কয়েকটি প্রধান কথা মনে রাখা আবশ্যক।

- (১) বাহাসত্তা অথবা প্রকৃতি চেতনার পূর্ব্বগামী।
- (২) প্রাণহীন বস্তু, জীবজগৎ ও মন একে অন্তের সঙ্গে অচ্ছেত্ত সম্বন্ধে আবদ্ধ।
- (৩) প্রকৃতি ও মন, এই উভয়ের মধ্যে ঐক্য থাকিলেও ইহাদের মধ্যে পার্থক্যও আছে: ইহারা অভিন্ন নহে।
- (৪) ভাববাদী দার্শনিকগণের অনেকে অহং-সর্বস্ববাদী। তাহারা 'আমি'কে স্বীকার করে, কিন্তু 'তুমি'কে স্বীকার করে না। কিন্তু বস্তবাদী দার্শনিকগণ বলেন যে 'আমি' ব্যতীত 'তুমি' এবং 'তুমি' ব্যতীত 'আমি' থাকিতে পারে না। ইহারা পরস্পর সম্বন্ধযুক্ত। 'আমি' অত্যের কাছে 'তুমি'। 'আমি' আমার মনোবৃত্তি সম্বন্ধে সচেতন, কিন্তু অন্যের কাছে 'আমি' একটি শরীরমাত্ত।
- (৫) শরীর হইতে মনের উদ্ভব হইলেও মন শরীরকে ও বাহ্যবস্তুকে নিয়ন্ত্রিত করিতে পারে। মনের স্বাধীন দত্তা আছে।

ক্যারবাক্ হেগেলের ভাববাদের সমালোচন। করিয়াছেন সত্য, কিন্তু তাঁহার ঐতিহাসিক দৃষ্টি ছিল না। তিনি মনে করিবেন যে মানবের সারসন্তার ভিত্তির উপর, বিজ্ঞান, দর্শন, ১২—২

শিল্প, সাহিত্য, রাষ্ট্র ও সমাজ গঠিত হয়; কিন্তু তাঁহার এই সারসতা হইল অপরিবর্ত্তনীয়।
ইহা হইল সেই গুনসমূহ যাহাতে সমস্ত মানুষের ভিতরে ঐক্য বর্ত্তমান। ইহা মানব
জাতির অপরিবর্ত্তনীয় সাধারণগুণ। মার্ক্ বলেন যে মানুষের সারসতা অপরিবর্ত্তনীয়
নহে। উহা সামাজিক সম্বন্ধের অথবা সমাজের আর্থিক সম্বন্ধের পরিবর্ত্তনের সঙ্গে পরিবর্ত্তিত
হয়। মার্ক্ সই প্রথম বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি অবলম্বন করিয়া ইতিহাস বিজ্ঞান রচনা করেন।
তাঁহার চিন্তাপদ্ধতি ছিল ডায়লেকটিকাল এবং তিনি যে ইতিহাস বিজ্ঞান রচনা করেন,
তাহা ঐতিহাসিক বস্তুবাদ নামে পরিচিত। মার্ক্ স বলেন যে পদার্থবিজ্ঞান যে প্রকার
বস্তুজগতের নিয়ম সম্বন্ধে আমাদিগকে জ্ঞানপ্রদান করিতে পারে সেইরূপ সমাজবিজ্ঞানও
আমাদিগকে সমাজগতির নিয়ম সম্বন্ধে বৈজ্ঞানিক জ্ঞান দিতে পারে। সমাজ সম্বন্ধে এইরূপ
জ্ঞান লাভ করিতে হইলে দ্বান্দ্বিক পদ্ধতি অবলম্বন করা আবশ্যক।

মার্ক্সীয় ঐতিহাসিক বস্তবাদের মূলকথা হইল এই যে ধনোৎপাদনের শক্তির দারা মান্ধ্রের সামাজিক অথবা আর্থিক সম্বন্ধ নিয়ন্ত্রিত হয়। যুগে যুগে এই ধনোৎপাদনের শক্তির পরিবর্ত্তন ঘটিয়া থাকে, ইহার ফলে সমাজশরীরেরও পরিবর্ত্তন ঘটে। দ্বিতীয়তঃ আমাদের মনে রাখা আবশ্যক যে সমাজের আর্থিক সম্বন্ধের ভিত্তির উপর গড়িয়া উঠে সামাজিক ও রাষ্ট্রিক বিধিব্যবস্থার। তৃতীয়তঃ আমাদের মনে রাখা আবশ্যক যে মান্ধ্রের চিন্তাজ্বগৎ তাহার বিজ্ঞান, দর্শন, শিল্প, সাহিত্য, ধর্ম্ম, তাহার রাষ্ট্রিক ধারণা প্রভৃতি সমাজের আর্থিক সম্বন্ধ ও সমাজের বিধিব্যবস্থার দ্বারা নিয়ন্ত্রিত। কারণ এই বিধিব্যবস্থার দ্বারা মান্ধ্রের মানসিক বৃত্তি, ভাব ও কল্পনা নিয়ন্ত্রিত হয় এবং মান্ধ্রের মনোবৃত্তি হইতেই তাহার চিন্তাধারার উদ্ভব। স্ক্রোং মার্ক্স বলেন যে সামাজিক সন্তার দ্বারা সামাজিক চিন্তা নিয়ন্ত্রিত। মার্ক্সের এই ঐতিহাসিক মত বস্তবাদী।

মার্ক্সীয় দার্শনিকগণ ইতিহ্নাদের পর পর চারটি যুগের কথা বিশেষভাবে উল্লেখ করিয়াছেন।

- (১) প্রাচীন এশিয়ার সামাজিক ব্যবস্থা।
- (২) পুরাকালীয় দাস-প্রথা-প্রচলিত সমাজব্যবস্থা।
- (৩) মধ্যযুগীয় জায়গিরদারী সমাজব্যব<del>ত্</del>যা।
- (৪) আধুনিক ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবস্থা।

অবশ্য মার্ক্ দার্য দার্শনিকগণ বলেন যে চতুর্থ পর্য্যায়ের দমাজব্যবস্থা অতিক্রম করিয়া মান্ত্র্য সমাজব্যবস্থা স্থাপন করিবে।

এন্গেলস্, মরগানের সমাজ বিজ্ঞান পাঠ করার পর, তাঁহার 'সম্পত্তি, পরিবার এবং রাষ্ট্রের উত্তব' নামক স্থবিখ্যাত পুস্তক রচনা করেন। এই পুস্তকে তিনি দেখান যে আর্থিক

ব্যবস্থার পরিবর্ত্তনের দঙ্গে দঙ্গে সমাজব্যবস্থার পরিবর্ত্তন ঘটিয়াছে। পুরাকালে অর্থের উপর সকল মামুষের সমান অধিকার ছিল। এই সমাজ ছিল সাম্যবাদী। অর্থোৎপাদন ব্যবস্থা ছিল সরল ও সহজ। স্ত্রীপুরুষ উভয়েই সমানভাবে অর্থোৎপাদন করিত। স্থতরাং ইহাদের মধ্যে কোনও বৈষম্য ছিল না। কিন্তু পরে অর্থোৎপাদন ব্যবস্থা জটিল হওয়ান্ন সমাজে বৈষম্য দেখা দেয়। পশুপালন, কৃষিকার্য্য প্রভৃতি ব্যাপারে পুরুষ স্ত্রীলোকদের অপেক। অধিকতর দক্ষতা প্রদর্শন করে এবং ইহার ফলে পুরুষের অধিকার বাড়িয়া যায়। বিশেষ প্রাচীন সমাজে সম্প্রদায়ের সঙ্গে সম্প্রদায়ের যুদ্ধ সর্ব্বদাই লাগিয়া থাকিত। এই যুদ্ধ ব্যাপারেও পুরুষেরা স্ত্রীলোকদের অপেক্ষা অধিকতর শক্তিশালী হওয়ায় তাহারা সমাজে প্রাধান্য লাভ করে। পুরুষদের ভিতরে যুদ্দকার্য্যে যাহারা অর্থোৎপাদনে বিশেষ দক্ষতা প্রদর্শন করে, সমাজে তাহাদের অধিকার বাড়িয়া যায়। অর্থোৎপাদনের যন্ত্রসমূহের পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে সমাজশরীরে বৈষম্য উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পায়। ইহার ফলে মামুঘের ব্যক্তিগত সম্পত্তির অধিকার স্বীকৃত হয়। সমাজে যাহারা থাকে নিঃস্ব, তুর্বল ভাহারা সর্ব্বপ্রকার সম্পত্তির অধিকার হইতে বঞ্চিত হয়। স্ত্রীলোকেরা আপনাদের স্বাধীনতা হারাইয়া পুরুষের হাতের পুতুল হইয়া পড়ে। ব্যক্তিগত সম্পত্তি রক্ষা করার প্রয়োজনে পরিবারের উদ্ভব হয়। ব্যক্তির সম্পত্তি পরিবারের গণ্ডীর মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকে। ব্যক্তির সম্পত্তির উপর সমাজের আর কোনও অধিকার থাকেনা। এই ব্যক্তিসম্পত্তি রক্ষা করার জন্য গড়িয়া উঠে রাষ্ট্রব্যবস্থা। রাষ্ট্র, আপনার শক্তির দ্বারা ব্যক্তিস্বার্থরক্ষার উপযোগী আইন প্রস্তুত করে এবং উহা সমাজশরীরে প্রয়োগ করে। এন্গেলস বলেন যে রাষ্ট্রশক্তি প্রযুক্ত হয় জোর করিয়া কোনও একটি সমাজ ব্যবস্তা রক্ষা করার উদ্দেশ্যে। এই বিশেষ সমাজব্যবস্থার দারা মামুষের চিন্তাধারা নিয়ন্ত্রিত হয় এবং তদমুরূপ সাহিত্য, শিল্প, ধর্ম্ম, দর্শন প্রভৃতির উন্তব হয়। এন্গেল্সের মতে শ্রেণী-বৈষম্যই হইল রাষ্ট্রের উদ্ভবের প্রধান কারণ এবং পশুবলের সাহায্যে এই বৈষম্য রক্ষা করাই রাষ্ট্রের প্রধান কার্য্য। তাই এন্গেলস্ বলেন যে জগতে আবার যথন সামাবাদী সমাজ গঠিত হইবে তথ্ন আর রাষ্ট্রের আবশ্যকতা থাকিবে না। রাষ্ট্রের অন্তিত্ব তথন বিলুপ্ত হইবে। সমাজতান্ত্রিক সমাজে মানুষ কর্তৃত্ব করিবে বস্তুর উপরে, মান্তুষের উপরে নহে।

মার্ক্সীয় দার্শনিকগণ দেখাইয়াছেন যে বিভিন্ন যুগে সমাজব্যবস্থার মূলে ছিল বিভিন্ন রকমের ধনোৎপাদনের ব্যবস্থা। প্রাচীন এশিয়ার ধনোৎপাদনের ব্যবস্থামুসারে তৎকালীন এশিয়ার সমাজ গঠিত হইয়াছিল। প্রাচীন গ্রীস, রোম ও অভাত স্থলে দাসপ্রথার ভিত্তিতে সমাজব্যবস্থা গড়িয়া উঠিয়াছিল। কারণ তৎকালীন ধনোৎপাদনের জন্ম এইরূপ ব্যবস্থা উপযোগী ছিল। দাসেরা পণ্য দ্রব্য উৎপাদন করিত এবং স্বাধীন নাগরিকগণ রাষ্ট্রচালনা ও সংস্কৃতির উন্নতির কার্য্যে ব্যাপৃত থাকিত। জ্ঞান-বিজ্ঞানে স্বাধীন নাগরিকদের একচেটিয়া অধিকার ছিল। প্রাচীন ভারত-সমাজ্ঞেও আমরা দেখিতে পাই যে কেবল ব্রাক্ষণের এবং ক্ষত্রিয়ের রাষ্ট্র-চালনার ও জ্ঞানচর্চার অধিকার ছিল। মার্ক্সীয় দার্শনিকগণ বলেন যে এইরূপ সমাজব্যবস্থার মূলে ছিল তৎকালীন অর্থোৎপাদন ব্যবস্থা।

জায়গিরদারী সমাজে ভূমিদাসদের কতকটা স্বাধীনতা ছিল বটে, কিন্তু সে সমাজেও যথেষ্ট শ্রেণী-বৈষম্য ছিল। তৎকালীন সমাজব্যবস্থা, তৎকালীন অর্থোৎপাদন-ব্যবস্থার উপযোগী ছিল। এই যুগে ধনোৎপাদনের যন্ত্রসমূহ, দাসযুগের ধনোৎপাদনের যন্ত্রসমূহ হইতে উন্নততর ছিল। জারগিরদারদের হাতে সম্পূর্ণ ভূম্যধিকার থাকায় তাহারাই ছিল রাষ্ট্রের পরিচালক। জ্ঞানচর্চ্চার স্থবিধা তাহারাই পাইত। কি প্রকারে জায়গিরদারী ব্যবস্থার বিলোপ সাধিত হয় এবং কি প্রকারে জায়গিরদারী সমাজের স্থলে ধনতান্ত্রিক সমাজ গড়িয়া উঠিয়াছে এ সম্বন্ধে আমরা 'কাল্পনিক ও বৈজ্ঞানিক সমাজতন্ত্রবাদ' নামক অধ্যায়ে আলোচনা করিয়াছি। এ স্থলে উহার পুনরালোচনা নিপ্রয়োজন মনে করি।

মার্ক্ ও এন্গেল্স্ বিশেষভাবে ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবস্থার ভিত্তি ও স্বরূপ সম্বন্ধে আলোচনা করিয়াছেন। তাঁহাদের পরে মার্ক্ সীয় সমাজবৈজ্ঞানিকগণ পূর্বেতন সমাজব্যবস্থা সমূহের আর্থিক ও বাস্তব ভিত্তি সম্বন্ধে আলোচনা করিয়াছেন এবং এখনও এইরূপ আলোচনা করিতেছেন। অবশ্য মার্ক্ স্ ও এন্গেল্স্ এই আলোচনা পদ্ধতির স্বরূপ নির্দারণ করিয়া গিয়াছেন।

প্রেখানভ্ 'মার্ক্সীয় দর্শনের মূল সমস্তা' নামক পুস্তকে প্রমাণ করিতে চেষ্টা করিয়াছেন যে সঙ্গীত, নৃত্য, কাব্য, শিল্প প্রভৃতিরও বাস্তব ভিত্তি আছে। তিনি বলেন যে অর্থোৎপাদন কার্য্যে নানার্র্য়ণ স্থানংবদ্ধ শারীরিক ক্রিয়ার আবশ্যকতা আছে। অর্থোৎপাদন করিতে মামুষের নানারূপ শরীর চালনা করিতে হয় এবং এইরূপ কার্য্য হইতে সঙ্গীতের অথবা ছন্দের ধারণা জন্মে। সঙ্গীত, নৃত্যকলা, কাব্য, শিল্প প্রভৃতি ছন্দের ধারণার উপর নির্ভরশীল। ইহাদের বিভিন্ন রূপ বিভিন্ন আর্থিক পরিস্থিতির উপর নির্ভরশীল। এই সম্বন্ধে যাহারা বিশেষ জ্ঞান লাভ করিতে চাহেন তাহারা প্রেথানভের উপরোক্ত পুস্তক পাঠ করিতে পারেন। ঐ পুস্তকে অস্থান্য যাহারা এই সম্বন্ধে আলোচনা করিয়াছেন তাঁহাদের নামের ও মতের উল্লেখ আছে।

আর ছুই একটি কথা বলিয়াই আমরা এই অধ্যায়ের আলোচনা শেষ করিতে পারি। অনেক বাস্তববাদী ঐতিহাসিক বলেন যে মানবের অর্থোৎপাদনের কর্ম্মধারার ও সমাজব্যবস্থার মূলে আছে ভৌগোলিক পরিস্থিতি। ইহা সত্য যে ভৌগোলিক পরিস্থিতির দারা মামুষের কর্মধারা বহুল পরিমাণে নিয়ন্ত্রিত হয়। কিন্তু মার্ক্সীয় দার্শনিকদের মতে এই ভৌগোলিক পরিস্থিতির উপর অত্যন্ত জোর দেওয়া অনাবশুক। কারণ আমরা দেখিতে পাই যে ভৌগোলিক পরিস্থিতির পরিবর্ত্তনের গতি মন্থর। কিন্তু সামাজিক পরিস্থিতির পরিবর্ত্তনের গতি উহা অপেক্ষা বহু গুণে বেগবান। একই ভৌগোলিক পরিস্থিতির মধ্যে অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থার বিভিন্নতার ফলে নব নব সমাজব্যবস্থার উত্তব হয়। তদ্যতীত আমরা দেখিতে পাই যে বিভিন্ন ভৌগোলিক সমাবেশের ভিতরে একই প্রকার সমাজব্যবস্থা গড়িয়া উঠে। আবার কোন কোন বাস্তববাদী ঐতিহাসিক বলেন যে লোকসংখ্যা ব্রাস-বৃদ্ধির সঙ্গে সমাজব্যবস্থা পরিবর্ত্তিত হয়। মার্ক্সীয় দার্শনিকগণ বলেন যে জনসংখ্যার উপর সমাজব্যবস্থা সম্পূর্ণ নির্ভরশীল নহে। ইহারা ভৌগোলিক পরিস্থিতির ও জনসংখ্যার গুরুত্ব অবশ্য স্বীকার করেন, কিন্তু ইহারা বলেন যে সমাজব্যবস্থা প্রধানতঃ ধনেৎপাদনের ব্যবস্থার দারা নিয়ন্ত্রিত।

সর্ববাই আমাদের মনে রাখা আবশ্যক যে যদিও মানুষের চিন্তাধারা সামাজিক ব্যবস্থার দ্বারা নিয়ন্ত্রিত, তথাপি এই সামাজিক চিন্তাধারা আবার সমাজব্যবস্থার পরিবর্ত্তন করিয়া থাকে। সমাজব্যবস্থা ও সামাজিক চিন্তাধারার মধ্যে পারস্পরিকতা-সম্বন্ধ বর্ত্তমান। আমরা এই সম্বন্ধে পূর্ব্বেই আলোচনা করিয়াছি। সেইজন্যই মার্ক্ স্ বলেন যে জ্বগৎকে কি প্রকারে পরিবর্ত্তিত করিতে হইবে তাহা নির্দ্ধারণ করাই দার্শনিকদের প্রধান কার্য্য।

## আসমুদ্র

#### জেমস্ জয়েস্

অ্যান্ডিনিউতে সন্ধ্যা ছড়িয়ে পড়ছে—জানালায় বসে তাই দেখছিল ও। মাথাটা জানালায় পদ্দার গায়ে হেলান'—ওকে ক্লান্ত দেখাচ্ছিল।

ত্থেএকজন লোকের চলাকেরা। শেষ বাড়িটার একজন হয়ত বাড়ি কিরে এলো; কংক্রীটের উপর তার জুতোর শব্দ বাজছে, তারপর নূতন লাল বাড়িটার সামনে কয়লার শুঁড়োতে মরমর আওয়াজ---সবই শুনতে পাচ্ছে ও। ওখানে একটা মাঠ ছিল আগে, ছেলেবেলায় খেলতে যেত ওখানে। তারপর বেলফাস্টের এক ভদ্রলোক এসে মাঠটা কিনে নিলেন, বাড়ি তৈরী করলেন, ওদের মেটে-রংএর ছোট বাড়িটার মতো নয়, ঝকঝকে ছাদ-অলা, ইটের চমৎকার একখানা বাড়ি। অ্যাভিনিউর বাচ্চা ছেলেমেম্প্রেলো সবাই খেলত ও মাঠটায়—'ডেভিন'রা, 'ওয়াটার'রা, 'ডন'রা, খোঁড়া 'কেউ'টাও—আর ওরা ভাই-বোনরা! আর্নেট খেলতে যেতনা—বড় হয়ে গিয়েছিল তাই। কালোকাটার লাঠিটা ছাতে নিয়ে বাবা প্রায়ই মাঠে যেতেন ওদের খুঁজতে—বাচ্চা 'কেউ' বাবাকে দেখলেই টেটিয়ে উঠত। তবু তখন ত ওরা বেশ ভালোই ছিল। বাবা এতোটা খারাপ হয়ে ওঠেননি তখনও—তাছাড়া মাও তখন বেঁচে ছিলেন। তা যেন অনেকদিনের কথা; ও আর ওর ভাইবোনরা বড় হয়ে উঠেছে তারপর—মা মারা গেছেন। তিজ্জি ডানও মারা গেছে— ওয়াটাররা ইংল্যাণ্ডে ফিরে গেছে। বদ্লে গেছে সব। আর স্বার মতো ও-ও চলে যাচ্চে এখন—বাড়ি ছেডে চলে যাচেছ।

বাড়ি! ঘরের চারদিকে তাকাল ও। পরিচিত আসবাবগুলোর উপর চোথ বুলিয়ে আনলে। একটানা কতো বছর সপ্তাহে একবার করে ঝেড়েপুছে রেখেছে ও এগুলোকে! কোথেকে যে এতো ধূলো এসে জড় হত! এতো চেনা যাদের সঙ্গে আর ও তাদের দেখতে পাবেনা! কোনোদিন কি ভাবতে পেরেছে ও এসন ছেড়ে ছুঁড়ে দিয়ে একদিন চলে যাবে! কিস্তু কি আশ্চর্যা এ-ক'বছরেও ত ও-পুরুৎঠাকুরের নামটা জানা হয়নি—ঈশরজানিত মার্গারেট মেরি আলাককের কাছে দিব্যি-করা কথাগুলোর রং চং এ প্রতিলিপির পাশে—ভাঙ্গা হারমোনিয়ামটার উপরে—দেয়ালে ঝুলান' আছে তাঁর হলদে ফটোগ্রাফথানা। বাবার সঙ্গে ইক্কুলে পড়েছেন তিনি। অতিথি অভ্যাগত কাউকে ফটোটা দেখালেই তিনি বলে উঠতেন: "মেলবোর্ণে আছে দে এখন।"

চলে খেতে রাজি হয়েছে এ—বাড়ি ছেড়ে চলে খেতে। ঠিক হল কি? প্রশ্নটাকে উলেট-পাল্টেও দেখতে চেষ্টা করেছে। বাড়িতে ত তবু মাথা গুঁজবার একটু ঠাঁই ছিল—ছিল খাবার জায়গা—ছিল যাদের জড়িয়ে ওর জীবন, তারা। অবশ্য খাটতে হয়েছে ওকে খুব—বাড়িতেও, চাকরিতেও। প্রোসের্বি ওরা যথন জানবে একটি ছেলের সঙ্গেও পালিয়ে গেছে—কি বলবে তখন? হয়ত বলবে, বোকা মেয়ে! বিজ্ঞাপন দিয়ে ওরা ওর জায়গায় আরেক জনকে নিয়ে নেবে। মিদ্ গ্যাভেন খুব খুদী হবেন! খোঁচানই ছিল তাঁর চিরকেলে অভ্যাস—বিশেষ করে শুনবার কেউ থাকলেত কথাই ছিলনা।

"মিস্ হিল্—দেখছনা এঁরা সব দাঁড়িয়ে আছেন?"

"মুখ অমন গোমরা করে থেকোনা, মিদ্ হিল্—দোহাই ভোমার!"

কিন্তু অঞ্চানা দূর দেশে—নতুন বাড়িতে আর এ ইতিহাস নয়! ও তথন বিয়ে

করেছে—ও, ইভলিন। লোক তখন তাকে সমীহ করবে। মায়ের মতো অবস্থা নিশ্চয়ই হবেনা তার। এখন পর্যান্ত-এই উনিশ বছর বয়সেও তার ভয় হয় বাবা কখন মারতে আদেন! বুক যে তার ধড়ফড় করে—তার কারণইত তাই। তিনি ত আগে তার দিকে ফিরেও তাকান নি-কারণ সে মেয়ে, নজর ছিল তাঁর হ্যারি আর আর্ণেষ্টেরই উপর। পরে তিনি তাকে শাসাতে স্বরু করেছিলেন, বললেন—মা মরে গেছেন বলেই তার প্রতি তাঁর একটা কর্ত্তব্য আছে। আর এখনত তার পাশে দাঁড়াবার কেউ-ই নেই। আর্ণেফ মারা গেছে—হ্যারি করে গীর্জ্জা সাজানোর কাজ, প্রায়ই গাঁয়ে গাঁয়ে থাকতে হয় তাকে। তাছাড়া প্রত্যেক শনিবার টাকা নিয়ে খিটিমিটি অকথ্য অসহ হয়ে উঠেছে। সমস্তটা মাইনেই—সাত শিলিং-- দিয়ে আসছে সে আজ পর্যান্ত, হ্যারিও পাঠাচ্ছে যা পারে তাই কিন্তু বাবা একটি পাই পয়স। দেবেন না। তিনি বলেন, সব বাজে খরচ করছে না কি সে—তার মাথাই নেই কাজেই রাস্তায় ছুঁড়ে ফেলে দেবার জন্মে ত আর তিনি তাঁর কষ্টাৰ্জিত টাকা তার হাতে সঁপে দিতে পারেন না আর আসল কথা হল শনিবার রাত্রিতে তিনি ভালো থাকেন না। শেষটায় দেন তিনি টাকা আর জিজ্ঞেস করেন রবিবারের খাবার কেনবার মতলব আছে কি না। বাজার করতে বেরোতে হয় তাকে তাড়াতাড়ি— কালো চামড়ার ব্যাগটা শক্ত মুঠোতে ধরে খাবারের বোঝা নিয়ে ভীড় ঠেলে বেশি রাত্রিতে বাড়ি ফিরে আসে। ঘরের কাজকর্মে তুর্দ্ধান্ত খাটতে হয়—তুটো বাচ্চাকে রাখা হয়েছে তার তত্ত্বাবধানে — নিয়মিত তাদের ইস্কুলে পাঠাতে হয়—খাবার তৈরী করে দিতে হয়। বড়ো পরিশ্রম—কঠিন জীবন—কিন্তু একে পেছনে ফেলে যাবার আগে এখন মনে হচ্ছে. এর সবটুকুই যেন আবাঞ্ছিত নয়।

ফাকের দক্তে সুরু হবে এখন নতুন জীবন। মায়া মমতা আছে ফ্রাকের—আছে পৌরুষ—খোলা মন! রাত্রির নৌকোয় তার সঙ্গে পালাতে হবে—তারপর ব্যুনোস আয়ারে গিয়ে ঘর বাঁধবে তারা—স্বামী আর স্ত্রী। প্রথম যখন ফ্রাকের সঙ্গে দেখা হল—দে দিনটি স্পষ্ট মনে আছে তার। সদর রাস্তার উপরে একটা বাড়িতে থাকত ফ্রাক্ষ—দে বাড়িতে যাতারাত ছিল তার। মাথার উচু ক্যাপটা পেছন দিকে টেনে গেটে দাঁড়িয়ে ছিল ফ্রাক্ষ—তামাটে মুখের উপর চুলগুলো ঝাঁপিয়ে পড়েছে। তারপর তাদের জানাশুনো হয়ে গেল। রাজ বিকেলে স্ত্রোসের বাইরে তার সঙ্গে দেখা করতে যেত ফ্রাক্ষ—তাকে বাড়ি অবধি পৌছে দিত। ফ্রাক্ষ তাকে বোহেমিয়ান গাল নাটকটা দেখাতে নিয়ে গেছে, থিয়েটারের একটা অনভ্যস্ত কোনায় ফ্রাক্কের পাশাপাশি বসে থেকে নিজেকে খানিকটা উচু মনে হয়েছে তার। গান এতা ভালোবাসে ফ্রাক্ষ—গায়ও একটু একটু নিজে। লোকরা জানত যেতারা প্রেমে পড়েছে—আর ফ্রাক্ক যথন তাকে একজন-নাবিকের-সঙ্গে-প্রেমে-পড়া একটি

মেরের গান শোনাত খুদীতে খানিকটা বিত্রতই হয়ে পড়ত যেন দে। মজা করে তাকে পিপেন্স' নলে ডাকত ফ্রাঙ্ক। একটি ছেলেকে পাওয়ার প্রথম অরুভূতিটা ছিল তার মনে শুধু একটা উত্তেজনার মতে। তারপর সূরু হল ভালো লাগা। ফ্রাঙ্কের মনে মজুত ছিল যতো সব দূর দেশের গল্ল। মাসে এক পাউত্ত মাইনেতে একটা কানাডা-গামী জাহাজে ডেক-বয় হিসেবে স্থক্ক করেছিল দে কাজ। যে-যে জাহাজে গিয়েছে সে একটি-একটি করে তাদের নাম বলত—বলত জাহাজে যতো রকম কাজ আছে তার কাহিনী। ম্যাগেলান প্রণালী দিয়ে গেছে তারা— হুর্দ্ধি প্যাটাগোনিয়ানদের গল্প করত সে। বলত, ব্যুনোস আয়ার থেকে পুরোনো দেশে এসেছে সে ছুটির ক'টা দিন কাটিয়ে যেতে। ইভলিনের নাবা সব জানতে পেরেছিলেন —নিষেধ করে দিয়েছিলেন তাকে ফ্রাঙ্কের সঙ্গে আলাপ করতে।

"এসব জাহাজী ছোকরাদের আমি চিনি—' বলেছিলেন তিনি।

একদিন তিনি ঝগড়াও করলেন ফ্রাঙ্কের সঙ্গে, আর তারপর তার সঙ্গে ইভলিনকে লুকিয়ে দেখা করতে হত।

আ্যাভিনিউতে সন্ধ্যা গাঢ় হয়ে আসছে। তার কোলের উপর চিঠি ছুটোর সাদা আভা ঝাপসা দেখাচ্ছে। একটি চিঠি হ্যারিকে লেখা—আরেকটি বাবাকে। আর্লেষ্টকেই বেশি ভালোবাসত ইভলিন, অবশ্য হারিকেও ভালোবাসে। বাবা তার ইদানীং বুড়ো হয়ে চলেছেন—লক্ষ্য করছিল ইভলিন—তাকে না পেয়ে অসহায় হয়ে পড়বেন। একেক সময় তাঁকে মনে হয় চমৎকার মানুষ। কিছুদিন আগেও, একদিন যখন অসুস্থ হয়ে ছিল ইভলিন, তিনি ভূতের গল্প পড়ে শুনিয়েছেন তাকে, রুটি সেঁকে দিয়েছেন আগুনের তাপে বসে। আরেক দিন, মা তখন বেঁচে ছিলেন, হাউথের পাহাড়ে তারা সবাই পিকনিক করতে গিয়েছিল। মায়ের উড়নিটা দিয়ে ঘোমটা পরেছিলেন বাবা ছেলেমেয়েদের হাসাবার জন্মে।

সময় এগিয়ে আসছে, তরু মাথাটা জানালার পর্দার গায়ে হেলিয়ে চুপচাপ বসে আছে ইভলিন। দূরে রাস্তায় কোথায় একটা অর্গ্যান বাজছে। স্বরটা সে চেনে। আশ্চর্য্য, আজ রাত্রিতেই কিনা ওটা ভেসে এলো মায়ের কাছে তার শপথের কথা সারণ করিয়ে দিতে! মায়ের কাছে শপথ করেছিল ইভলিন, যতোদিন সে পারে এই ঘরদোর সামলে রাখবে। মায়ের অস্থখের শেষ রাত্রিটার কথা মনে পড়ে তার, হলঘরের ওপাশে অন্ধকার বন্ধ ঘরটাতে সে ছিল—একটা ইতালীয় ব্যথার স্কর বেজে চলেছিল বাইয়ে—তা-ই শুনছিল ইভলিন। বাজিয়েকে বিদেয় করে দেওয়া হয়েছিল ছ'পেনি দিয়ে। মনে আছে তার, রোগিণীর ঘরে ফিরে এসে বাবা বলেছিলেন: "ওটা এসে জুটেছে এখানে!"

মায়ের জীবনের করুণ ছবিটা মনের উপর ভেসে উঠল তার—অত্যস্ত সাধারণ, আত্মত্যাগের জীবন। তাঁর মৃত্যুর সময়কার কণ্ঠ যেন বেজে উঠল তার কানে—শিউরে উঠ্ল ইন্সলিন। একটা ভরের তাড়া থেয়ে সোজা হয়ে দাঁড়িয়ে গেল। পালাবে। নিশ্চয় পালাবে দে। ফ্রাঙ্কই বাঁচাতে পারে তাকে। তাকে জীবন দিতে পারে—আর দিতে পারে হয়ত ভালোবাসাও। সে বাঁচতে চায়়। চায়না অসুখী হতে। সুখী হবার অধিকার তার নিশ্চয়ই আছে। ফ্রাঙ্ক তাকে জড়িয়ে ধরবে—মিশে থাকবে সে ফ্রাঙ্কের শরীরে—ফ্রাঙ্ক তাকে বাঁচাবে।

নর্থ-ওয়াল ষ্টেশনের চলস্ত ভীড়ের মধ্যে দাঁড়িয়েছিল ইভলিন। ফ্রাঙ্ক তার হাত ধরে আছে—ফ্রাঙ্ক যা বল্ছিল ভাও সে শুন্ছে—বারবার প্যাসেজের কথা বলে যাচ্ছিল ও। থাকি লটবহর নিয়ে সৈন্থরা ভর্ত্তি করে কেলেছে ষ্টেশন। ঘরের চওড়া দরজার ভেতর দিয়ে জাহাজের কালো ছায়াটা চোথে পড়ছে—জেটির দেয়ালে ঘেঁসা, আলোর বিন্দু আঁকা। ফ্রাঙ্কের কথার জবাবে কিছুই সে বললে না—সমস্ত মুখটা যেন ফ্যাকাসে, ঠাণ্ডা হয়ে গেছে মনে হল। বিপন্ন মন তার বিমৃত্ভাবে ঈশরের শরণ নিল—আমাকে পথ দেখাও—বলে দাও কি করব। কুয়াশার ভেতর থেকে জাহাজের দীর্ঘ আর্ত্তনাদ বেজে উঠল। আজ্ব যদি যায়, কাল তবে ব্যুনোস্ আয়ারের পথে ফ্রাঙ্কের সঙ্কে সমুদ্রে ভেসে চলবে সে। প্যাসেজ বৃক করা হয়ে গেছে। তার জন্মে ফ্রাঙ্ক যা করেছে তারপর কি আর সে পেছনে হটে যেতে পারে ? হুর্ভাবনায় গা-বমি করতে লাগল তার, নিঃশব্দ আকুল প্রার্থনায় ঠোঁটগুলো অবিরত নডতে লাগল।

ঘণ্টা বেজে উঠল—যেন তারই বৃকের উপর। ফ্রাঙ্কের শক্ত মুঠো অমুভব করলে দে হাতে।

"এসো **।**"

বুকের চারদিকে পৃথিবীর সমস্ত সমুক্ত যেন ছল্কে উঠ্ছে—ফ্রাঙ্ক তাকে ভেতরে টেনে নিতে চায়—ডুবিয়ে দিতে চায়। ছুহাত বাড়িয়ে সে লোহার রেলিং শক্ত করে চেপে ধরল।

"এসো !"

না-না-না! অসম্ভব। কিপ্তের মতো হাতের মুঠো শক্ত হয়ে এলো রেলিং-এর উপর। একটা যন্ত্রণার কান্না ছড়িয়ে দিল সে সমুদ্রের দিকে।

"ইভলিন! ইভি—'

ফটকের বাইরে চলে এসে ফ্রাক্ক ভাকতে স্থক করল তাকে। এগিয়ে যাবার জন্মে চীংকার চলল তার পেছনে—তবু সে ভাকতে লাগল ইভলিনকে। তার দিকে শাদা মুখে তাকিয়ে রইল ইভলিন—অনড়—অসহায় জন্তুর মতো। চোখ তার ভাষাহীন—সেখানে প্রেম নেই, নেই বিদার সম্ভাষণ বা পরিচয়ের আভাস।



# ব্যর্থ সুধীরকুমার গুপ্ত

এক দীমান্তের পারে এখনো তেমনি জেগে রয়
প্রতিকৃল দীমান্তের ভয়।
পুরানো যে পৃথিবীর মাটি আর আকাশের রূপ
হৃদয়ের পটে নানা আকাজ্জার নানা রতে কোটে,
এত প্রেম বুকে নিয়ে তবু তার সকল প্রয়াস
আবার রক্তাক্ত হয়ে ওঠে।
জানিনা সে সব প্রেম মুখোমুখি আবার হঠাৎ
কী ব্যর্থতা ঢাকার আশায়
মৃত্যুর স্তর্ধতা পেতে চায়!
যে ঘ্লার প্রেমে রূপান্তয়
আবার সে ফিরে ঘূলা হয়;
এবার সার্থক প্রেমে জল্বার আসে কি সময় ?

## ইতিহাস অজয় মিত্র

কোন দিন আকাশের দৃত এসে মেঘে মেঘে ছেয়ে দেবে নাকি বৈশাথের রৌজদগ্ধ দিন, এনে দেবে অনাবাদী মাঠে মাঠে জীবনের গান আর ফদলের ভ্রাণ
আর ভরে দেবে নাকি
শত শত জীবনের চরম বিলাস ?
কোন এক হেমস্তের ঘুমভাঙা ভোরে
দিগন্তের জনহীন প্রান্তরের দিকে চেয়ে চেয়ে
মনে মনে উজ্জীবিত হয় দেখি
অর্থহীন অপরূপ অন্তুত জিজ্ঞাদা—
যেন কোন অতীতের অভ্রাণের ধানক্ষেত হতে
সুগন্ধ হাওয়ার স্রোত ছুঁরে যায়
চেয়ে থাকা চোথের তারায়।

মাঝে মাঝে মনে হয় তবু নিদ্রানীল সমুদ্রের বহুবর্ষ পারাপার শেষে হয়তো একটি ভোরে জেগে যেন দেখি মিলে গেছে আকাশের নীলিমায় বহুদূর বিস্তারিত প্রাস্তরের শস্তশ্যামলিমা আর দেখি— গ্রাক ভাস্কর্যের মতো খৃষ্টপূর্ব মান্ত্র্যেরা চলাফেরা করে ফের হলুদ ধানের ক্ষেতে আলে-খালে নদীটির নীল জল ঘিরে যেন কোন এক শতাব্দীর তুঃস্বপ্নের ছায়া কালো মেঘ উড়ে গেছে মুহুর্তের ইশারায় দৃশ্যলোকে থেকে (কী আশ্চর্য তখন কী মনে হবে নাকি এই সব স্বস্থদেহী উচ্চন্ধন্ধ প্রাণী কোনদিন ছিলো মৃত বুভুক্ষু কংকাল!) সময়ের ইতিহাসে আঁকাবাঁকা পর্যটন শেষে সেই সব আগাছার ভরা মাঠে ঘাটে

দোনালী রেখায় আঁকা মার্গনিষ্ঠ শক্তের সীমানা
পৃথিবীর এখানে ওখানে—
সেই সব মারাত্মক ত্রুভিক্ষের ঝড়ে
নিরাশ্রয় কোন এক পাথি
হয়তো আবার এসে শিষ দিয়ে যাবে
সেই সব পৌরানিক নির্জন প্রান্তরে
আর বুঝি এনে দেবে জীবনের রূপরসম্বাদ
অথবা কেবল শুধু
পরিহাদ-পর্যু দন্ত হবে
এই সব পরিণত হৃদয়ের মননবিলাদ।

#### অবশেষ

#### আশীষকুমার বর্মণ

বিনয়বাবু বিশ্রামের জীবন যাপন করছেন।

চাকরীর বছরগুলো কাটিয়ে এসে পেনসান-ভোগীতে পদার্পণ করেছেন। প্রথম প্রথম বেশ লেগেছিল এই নিরবচ্ছিন্ন নিক্রিয়তা; বেশ আরাম করে উপভোগ করতেন এই নিবিদ্ধ নিশ্চিয়তা।

ক্রমে কেমন ত্রঃসহ হয়ে উঠল। সময় কাটতে চায় না। কিছু একটা করতে হয় জীবনে, ক্রিয়াই জীবনের লক্ষণ, এটা উপলব্ধি করতে থাকেন তিনি।

অথচ তাঁর কী করার আছে? তিনি কী করবেন ভেবে ভেবে আর খুঁজে খুঁজে পেলেন না তার ঠিক ঠিকানা। পড়াশুনোর অভ্যেস তাঁর নেই; লেখালেখি ঐ আফিসের ফাইল পর্য্যস্তই; চিঠি লেখাই ওঁর এক বিরাট বিড়ম্বনা। বাড়ীতে বাগানও নেই যে মাটি কুপোবেন, ফুল ফলাবেন, ফল ফলাবেন। আর ধাঁই করে যে রাজনীতিতে নেমে যাবেন সে সাহসও নেই; পেন্সানটা পান এবং বয়সও ওঁর বেশী। ব্রীজ্ব খেলা জাহারমে যাক, ভটাকে উনি চিরটাকাল শাপ দিয়ে দিয়ে শেষ করে দিতে চেয়েছেন।

তবু জুটে যায় কাজ। জুটে ঠিক যায় না, জড়িয়ে যায়। স্বভাবের আঁতে-আঁতে জড়িয়ে যায়।

উনি সংসার দেখাগুনো করতে লাগেন। ম্যানেজ করেন যত আন্ম্যানেজেবল্দের ! আর চাকরটার উপর ভয়ানক সন্দেহ হয়। ঐ মিন্মিনেটার উপর; ভিজে মাসুষ্টিকে!

স্ত্রীকে বলেন--রামের লক্ষণটা দেখেছো ?

ন্ত্ৰী সবিস্ময়ে কিছুক্ষণ চেয়ে থাকেন, বলেন-কী বলছ!

- —বললাম যা শুনুতে পেলে না ?
- —শুনলাম তো, বুঝলাম না।
- —আমি কী খুব হেঁয়ালী করে বললাম?
- —বল্লে সোজ-সোজ। কটা কথা, কিন্তু অর্থ যার খুঁজে পেলাম না।
- —চোখ বুজে থাকলে কোনো দিন পাবেও না।
- জ্রী নিশ্চুপ! জানেন কিছু বলা মানে কথা বাড়ান, স্বামীর রাগ বাড়ান।
- আজকাল ওর লক্ষণটা কেমন চোরা-চোরা—বিনয়বাবু বলেন—রীতিমত সিনিপ্তার !
  তবুও স্ত্রী নিরুত্তর ! নয় রইলেনই। চোখ বুজেই থাকুন উনি, চুপ করেই থাকুন;
  তাই বলে বিনয়বাবু নিজে তা পারেন না। আর নিজে তিনি চুপ থাকেনও না।
  অনাহতভাবে এগিয়ে আসেন যখন-তথন।
- —কতো বললে এক পো রুই ছ' আনা! জ্রীকে চাকরটার হিসেব দেয়া শুনে বিনয়বাবু উঠে আসেন চেয়ার থেকে।
  - —আজে।
  - —আজে! ছ'আনা!!
  - —হাঁ। হাঁা, বলছে তো ছ'আনা! স্ত্রী চটে ওঠেন।
  - —বলছে তো আমিও শুনছি, কিন্তু.....
  - किन्नु की ? ভ्यानक वित्रक मानाय छी देशस्त्रीत खत्र—वन वन किन्नु की ?
  - —বলছি কিন্তু মফঃস্বলেও ছ'আনা ?
  - आक्रकाल ठाफित्करे वष्ड नाम । ताम नीह्यद वदल।
  - বড় দাম! এ যে একেবারে গলায়…
  - —তুমিই হিসেব নাও, আমি চলি। স্বামী শেষ করার আগেই হৈমন্তী বলে ওঠেন।
- আঃ, চট কেন অমন চট করে, আমিই নয় বাচ্ছি; কিন্তু·····ভিনি ধীরে ধীরে চলে বান। বেশ অনিচছা তাঁর যাবার জঙ্গীতে।

উনি চলে গেলে রামকে হৈমন্তী বলেন—কিছু মনে করিদ্নে, বুড়ো হয়ে মাথার আর কিছু নেই।

বোঝান—তুই তো সবই জানিস্ তোকে আর কী বলব।

সাস্ত্রনা দেন —তোরও গুরুজনের মতই তো, ছুটো নয় বল্লেনই, তাই বলে তুই কিছু মনে করবি ?

রাম একটু বোকা বোকা হাদে। একটু অপদস্ত অপদস্ত।

তবু শেষ নেই অভিযোগের, সন্দেহের। বিনয়বাবু কেবল খুঁজছেন ছেঁদা। যেন রেঁদা দিয়ে কুরে-কুরে তিনি বার করবেন ছেঁদা; তাই তাঁর শপথ, অঙ্গীকার।

- —শুনছো ? কেমন লঘু পায়ে এসে কেমন লঘুস্বরে বিনয়বাবু একদিন হৈমস্তীকে ডাকেন।
  - শুন্ছি বল। উল বুনতে বুনতে হৈমন্তী বলেন।
  - —আমার দোনার বোতামগুলো দেখেছো ?
  - —কেন, ডেসিংটেবিলে নেই ?
  - —না! বিনয়বাবুর মুখে কেমন চাপা উত্তেজনা।
  - —নেই তার মানে !
  - —নেই মানে নেই।
  - —ভালো করে দেখেছো তো ?
  - —তোমার কী মনে হয়?
  - —মনে-হওয়া-হুইর কী আছে, জিগ্যেদ করছি; তুমিও করতে।
- —আমি বলব কী তুমি স্বরং গিয়ে ভাখো। মন্তী উঠে আসেন, ড্রেসিং টেবিল দেখেন, খোঁজেন।
  - —কী, এখন বুঝ ছো তো <u>?</u>

মন্ত্রী ব্যক্তভাবে খুঁজতে খুঁজতে বলেন—কী বুঝবো ?

- —এখনো তা বুঝলে না!
- **-की** वृत्र(वा-की?
- —বা এতো দিন ধরে বল্ছি তা ঠিক।

মন্তী বিরক্ত দৃষ্টি হেনে অন্য ঘরে থুঁজতে যান।

আর বিনয়বাবু হাঁকেন-রামরতন।

রাম আস্তে আস্তে এসে দাঁডায়, বলে—কিছু বলছেন ?

তীত্র দৃষ্টি রেথে তার মুখের উপর বিনয়বাবু কিছুক্ষণ চুপ; তারপর বলেন – হাা। তুমি শোবার ঘরে কখন গেছিলে ?

- --সকালে।
- **—হ**ঁ. কী করতে ?
- —মা-কে ডাকতে।
- —মা ছিলেন সেথানে ?
- -- 제 1
- —অশ্য কেউ?
- —কেউ না।
- —তুমি ঘরের মধ্যে কতক্ষণ ছিলে?
- —মা নাই দেকিয়াই বাইর আইসাছিলাম।
- আর কেউ ও ঘরে গেছিল গ
- —জানিনি।
- —জান-না! ডেুসিং টেবিলে আমার সোনার বোতাম ছিল কোথায় গেল, জান ? আর পারে না রাম; মুখ তার বেগুনি হয়ে আসে, কোনোক্রমে বলে—আন্তের না।
- —না—জান না !
- --- 레 I
- —ফের না : মিথ্যুক-পাজী—চো .....
- আঃ, কী করো, এই তো বোতাম। মন্তীর স্বর। আর সে স্বর উত্তেজনায় হিম-হাওয়ার মত এসে লাগল। অথর্ব হয়ে গেলেন একেবারে বিনয়বাবু।

প্রথম প্রথম এমন হলে রাম কালো হয়ে যেত। ভয়ানক কণ্ঠ বোধ আর অপমান বোধ করত। মস্তী কী করে দামলে-দামলে ছিলেন ভাই টিকে ছিল দে; নইলে দেই দব প্রথম আঘাতেই ভেগে যেত। চোর বলে তাদের বংশে কেউ কোনো দিন অপমানিত হয় নি। চুরি তারা জীবনের নিম্নস্তরের লোকে করে বলে জানত, বিশাস করত। নিজেরা চুরি করা তো দূরের কথা, চুরি যারা করে তাদের তারা ঘেনা করত।

অমন সংবেদনশীল রামকে কম ঝকি করে মন্তীকে রাখতে হয় নি। কম সামাল দিতে হয় নি। পুতৃপুতৃ করে রাখা নয়, অস্থায় হলেই স্থন্দর স্বাভাবিক ভাবে অস্থায়টাকে মানিম্নে নিতে হয়েছে; স্নেহে সহজ্জাপে ঢেকে দিতে হয়েছে।

তু'একবার নয়, বস্তু-বস্তুবার। কতো সময় কতো কোণ থেকে যে হুর্যোগ এসেছে তার অস্তু নেই। আর এসেছে এবং আসে তাঁর কাছেই।

- কী-রে অমন মুখ গোম্ড়া করে দাঁড়ালি কেন? প্রশ্ন করার আগেই অবশ্য মন্ত্রীর জানা থাকত কেন দাঁড়িয়েছে।
- মেকে ছাড়িয়া ছান। ভার-ভার মুখে রাম বলত। মস্তী বুঝুতেন আসন্ধ বিপদ। একদিকে এই সভ্যবান চাকর অন্থাদিকে ঐ উদ্ভট লোকটি! মাঝে উনি কী করেন—কী করেন: ভগবান! আচ্ছা যন্ত্রণান্ন পড়েছেন। সে লোকটিকে নিয়েও নিরুপায়, তাঁকে কিছুতেই সহু করতে পারেন না; আর এদিকে…

এর আর কী দোষ; মস্তী ভেবে পান না।

— (म की, की इल ? **अवर**भार वर्तन।

কিছুক্লণ রাম চুপ, পরে জড়ান গলায় বলে—বাবু মোকে চোর কইলেন, মোর। অমন কাজ কক্ষণো করি নাই।

— আহা-হা, কেন তুই পাগলের কথা শুনিস্ ? বাব্র পাগ্লামীর জয়ে তুই আমায় কট্ট দিবি, বিপদে ফেলবি ?

রামের ঐথানেই তুর্বলভা, সে ঐথানেই চুপ করে যায়।

ইদানীং কিন্তু রাম আর তেমন লজ্জা—অপমান বা স্থালা অনুভব করত না অমন আহেতুক অপবাদেও। বরং ক্রমশঃ কেমন হয়ে উঠল। বাজার নিয়ে পথে আসতে আসতে বুক তুরতুর করত; বেশী দরের মাছটার হয় তো দাম কমিয়ে দিত তু-এক আনা, অহ্য জিনিসের মূল্যে দেটা পূরণ করে নিতো তু-চার পয়সা করে।

এসে হয় তো হিসেব দিল—আধ সের মাছ আট আনা। এনেছে বদিও পাঁচ সি'কে সের। কিন্তু কেনার সময়ই ভয় ভয় করেছিল, মনে হয়েছিল, দামটা বড্ড বেশী, বড্ড অবিশাস্ত বাবুর কাছে।

তা হোক: তথন আবার কেমন একটা মনে-মনে ভরদা পেত, সাস্ত্রনা আর সরলতা পেত মাছটা বাস্তবিকই ভালো দেখে। কিনে নিয়ে কিন্তু আশ্বস্ততা আস্তে আস্তে ভুর-ভুর করে উড়ে যেত: ভীরুতা ছায়াচ্ছন্ন করে ফেলত মন।

অনেক সময় খুচরো টাকা প্রসা এদিকে ওদিকে ছড়ান-গড়ান দেখে তুলে নিয়ে দিয়ে আসার জন্মে হাত বাড়িয়ে হঠাৎ হুর্দ্ধবিভাবে বিচলিত হয়ে পড়েছে। আর বিচলিত হয়ে আরো বিবশ হয়ে গেছে প্রাণমন—পিছনে যখন দেখেছে বাবুকে।

—কী হল, অমন ভূত দেখার মত চম্কে উঠলি কেন? বাবু বলেন। কিছুক্রণ জ্বি-তালু-মালু সব কিছু আড়ষ্ট কাঠ হয়ে থাকে রামের। তারপর প্রায় মরে গিয়ে বন্ধ হয়ে আসা স্বরে বলে—কিছু নয়, এমি। — হাঁ। রাম ঘর ছাড়তে ছাড়তে বলে। আর বেরিয়ে গিয়ে যেন পা চলে না ।
নিথর হয়ে যায়ঃ সমস্ত শরীর ঝিমঝিম করতে থাকে।

বহুবার মায়ের রাত্রে বালিশোর-তলায়-রাথা হার দেখেও সে গিয়ে সে কথা বলেনি, তেমি থাকতেই দিয়েছে। হারটা নিয়ে হয় তো গোঁজাথাঁজি হয়েছে বিস্তর, এন্ডার বকা-ঝকা।

- কোথায় যে আজকাল জিনিষপত্তর ফেল তার ঠিক নেই! বাবু বলেছেন ব্যস্ত হয়ে, বিরক্ত হয়ে।
- —জিনিষপত্তর ফেলি মানে? তোমার সংসারের কটা জিনিস কোথায় গেছে, শুনি? মন্ত্রীর অসন্তোষ অত্যন্ত তীক্ষ হয়ে ফোটে।

বলেন—শুধু শুধু অমন বলবে না বলে দিচ্ছি যখন তখন। তোমার সব কিছু যদি উচ্ছন্নেই দিলাম তো আমাকেই আবার সব কিছু দেখাশুনো করতে হয় কেন ? এবার থেকে আমি কিছু পারব না—সোজা কথা! মন্ত্রী অনেকগুলো কথা বলেন, অনেকখানি উষ্ণতা সেগুলোয়।

অবশেষে পাওয়া গেছে অবশ্য হার খোঁজাথুঁজির পর পরিশ্রান্ত হয়ে। তব্ও বলেনি রাম সে যে জানে হার কোথায় সে কথা।

এক অশান্ত সন্তর্পণে সে থাকত।

তাছাড়া চোর শুনলে তেমন চমকে উঠত নাঃ ব্যাপারটা কেমন জানি গায়ে মাথো-মাথো হয়ে গেল, সয়ে গেল।

আর তেন্নি মন নিয়ে সে একদিন দেখল টেবিলে খোলা আংটি। গুছিয়ে রাথার জন্মে হাত বাড়িয়ে একটা শব্দে তুরস্তভাবে বিপর্য্যয় হয়ে হাত সরিয়ে নেয় রাম। বুকের মধ্যে অসহা অস্থিরতা কাঁপতে থাকে তোলপাড করে।

পরমুহূর্ত্তে, চকিতে সব দিক চেয়ে অকস্মাৎ টুক্ করে সে সেই আংটি তুলে লুকিয়ে নিয়ে লঘু পায়ে দেখান থেকে সরে গেল।

# আধুনিক সভ্যতায় ধর্মের স্থান

#### অনিলকুমার বন্দ্যোপাধ্যায়, এম-এদ্-সি

আধুনিক সভ্যতা কোন কোন প্রাচীনপন্থীর কাছে ধর্মালেশ বলে অনুভূত হলেও আজকের সভ্য জগতে ধর্মের স্থান আছে কিনা সে সম্বন্ধে কোন প্রশ্নই উঠতে পারে না কিংবা কোন সংশয়ও থাকতে পারে না। র্যাণ্ডেলের ভাষায় 'man is incurably religious'. ধর্মপ্রবণতা মিশে আছে তার রক্ত-স্রোতে তার অস্থি-মজ্জার। সমাজে তথা সভ্যতার প্রাণ হল যে ধর্ম সে ধর্মের বেড়াজাল থেকে মানুষ মুক্ত হবে কেমন করে? মানুষের মন সবসময়েই কোন না কোন ধর্ম্ম-বাখ্যাকে আঁকড়ে ধরবার প্রয়াসী, একটা অবলম্বন তার চাই-ই। তাই আধুনিক বৈজ্ঞানিক সভ্যতায় যন্ত্রশিল্পের যুগে ঈশ্বর ও ধর্ম্ম-সম্বন্ধে যদিও পুরাতন ধ্যান-ধারণাগুলি একে একে ভেঙে ভেঙে পড়ছে তথাপি তার অন্তরলোকে সে স্থি করে চলেছে নূতন ধর্ম ও নবীন দেবতার। কী সেই ধর্ম্ম? কোথায় তার স্থান ? কতথানি সম্ভাবনা তার মধ্যে রয়েছে আত্ম-গোপন করে?

সভ্যতার সঙ্গে ধর্মের সম্বন্ধ অবিচ্ছেন্ত। তার রূপ পরিবর্ত্তনের সঙ্গে সঙ্গে ধর্মেরও রূপান্তর ঘটতে থাকে। তাই সূচনায় যে ধর্মেকে মানুষ বরণ করে নিয়েছিল, আজকের নূতনতর পারিপার্শ্বিকতায় প্রগতিশীল ক্রমোন্নীত জীবনে সে ধর্ম্মের প্রাচীনস্টুকু বজায় না থাকলে বিস্মিত বা ক্ষুণ্ণ হওয়ার প্রয়োজন নেই। কোন সময়ে কী ধর্ম্ম ছিল এবং কেনই বা তা প্রবর্তিত হয়েছিল এ নিয়ে গবেষণা করতে হবে না। বিশেষ বিশেষ জাতির বিশেষ বিশেষ প্রয়োজনগুলি অনুভব করে চিন্তাশীল দার্শনিক ও মহাপুরুষ কর্ত্বক বিশেষ বিশেষ সময়ে বিশেষ বিশেষ ধরণের ধর্ম্ম প্রচারিত হয়ে এসেছে। এই ধর্ম্মের মূলে অবশ্য যীশুষ্ট, শ্রীচৈত্ব্য প্রভৃতি মহাপুরুষগণের ব্যক্তিগত দূরদর্শিতা এবং কৃতিত্বই প্রধান, কারণ তাঁরা হৃদয়বীণার ঠিক তারটিতেই ধ্বনি ভুলতে সক্ষম হয়েছিলেন।

আজকের ধর্ম এমন এক যুগদন্ধির পর্য্যায়ে এসে দাড়িয়েছে যেখানে মান্ত্র্যের পূর্ব্বেকার চিরপুরাতন বিশাস এবং ধ্যানধারণা বৈজ্ঞানিক বিপ্লবে ছিন্নভিন্ন হয়ে মিলিয়ে গেছে। আজকের ধর্ম এমন এক অবস্থার মধ্য দিয়ে চলেছে যেখানে আগামীকাল সে-ধর্ম কোন রূপ পরিগ্রেহ করবে সে সম্বন্ধে দৃঢ়ভাবে কোন কিছু বলা যায় না। আমরা শুধু জানি বিরাট পরিবর্ত্তন সংসাধিত হয়ে চলেছে, ভারই সঙ্গে সংহতি বজায় রেখে চলতে হবে আজকের এবং আগামীকালের ধর্মকে।

বিংশ শতাকীর সভ্যতা—মানুষের আধুনিক বুদ্ধিবৃত্তি ও চিন্তাধারা ধর্মকে করছে চ্যালেঞ্জ। আধুনিক সভ্যতাজনিত এই ইন্টেলেকচ্যুয়াল চ্যালেঞ্জকে ধর্ম আজ কোনক্রমেই উপেক্ষা করতে পারে না—তাকে তার সম্মুখীন হতেই হবে। আধুনিক সভ্যতা প্রশ্ন করে, পরমাণু বোমার যুগে মানুষ যে অমিতশক্তির অধিকারী হতে চলেছে তার চেম্নেও কি বেশী শক্তি আছে কোন কল্লিত ঈশ্বরের ? এই প্রশ্ন অতি সাধারণ কিন্তু অতিশয় ভ্রমাত্মক। ধর্মের কথা বলতে গিয়ে ঈশ্বরকে নিম্নে টানাটানি করতে হবে কেন ? সামাজিক আদর্শবাদ তথা নীতি এবং প্রেম যা ধর্মের প্রাণ এবং মূল্মন্ত্র তা কোনদিনই কোন সভ্যতা থেকে দূরে থাকতে পারে না। পরম কারুণিক ঈশ্বরের সৃষ্টি যে যুগে হয়েছিল সেই যুগে বিজ্ঞানের

বালাই ছিল না। আজকের প্রাকৃত বিজ্ঞান যদিও ঈশ্বরকে স্বর্গচ্যুত করে মানুষকে এই বিশ্বের নিভৃত সৌন্দর্য্যে একক পরিব্রাজক বলে নির্দেশ করে তথাপি অভি-আধুনিক সমাজ-বিজ্ঞানের কল্যাণে জানা যায় কেমন করে এবং কেনই বা সেই স্বর্গবাদী দেবতার স্ষ্টি হয়েছিল। এই সমাজ-বিজ্ঞানই আবার ধর্ম্মের পুনঃপ্রতিষ্ঠা করেছে, প্রমাণ করে দিয়েছে যে, ধর্ম্ম হল মানব জীবনের অপরিহার্য্য অঙ্গ। ধর্ম্মের ভিত্তি পুরাকালের ধারণামুযায়ী রহস্তময় প্রদেশ থেকে অপস্ত হয়ে মাসুষের মধ্যে তার আস্তানা পেতেছে। তাই উনবিংশ শতাব্দীর স্থায় আর কোন বৈজ্ঞানিক বিপ্লবের আন্দোলনে সেই স্থদৃঢ় ভিত্তিতে কোন অমুকম্পন জাগবে না। নৃতত্ত্ব, জাতি-তত্ত্ব, সমাজবিজ্ঞান ও মনোবিজ্ঞান স্বস্পাষ্ট্রপ্রপে প্রতিপন্ন করেছে যে, দেবতার জন্মে ধর্মা তৈরী হয় নি—ধর্মা শুধু মামুষেরই জন্মে। ধর্মা শুধু সেই মানুষেরই জন্মে যে মানুষ অন্তিম্বিহীন কল্পনা মাত্র নয়, প্রত্যক্ষ এবং বাস্তব ধর্মা শুধু সেই মনের জন্মে যে মন চিন্তাশীল, ধর্মা শুধু সেই হৃদয়ের জন্মে যে হৃদয় অনুভৃতিশীল, ধর্ম শুধু সেই আত্মার জন্মে যে আত্মা উচ্চাভিলাধী। যে নৃতন এবং অনস্ত বিশের অবগুণ্ঠনখানি বিজ্ঞান উল্মোচিত করে দিয়েছে সেই বিজ্ঞান-জগৎ থেকে যদি কোন ধর্ম-প্রবণ ব্যক্তি দূরে সরে থাকতে চান এই ভেবে যে সে-জগতে ধর্ম্মের অবলোপ ঘটেছে, কিংবা এই ধারণার বশবর্তী হয়ে যে ধর্মা ও বিজ্ঞান পরস্পার বিপারীতধর্মী, তাহলে আমরা তাঁকে উপরোক্ত সমাজবিজ্ঞানগুলি একবার অমুশীলন করতে অমুরোধ করি। তিনি দেখে আনন্দিত হবেন সেই একই বৈজ্ঞানিক প্রক্রিয়া এবং দৃষ্টিভঙ্গী মানুষেরই মধ্যে সকল ধর্মের ভিত্তি ও উৎস নির্ণীত করেছে।

আধুনিকতম বিজ্ঞানগুলির দঙ্গে যিনি যত পরিচিত হবেন তিনি ততই দেখতে পাবেন বিজ্ঞানই ধর্মের প্রকৃত উৎদ নিরুপণ করেছে, বিজ্ঞানই মানুমের ধর্মামুভূতিকে দর্বপ্রথম স্বীকার করে নিয়েছে এবং ধর্মপ্রথণতাকে চেষ্টা করেছে অল্রান্ত পথে পরিচালিত করতে। তিনি দেখতে পাবেন ব্যক্তিবিশেষের কোন বিশেষ "Scientific world view" বা বিজ্ঞানসম্মত ধারণার সঙ্গে ধর্মের কোন বাধ্যতামূলক সংস্রব নেই। He comes to see that religion is a way of life, not a kind of belief or a particular organization, and so he seeks to live "the life that is life indeed". ধর্ম কোন বিশেষ ধরণের বিশাস এবং প্রতিষ্ঠান মাত্র নয়,—ধর্ম হল জীবনের একটা ধারা একটা পথ একটা উদ্দেশ্য যা মানুষের আবেগময় এবং কর্ম্ময় জীবনকে নৈতিক এবং আধ্যাত্মিক উচ্চতার শীর্ষদেশে অধিরোহণ করতে সাহায্য করে—যাকে আগ্রয় করে মানুষ বাঁচার মত বাঁচতে পারে।

মাসুষ উর্দ্ধ এবং অধঃস্থলের যে কোন এক প্রান্তভাগে ( extremes ) বিচরণ করে।

আকাশচুমী কামনার বশবর্তী হয়ে সে কথনও নিজেকে মনে করে বুঝি মহাশক্তিধর কোন দেবতা—নারা পৃথিবী বুঝি তার আজ্ঞাধীন। আবার যথন এই মোহমরীচিকা বিদূরিত হয় তথন দারুণ হতাশায় পার্থিব সব কিছুতেই তার গভীর উদাসীশ্র জাগে—সে নিজেকে বিচ্ছিন্ন করে নেয়, দূরে সরিয়ে নেয় বাসনা রঙীন এই পৃথিবীর সৌন্দর্য্যময় পূম্পিত কানন হতে। কিন্তু যে অন্ধ নয়ন বিজ্ঞানের আলোক-ম্পর্শে গেছে খুলে, যে নিয়মানুগ মন অভিজ্ঞতায় হয়েছে পূর্ণ, সে জানে কত ক্ষুদ্র মানুষের সামর্থ্য, কত অপরিসর তার জ্ঞান, কত ক্ষণস্থায়ী পরিবর্ত্তনশীল তার বিশ্ব ও বিশ্ববাসী সম্বন্ধীয় ধ্যান-ধারণা। তবু সে জানে, যেটুকু সামান্ত আবিন্ধার সে করেছে, যেটুকু শক্তির সে অধিকারী হয়েছে, তা স্বপ্রবং অসার নয়—তা হল এমন একটা স্থম্পন্থ ছন্দ যা সমগ্র বিশ্ব-ছন্দের সঙ্গে একত্রে অনুরণিত হয়ে ওঠে। তার সেই সামান্যতম দানই বিশ্বকে প্রগতির পথে করবে পরিচালিত।

বিশ্ব-প্রকৃতি যে নিয়মে কাজ করে চলে সেই নিয়মগুলি পয্যালোচনা করে আমাদের বৃদ্ধিবৃত্তি দিয়ে বিশ্লেষণ করে আমরা কাজ করতে চাই প্রকৃতিরই অনুকরণে, যেন কোথাও অপূর্ণতা না থাকে। কিন্তু যেথানে আমরা বারবার ব্যর্থকাম হই সেখানে সেই অপূর্ণতাকে ভরিয়ে তুলতে আমরা কল্পনার আশ্রয় নিয়ে থাকি। এই কল্পনা থেকেই দেবতার ধারণার উদ্ভব হয়ে থাকে। সেই কল্পনার বস্তুকে পাবার জন্যে আমরা সত্যিকারের সাধনা করি। কিন্তু কেন করি ? তার কারণ আমাদের সে-সাধনা প্রাকৃতিক ঘটনাবলিরই অঙ্গীভূত। এ সম্বন্ধে র্যাণ্ডেল ভারী চমৎকার ব্যাখ্যা করেছেন: "The striving of man for objects of imagination is a continuation of natural processes; it is something man has learned from the world in which he occurs, not something which he arbitrarily injects into that world. When he adds perception and desires to these endeavours, it is not after all he who adds; the addition is again the doing of nature and a further complication of its domain."

মানুষ যথন উপলব্ধি করে যে সে প্রকৃতির মধ্যে অবস্থিত এবং তারই প্রতিক্রিয়াতরঙ্গে আলোড়িত, তথন সে বৃঝতে পারে তার কাজ ও চিন্তাধারার মধ্যে পার্থক্য-রেখা
অক্কিত করবার প্রয়োজন নেই—শুধু অন্ধ দাসমনোবৃত্তিমূলক, অর্থহীন উদ্দেশ্যহীন কাজকে
স্বচ্ছন্দ দায়িছ্শীল গুরুত্বপূর্ণ উদ্দেশ্যমূলক কাজ থেকে আলাদা করে নিতে হবে।

আধুনিককালের চিন্তাশীল ব্যক্তি বিজ্ঞানের সঙ্গে ধর্মের সামঞ্জস্ত খুঁজতে যাবেন না— পুরাতন আমুষ্ঠানিক ধর্মের খুঁটিনাটি ধারণাগুলির মধ্যে বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গী কেমনভাবে কতখানি নিহিত আছে, ধর্মা ও বিজ্ঞান কিভাবে পারস্পরিক সম্বন্ধবদ্ধ, উভয়ের মধ্যে কভটুকু আপোষ রক্ষা হতে পারে, এসব নিয়ে মাথা ঘামাবার কোনই সার্থকতা তিনি দেখতে পাবেন না— তিনি আজকের ইণ্টেলেকচ্যুয়াল চ্যালেঞ্জকৈ স্বীকার করে নিয়ে তারই প্রত্যুত্তর দেবার চেষ্টা করবেন। আধুনিক যুগের বিজ্ঞান এবং দর্শন যে আলোকসম্পাত করেছে সেই আলোকে উদ্বুদ্ধ হয়ে তাঁর নিজের জীবনে ধর্মকে আনন্দের সঙ্গে এবং দৃঢ়তার সঙ্গে পুনর্গঠন করবার প্রয়াসী হবেন। কিন্তু তাই বলে পুরাতন সব কিছুকেই তিনি অপ্রয়োজনীয়-বোধে পরিত্যাগ করবেন না। পুরাতনের মধ্যে যা সর্বোত্তম, যা আগামী যুগেও সমধিক উজ্জল্যে বিকশিত থাকবে বলে প্রতীয়মান হয়, তাকে নিয়ে আধুনিক বিচারবুদ্ধিপ্রসূত পরিকল্পনার স্থাট্ ভিতিতে তিনি এক নূতন এবং দীর্ঘস্থায়ী ধর্মমত প্রবর্ত্তন করতে সক্ষম হবেন।

আজ আমরা বুঝতে পারি ধর্ম্ম বলতে এতদিন যে মনোরম রূপকথা প্রচলিত হয়ে এসেছে—মেয়েদের ব্রতকথা বইতে যার নিদর্শন পাওয়া যায়—তার সঙ্গে প্রকৃত ধর্মের কোন যোগ নেই। ধর্মের অধ্যাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গীটুকুই হল আসল।

কিন্তু এই স্পিরিচ্যুয়াল বা আধ্যাত্মিক কথাট। ধর্ম্ম সম্বন্ধে এমন ব্যাপকভাবে প্রযুক্ত হয়ে এসেছে যে তার সরলার্থ ব্যাখ্যা করা প্রয়োজন। স্বার্থসিদ্ধিমূলক কুসংস্কার থেকে আরম্ভ করে সকল প্রকার ভাবপ্রবণতা এবং কর্মপ্রচেষ্টার মধ্যেই আমরা এই আধ্যাত্মিক কথাটাকে জড়িয়ে থাকি। এইভাবে আধ্যাত্মিকতা এমন স্বলভ হয়ে পড়েছে যে তার গুরুত্ব এবং মূল্য লোপ পাবার উপক্রম হয়েছে।

আধ্যাত্মিকত। কোনক্রমেই ভাবপ্রবণতা, সম্মোহনশক্তি বা প্রার্থনার সমপর্য্যায়ভুক্ত নয়; কিংবা বিচার-বুদ্ধিহীন লক্ষ্যহীন কোন অন্ধ বিশ্বাস মাত্র নয়। আধ্যাত্মিকতা হল মানব-অভিজ্ঞতার এমন এক বিশেষ স্তব্ধ, মানুষের এমন এক বিশেষ গুণ, যা নিজ আত্মার এবং সকলের কল্যাণাভিলাষী।

আধুনিক সভ্যতায় এই অধ্যাত্মমূলক ধর্ম্ম এক বিশিষ্ট স্থান অধিকার করে ংয়েছে— উচ্চাভিলাষ, প্রেম, প্রীতি ও সেবার মধ্যে নিহিত রয়েছে তার মহিমা।

#### আজ সঞ্জয় ভট্টাচার্য্য

ষোলই আগস্থ এবং তারপর করেকটা দিন বাংলাদেশের রাজধানীতে যা হয়ে গেল, ভারতবর্ধের ইতিহাসে তার উল্লেখ বিশেষভাবে থাক্বে বলেই আশা করা যায়। একে মধ্যযুগীয় হত্যালীলা আখ্যা দিয়ে আমরা কেউ কেউ নিজেদের শতাব্দীকে ভক্ত এবং শালীন মনে করতে চাই কিন্তু তার আগে একবারও ভেবে দেখতে চাইনে, আজ হঠাৎ একটি তিথিতে কি করে এমন মধ্যযুগ নেমে আসে যখন মামুষ ভার প্রতিবেশীকে ক্ষমা

করতে পারেনা, যৌথ জীবন যাপনের সমস্ত বন্ধন, সমস্ত স্মৃতি ভুলে গিয়ে উন্মন্ত হয়ে ওঠে! মধ্যযুগে এ-উদাহরণ মিল্বেনা—বহুদিন একসঙ্গে বসবাস করে মধ্যযুগের মাসুবও হঠাৎ একদিন ক্ষেপে গিয়ে একে অক্সের টুঁটি চেপে ধরেনি। এ-ক্ষ্যাপামি নিছক বিংশ-শতকের দান, যে-বিংশশতক রাষ্ট্রবোধকে সমাজ-বোধের উদ্ধে স্থাপন করেছে। যোলই আগন্টের ঘটনার জন্মে ধর্মছন্দ্র বা সমাজনীতি দায়ী নয়, দায়ী রাষ্ট্রনীতি। আর মানুষকে রাষ্ট্রনীতির ভূত্য করে তুলবার কুফল বাংলা দেশেই প্রথম ফললনা—এ শতাকীর প্রতি পদক্ষেপেই যুরোপে তা ফলে এসেছে।

আঠারো-উনিশ শতকের য়ুরোপেই মান্তুষের যৌথ-প্রয়াসের পবিত্রতা নষ্ট হয়ে গিয়েছিল। কাজেই সমাজ-জীবনের মৈত্রীবন্ধনের উপর সেখানে অনাস্থা গড়ে উঠতে বাধ্য। শোষিত ও শোষকশ্রেণীতেই যে সমাজ তৈরী এবং শোষকশ্রেণীর শাসন-যন্তের নামই যে রাষ্ট্র এ-তথ্যগুলো ধনতান্ত্রিক উৎপাদন ও বন্টন পদ্ধতির অগ্রগতির সঙ্গে-সঙ্গে ক্রমেই পরিচ্ছন্নরূপে দেখা দিতে স্থুরু করল। সমাজের প্রতি মানুষের প্রীতিবোধকে নষ্ট্রভাষ্ট করে দিয়েই ধনতান্ত্রিক রাষ্ট্র নিরস্ত হয়নি—তার শোষণলিপ্স। নিজ দেশে শোষণ শেষ করে অপর দেশের দিকেও লোভাতুর হাত বাড়িয়ে দিয়েছে। য়ুগোপীয় রাষ্ট্রের এই সর্বসংহারক মূর্ত্তি উনিশ শতকীয় য়ুরোপের শ্রদ্ধা এবং ঘুণা সমানভাবেই অর্জন করেছে—কিন্তু রাষ্ট্র যে সর্ব্বশক্তিমান এ সম্বন্ধে য়ুরোপীয় মন মোহমুক্ত হ'তে পারেনি। ভাই, বিংশশতকের শৈশবে যথন য়ুরোপের রাষ্ট্রগুলো নিজেদের সাংঘাতিকভায় প্রথম মহাযুদ্ধে লিপ্ত হয়ে বিধ্বস্ত হয়ে পড়ল—তখনও য়ুরোপীয় সমাজ রাষ্ট্রের সর্ববশক্তিমানত্ব ঘুচিয়ে দেবার কামনা করেনি, রাষ্ট্রের উংদ্ধি সমাজকে স্থাপন করবার জন্মে সচেষ্ট হয়নি---রাষ্টপিষ্ট মানুষের দল রাষ্ট্রক্ষমতা অধিকার করবারই চেষ্টা করেছে। রূশ-বিপ্লব সে-চেষ্টার সাফল্য সূচন। করে। আর পাশাপাশি নাৎসী অভ্যুদ্য পুরোণো রাষ্ট্রকেই নগ্ন হিংস্রতায় সমাজের উপর পুনঃপ্রতিষ্ঠা করে। রাষ্ট্রকে ক্ষয় করে ফেলবার ইচ্ছা যে রাশ-বিপ্লবে ছিলনা তা নয় কিন্তু যে-কারণেই হোক—রাষ্ট্র সেখানে ক্ষয় হয়ে যায়নি বরং উত্তরোত্তর শ্রীবৃদ্ধি লাভ করেছে।

মানুষের জীবনের এবং সমাজের উপর রাষ্ট্রকে আসন দেবার রেওয়াজ ভারতবর্ষের শিক্ষায় ছিলনা—আমরা য়ুরোপের কাছেই এ-শিক্ষা গ্রহণ করেছি। হাতেকলমে ছাড়াও পুঁথিপত্রের মারফং সর্কাঙ্গীন ও সুচারভাবে এ-শিক্ষা আমাদের হয়ে গেছে। আমাদের চোখের সাম্নে সমাজের ছবি ততটা ভেসে ওঠেনা যতটা স্পষ্ট ভেসে ওঠে রাষ্ট্রযন্ত্রের চেহারা। ছশো বছর যাবং আমরা দেখ্তে পাক্তি রাষ্ট্রদারা আমাদের সুথসমুদ্ধি, আশাআকাজ্কা, উত্থান-পতন নিয়ন্ত্রিত হচ্ছে; বুঝতে পারতি, অর্থনীতি, সমাজনীতি, খ্যার-জ্ঞায় বোধ স্ব কিছুরই বিধাতা রাষ্ট্রযন্ত্র; কাজেই য়ুরোপের মতো রাষ্ট্রক্ষমতা অধিকার

করবার বৃত্তিও আমাদের মনে ধীরে-ধীরে জন্ম নিয়েছে। আমরাও মনে-মনে রাষ্ট্রকে সর্বাধিনায়ক ভেবে তার প্রতি সঞ্জন্ধ হয়ে উঠেছি। সমাজের এই দাস্ত, রাষ্ট্রের এই প্রভুত্ব আধুনিক সভ্যতারই দান, প্রাগৈতিহাসিক ব্যাপার নয়।

কিন্তু যা বাস্তব তা-ই কি যুক্তিসম্মত ? হেগেলের মতো নির্বিবাদে কি এ-কথা মেনে নেওয়া যায় ? মান্থ্যকে আর মান্থ্যের সমাজকে রাত্ত্বের হাতের পুতুল তৈরী করে মান্থ্যের সভিচারের সভ্যতাকে য়ুরোপ যা দিয়েছে তা পঁচিশ বছর অন্তর চুটো মহাযুদ্ধ। প্রভুবের ক্ষুধায় আত্মহারা হয়ে রাষ্ট্র লক্ষ্ণ লক্ষ্ণ নিরপরাধ মান্থ্যকে গুলিগোলা, বোমা-বারুদের থাত্ত হিসেবে বলি দিয়েছে, মান্থ্যের স্বাভাবিক বৃত্তি, অতি সাধারণ স্থেশান্থি নিয়েও তাদের বাঁচতে দেয়নি। রাষ্ট্রের এই সংহারক ইচ্ছার কাছে নিজেদের ইচ্ছাকে বলি দেবার বাধ্যতা গত পনেরো বছর যাবৎ য়ুরোপে চরমে উঠ্তে উঠ্তে দ্বিতীয় মহাযুদ্ধের তাণ্ডব-লীলায় এসে সাময়িক বিশ্রাম লাভ করেছে। সর্বাশক্তিমান নৃশংস রাষ্ট্র এবং যুদ্ধের ব্যাপক মৃত্যুযজ্ঞ সমাজ্ব-মানসে যে একটি অনুভূতি সজীব করে তোলে তা হ'ল ভয়। প্রাণের ভয়েই মান্থ্য বেপরোয়া হয়ে ওঠে, জীবন সম্বন্ধে অনিশ্চয়তাই মান্থ্যকে জীবনের মূল্য ভুলে যেতে শেথায়। আজ য়ুদ্ধোত্তর য়ুরোপের জন-মানসে তার ইঙ্গিত মৃত্র্মূর্ত্ব পাওয়া যাচেছ।

বাংলাদেশের সমাজ-মানসেও আজ জীবনের মূল্য য়ান হয়ে গেছে। তার কারণ, দিতীয় মহাযুদ্দে বাংলাদেশ কৌতৃহলী দর্শকমাত্র ছিলনা, যুদ্দের আগুনের প্রত্যক্ষ তাপ এসে তার গায়ে লেগেছে। পশুর মতো প্রাণ নিয়ে ছটে পালানোর নিষ্ঠুর অভিজ্ঞতাই শুধু নয়, যুদ্দেরই প্রসাদে ময়ন্তরের গ্রাসে লক্ষ লক্ষ লোকের মৃত্যুযাত্রার দৃশ্যও বাংলাদেশের বুকে জমা হয়ে আছে। শান্তির নীড় ভেঙে গেছে বাংলায়—ছেড়ে দিতে হয়েছে জীবনের জল্মে ব্যাকুল মমতা। অনিশ্চয়তা, ভয়, অভাব যথন মনের উপর প্রহরীর মতো জেগে থাকে, সেখানে তখন সৈর্য্য, সংয়ম, ভায়অন্যায় বিচারবাধ প্রবেশ-পথ খুঁজে পায়না। আঘাতের সামান্ত আশেয়াতেই—আঘাতের আতক্ষেই সমাজ-মানস তখন বিক্ষুর, আন্দে।লিত হয়ে ওঠে।

রাষ্ট্রনীতির যে-কোনো প্রকার ছায়াপাতেই বাংলাদেশের স্পর্শকাতর সমাজ-মানস অতিমাত্রায় বিচলিত হয়ে পড়ে। গত নভেম্বর ও ফেব্রুয়ারীর ছাত্র-আন্দোলন তাই রাষ্ট্রনীতির মধুচক্র বাংলার রাজধানীকে ক্ষিপ্ত করে তুলেছিল—ডাক ধর্মঘটের সহামুভূতিতে তাই সমগ্র কলকাতা সাড়া দিয়ে উঠল। এই স্পর্শকাতর মনকে যে যোলই আগষ্ট উত্তেজিত করে তুলবেনা যদি কেউ এমন আশা করে থাকেন—তাঁর আশাবাদিতাকে প্রশংসা করা যায় না। দেহে হিন্দুমুসলমানের রাষ্ট্রনৈতিক বিরোধিতার চিহ্ন বহন করে আসছে যে-দিন, আজকের দিনের বাংলাদেশে তা স্থাদিন হতে পারেনা। স্থাদিন তা হয়নি এবং যে ধরণের তুদ্দিন হয়ে তা দেখা দিয়েছে তার নির্মান্তার তুলনা নেই। বাংলাদেশের

হিন্দুমুসলমান আজ অতিমাত্রায় রাষ্ট্রের পুতুল; তাদের জীবন সম্বন্ধে অনিশ্চয়তা, বাস্তব জীবনের দারিদ্রা, আতঙ্ক ও আশস্কাগ্রস্ত মনই ধোলই আগম্টের অমানুষিকতার জন্ম দিয়েছে।

বাংলাদেশের সমাজমানস যেখানে এসে পৌচেছে যোলই আগস্ট তার নগ্ন প্রতিচ্ছবি। রাষ্ট্রকে যারা জীবনের বিধাতা বলে মানতে বাধ্য হয়, এই ধরণের শোচনীয় পরিণামই তাদের জন্মে তৈরী হয়ে চলে। সমাজ-বিধাতার শুভাশীষেই কেবল মান্নুষের জীবন রমনীয় হতে পারে—যতে। কিছু কল্যাণকর, যতে। কিছু মানবীয়, একমাত্র সমাজসংবদ্ধতা থেকেই পাওয়া সন্তব। মান্নুষের যে-সমাজ সমাজের প্রগতিশীল বিশুদ্ধতা রক্ষা করতে পারে রাষ্ট্র সেথানে সমাজের দাসত্বে নিযুক্ত হয়—গড়ে ওঠে মানুষের শান্তশ্রী জীবনের নীড়। শান্তি-প্রীতি-মৈত্রীর বন্ধনে মানুষ সেথানে মানুষের মতো বাঁচতে পারে। এ ছবি আকাশক্ষুমের নয়—একদিন ভারতীয় জীবনে সমাজের এ-রূপই ছিল। সমাজই ছিল মানুষের শ্রেষ্ঠ প্রতিষ্ঠান। ভারতীয় মন সমাজকেই পূজো করতে শিথেছিল, রাষ্ট্রকে নয়। সেই মনের ভগ্নাংশ এখনও ভারতীয় পল্লীতে খানিকটা বেঁচে আছে—যদিও ভারতীয় নগরবন্দর আজ রাষ্ট্রদীক্ষায় দীক্ষিত।

আজ ভারতবর্ষ শাসন-ব্যবস্থার একটি সংক্রান্তির সম্মুখীন। বৈদেশিক শাসন অপহত করে স্বায়ন্তশাসনের ছায়াতলে এসে আমাদের দাঁড়াবার সময় এসেছে। ক্রান্তি-কালেই শাসন-যন্ত্র বা রাষ্ট্রের প্রকৃতি যাচাই করে নেওয়া দরকার। বৈদেশিক শাসন-যন্ত্রের উত্তরাধিকার থেকে নানাদিকেই স্বায়ন্তশাসন্যন্ত্রের মুক্তি পাওয়া চাই—নীট্শের একথাটা জাতীয় সরকারের মনে রাথতে হবেঃ Dangerous it is to be an heir। অবশা জওহরলাল আমাদের আশাস দিচ্ছেনঃ

"India is on the move and the old order passes. Too long have we been passive spectators of events, the playthings of others. The initiative comes to our people now and we shall make the history of our choice. Let us all join in this mighty task and make India, the pride of our heart, great among nations, foremost in the arts of peace and progress."

এ-আশ্বাস একমাত্র তখনই ফলপ্রস্থতে পারে যখন ভারতবর্ষের জাতীয় সরকার ভারতীয় সমাজের প্রভু না হয়ে সেবক হয়ে উঠবে, যখন শাসন-ধর্ম্ম নয়, পালন-ধর্ম্মই প্রেরণা দেবে তার কর্ম্মসূচীকে, ভারতীয় সমাজবদ্ধতা আবার যখন সজীব, সঘন হয়ে গড়ে উঠবার অবকাশ পাবে আর মৈত্রী-মিলন-সৌল্রোত্য-মানবতাকে ফিরে পাব যখন আমরা সমাজেরই আশীর্কাদ হিসেবে। আজ আমাদের শেষবারের মতো বোঝা উচিত—রাষ্ট্রের শাসানিতে বা রাষ্ট্রচেতনায় যে মৈত্রীর ছবি ফুটে ওঠে মরীচিকার মতোই তা ফিকে, মিধ্যা।

# यालाम अश्नार्

## বাঙালীর মন (শরৎচন্দ্র) নারায়ণ চৌধুরী

শরৎচন্দ্র গোষ্ঠীর অন্তর্ভু ক্তি ছিলেন না একথা আগে বলেছি! শরৎচন্দ্রের রচনাশক্তির অনগুতার প্রশ্ন ছেড়ে দিলেও, শুধুমাত্র তাঁর ব্যক্তিগত জীবনের নজীর থেকেও এর অনুমান করা শক্ত নয়। শরৎচন্দ্রের জীবনের অধিকাংশ কাল অতিবাহিত হয়েছে কল্কাভার বাইরে— এর ভেতর, কৈশোর ও প্রথম যৌবন শুধু কল্কাভার বাইরে নয়, বাংলার বাইরে; তিনি ভাগলপুরে আমাদের কাছে থেকে পড়াগুনো করেছিলেন— কলকাতায় যথন এলেন, এসেছিলেন সাহিত্যসাধনার ক্ষেত্রনির্বাচনের স্তবৃহৎ উদ্দেশ্য নিয়ে নয়, নিতান্তই দেহধারণের তাগিদে, অন্নসংস্থানের ছুটি উপায় করতে। যদিও কল্কাতার মাসিকপত্রে এরই মধ্যে চুটি চারটি গল্প লিখে তিনি অনেকের দৃষ্টি আকর্ষণ করেছিলেন, তবু, তুঃখের বিষয়, কল্কাতায় তাঁর জায়গা হ'লো না। সামাত্য একটি চাকরির জয়েত তাঁকে পাড়ি দিতে হ'লো স্থানুর বর্মায়। বোধ করি কলকাতার তৎকা**লীন মো**ড়লভ্রেণীর কালচারগর্বী শিক্ষিত সম্প্রদায়ের শরৎচক্রকে তেমন মনে ধরেনি। হৃদয়হীন শহরে বাবুদের ভাবথানা হয়ত এই ছিল যে গেঁয়ো ছেলের লিথ্বার ক্ষমতা হ'লেই বা আর কতো হবে, তাঁদের মতো 'শিক্ষার' পালিশ তো আর নেই, তাই কল্কাতার হালচালের সঙ্গে অপরিচিত এমন একটি নামগোত্রহীন ছেলেকে আর ইচ্ছে করলেই নিজেদের সাহিত্যিক চক্রের ভেতর এনে ঢোকানো যায় না, তাতে কৌলীশু নষ্ট হবে, অপ্যশ বাড়বে। স্তভরাং শর্ৎচন্দ্রের জীবিকার প্রশ্নটিও সেই সঙ্গে অমীমাংসিত হয়ে গেলো। কলকাতা তাঁর জন্মে অন্ন মাপেনি মনে করে শরৎচন্দ্রও কালবিলম্ব না করে, স্থপ্ত যাযবরবৃত্তিকে পুনরাম ঝালিয়ে নেবার জন্মেই হয়ত, বর্মায় গিয়ে ডেরা বাঁধলেন এবং বছদিন ফিরবার নামটি না করে স্বদেশবাসীর ওপর শোধ তুল্লেন।

বল্বেন এ সমস্তই আমার মনের বিকৃত কল্পনা; ফাঁকি ও মেকির ওপর প্রতিষ্ঠিত যে কল্কাতার শিক্ষিত নাগরিক জীবন তাকে এক হাত নেবার জন্মেই শরংচন্দের নামের সঙ্গে জড়িয়ে এই অভিযোগটি ফেঁদেছি। কিন্তু কার্য দিয়ে যদি কারণ নির্ণয় সন্তব হয় তা হ'লে এই অভিযোগকে নিতান্ত অমূলক বলে উড়িয়ে দেওয়া যায় না। শরৎচন্দ্রের পুস্তক প্রকাশকেরা শরৎচন্দ্রকে দেশে ফিরিয়ে আন্বার বহু চেষ্টা করেছিলেন, শরৎচন্দ্র রাজী হননি। পরে তাঁদের অনেক সাধ্যসাধনায় তিনি যথন দেশে ফিরে এলেন তাও কল্কাতায় রইলেন না, বাজে শিবপুরের মতো কল্কাতার অনতিদূরে অথচ কল্কাতায় বিষনিঃখাসবর্জিত একটি প্রায় অথ্যাত জায়গায় গিয়ে গৃহনির্মাণ করলেন। যদিও এইসব ঘটনাবলীকে একটি অথগু কার্যকারণের মালা ভাববার কোন যুক্তিসহ সাক্ষ্যপ্রমাণ নেই, তা হলেও একথা মনে করা কি খুবই অসঙ্গত যে কল্কাতার দলীয় সাহিত্যের আওতা থেকে দূরে থাক্বার জত্যেই তিনি কল্কাতার সংস্পর্শ বহুদিন এড়িয়ে চলেছিলেন ?

শরৎচন্দ্র যেমন এককভাবে গড়ে উঠেছেন তেম্নি তাঁর সাহিত্যিক প্রতিভাও নিঃশেষে একক প্রতিভা—দলীয় প্রভাব থেকে তা সম্পূর্ণ মুক্ত। এ না হয়েই যায় না। ঘটনার চক্রেই হোক, কি নিজের ভেতরকার কোন তুর্দমনীয় জিদের বশেই হোক, শরৎচন্দ্র তার সাহিত্যসাধনার বিশেষ ধারাটিকে নিজের ভেতর থেকেই উদ্বোধিত করে তুলেছিলেন, পরের কাছ থেকে সাক্ষাৎ অমুপ্রেরণা, সাহায্য বা নির্দেশ কিছুই তিনি পাননি। বোধ হয় পরের দ্বারস্থ হওয়া তাঁর স্বভাববিক্তন্ধও ছিলো। এর ভালোমন্দ তুটি দিকই আছে এবং তাঁর রচনায় সেই তুটি দিকই প্রতিফলিত। সম্পূর্ণ অম্বানিরণেক্ষ ভাবে নিজের ব্যক্তিত্বের পথ নিজে কাট্তে গিয়ে এক একটি বিষয়ে যেমন তিনি অভ্তপূর্ব সাফল্যের চুড়ায় গিয়ে পৌচেছেন, আবার এক একটি বিষয়ে বিনিঃশেষ দীনতার সামুদেশে আট্কে রয়েছেন। নিজের ওপর নিজে যোল আন। নির্ভর করতে গেলে এইরপই হয়: কোনো কোনো দিক অসস্তব উৎরে' যায়, কোনো কোনো দিক একেবারেই কাঁচা থেকে যায়। শরৎচন্দ্রের রচনাবলী বোধ করি একথার সব চাইতে বড়ো প্রমাণ।

দলীয় সাহিত্যের আর যতে দাষ্ট থাকুক তার একটি লাভ এই যে বিভিন্ন সাহিত্যিকের পারস্পরের মত-বিনিময়ের আলোকে ও দৃষ্টাস্তে নিজের নিজের দোষক্রটিগুলিকে সংশোধন করে নেওয়া যায়। একটি নির্দিষ্ট সাহিত্যিক চক্রের প্রত্যেকের রচনায় অল্পবে ভাবসামা চোথে পড়ে তা হয়ত তৎকালপ্রচলিত সাহিত্যিক সংস্কার দ্বারা প্রভাবিত কাজে কাজেই ব্যক্তিত্ব বিকাশের পরিপত্নী, কিন্তু দলীয় সাহিত্যিকদের চোথের সাম্নে পরস্পরের দৃষ্টাস্ত বর্তমান থাকায় তাঁরা কোথাও রচনার একটা নির্দিষ্ট স্থানিরূপিত মান থেকে নেমে যান না; পরস্পরই সেই ক্লেত্রে পরস্পারকে স্থলন থেকে রক্ষা করে।

কিন্তু শরংচন্দ্রের জীবনে এই সুবিধাটুকু ছিলো না। কিম্বা সেই সুবিধা তিনি গ্রাহণ করেননি। কলে দেখতে পাই শরংচন্দ্র কোথাও অপরিসীম উভ্জল কোথাও অপরিসীম নিপ্পভ। মানবভাবোধ ও দরদের ক্ষেত্রে যেমন তাঁর জুড়ি খুঁজে পাওয়া ছক্তর, তেম্নি কোন কোন বিশেষ ক্ষেত্রে চিত্তের সঙ্গীর্ণতায়ও বুঝি তাঁর দোসর মেলা শক্ত। একজন প্রথম শ্রেণীর সাহিত্যিক সম্পর্কে আমরা এইটেই আশা করি যে তিনি মনের মালিশ্য কাটিয়ে এমন একটি স্তারে এসে পৌচেছেন যেখান থেকে সমালোচ্য জীব বা বিষয়কে সম্পূর্ণ উদার দৃষ্টিতে না দেখা সম্ভব হলেও গ্রানিমুক্ত ভাবে অন্তত দেখা চলে। কিন্তু শরৎচন্দ্র সম্পর্কে বোধ করি একথা বলা যার না। আমরা একথা কিছুতেই স্বীকার করবো না যে শরৎচন্দ্রের দৃষ্টিভঙ্গি সঙ্কীর্ণ ছিলো; তাঁর মানবগ্রীতি এমনই অকৃত্রিম, তাঁর সর্বপ্রকার ছঃস্থ ও ছর্গতের প্রতি করুণ। এতোই স্বতঃদিদ্ধ, তাঁর লাঞ্ছিত। ও অন্তর্দ্পপ্রণীড়িতা নারীত্বের প্রতি সহানুভূতি এমনই সহজাত হৃদয়বেদনায় পরিপূর্ণ ষে এই নিয়ে মুহূতে কের জন্মেও সন্দেহ প্রকাশের অবকাশ নেই। কিন্তু যে কথা আমরা এইমাত্র বল্তে চেয়েছি, নিজের ব্যক্তিহের উন্নয়নের ক্ষেত্রে বল্তে গেলে তিনি প্রায় কারও আন্তুক্ল্যই পাননি, সাংসারিক অজস্র প্রতিকূলতা ও নাগরিকভাঝপন্ন শিক্ষিতস্মগুদের নীরব অবজ্ঞার মধ্যে দিয়ে নানা জায়গায় পোড় খাওয়া কুঁচকোনে। নিজের নির্বান্ধব জীবনকে তিনি নিজ হস্তেই গড়ে তুলেছিলেন। ফলে কোন কোন বিষয়ে তাঁর চরিত্রে এমন ক্লেশদায়ক অসঙ্গতি ও সাধারণজীবস্থলভ অসহিষ্ণুতা থেকে গেছে যা শরৎচন্দ্রের অস্বাভাবিক উচ্ছল রচনাকে জায়গায় জায়গায় অত্যন্ত মান করে দিয়েছে।

শরৎচন্দ্রের প্রাক্ষাবিদ্বেষ এর একটি দৃষ্টান্ত। তাঁর প্রাক্ষাবিদ্বেষের ধরণের মধ্যে এমন একটি প্লানি লুকিয়ে আছে যা মনকে রীতিমতো পীড়িত করে। 'দত্তা', 'গৃহদাহ', ও 'নব-বিধান'-এর মধ্যেই বিশেষ করে আমরা শরৎচন্দ্রের মনের এ দিকটির পরিচয় পাই। শেষোক্ত ছটি বইয়ের কথা ছেড়ে দিলুম, কিন্তু 'দত্তা' বইতে রাসবিহারী চরিত্রের মধ্যে দিয়ে তিনি যে ভাবে প্রাক্ষামত্প্রদায়কে হেয় করতে চেয়েছেন তাতে এই ধারণাই হয় শরৎচন্দ্র যতো বড়ো কুশল কথাশিল্লীই হোন না কেন, বাঙালীর সামাজিক জীবনের কোনো কোনো দিক সম্পর্কে তিনি বালকোচিত সংস্কার কাটিয়ে উঠতে পারেন নি। এটাকে শরৎচন্দ্রের চরিত্রের সহজ্ঞাত সঙ্কীর্ণতা বললে ভুল করা হবে; এটা তাঁর পরিপার্শের ফল, অন্যের প্রভাবের মধ্যে ধরা না দিয়ে নিজেকে নিজের হাতে নিঃশেষে ছেড়ে দেওয়ার ফল।

উনবিংশ শতকে ত্রাক্ষবিদ্বেষর একটা সামাজিক যুক্তিযুক্ততা খুঁজে পাওয়া যায়, কেন না হিন্দুত্বের প্রচলিত সংস্কার নস্তাৎ করবার আত্যন্তিক উৎসাহে প্রথম যুগের ত্রাক্ষরা যে অসহিষ্ণুতা, ঔদ্ধত্য ও অহেতুক শ্রেষ্ঠ হবোধের পরিচয় দিয়ে চলেছিলেন তাতে তথনকার হিন্দুদের মধ্যে বিরূপ প্রতিক্রিয়ার স্ঠি হওয়া আশ্চর্য ছিলো না। কিন্তু শরংচন্দ্রের কালে সেই পারস্পরিক বিদ্বেষের ভিত্তি তো কই উপস্থিত দেখিনে। আর উপস্থিত থাকলেও তা নিয়ে অন্তত তিন তিনটি বইয়ে পুরনো ক্ষতকে খুঁচিয়ে তোলার মতো provocation নিশ্চয়ই আক্ষাদের তরফ থেকে তখন আসে নি। কালপ্রভাবে আক্ষাদের সংস্কারকামিতা ও উৎসাহ আনেক পরিমাণে থিতিয়ে এসেছিলো, বলতে গেলে একেশ্বরবাদটুকু ছাড়া তারা সর্ববিষয়ে হিন্দুসমাজেরই অঙ্গীভূত হয়ে পড়েছিলো। তাই যদি হয় তো গায়ে পড়ে আক্ষান্দর হয় প্রতিপন্ন করবার প্রচেষ্টাটুকু যে কোন মনোর্ত্তির ফল তা তো আমাদের সাধারণ বৃদ্ধিতে আসে না, যদি না অবশ্য উপরের বিশ্লেষণের আলোকে তাকে ব্যাখ্যা করা সম্ভব হয়।

আমরা বিগত এক সংখ্যার শ্বংচন্দ্রের ভেতর কুলীন ব্রাহ্মণের সঙ্কীর্ণ সংস্কারের কথা উল্লেখ করেছি। সেই কারণটিও হয়ত তাঁর ব্রাহ্মবিদ্বেষর পেছনে কিয়ৎপরিমাণে লুকিয়ে থাকতে পারে, কিন্তু মনে হয় সেটা প্রত্যক্ষ কারণ নয়; শরৎচন্দ্র জীবনের ধাপে ধাপে বৈদ্যাগর্বী উন্নাদিক শিক্ষিতদের কাছ থেকে যে আঘাত খেয়েছেন তারই প্রতিক্রিয়া থেকেই অপরিসীম স্পর্শালু শ্বংচন্দ্রের মনে অই বিকৃত একদেশদ্শিত। জন্ম লাভ করেছিলো বলৈ মনে হয়।

তবে তাঁর কুলীন ব্রাক্ষণের সংস্কার যে তাঁকে সত্যিকার বিপ্লবী হ'তে দেয়নি এটা প্রায় জোর ক'রে বলা চলে। শরৎচন্দ্র তাঁর কয়েকটি উপস্থাদেই বিদ্রোহী চরিত্র অঙ্কন করেছেন, কিন্তু ভাদের বিদ্রোহকে ভিনি কোথাও ভার স্থায়সঙ্গত পরিণভিতে টেনে আনেন নি. অধিকাংশ ক্ষেত্রেই মাঝপথে তাদের ছেড়ে দিয়ে রণে ক্ষান্ত দিয়েছেন। যেমন ধরুন কিরণময়ী। কি উদ্ধত, উজ্জ্বল, লঙ্জাকুণ্ঠাসকোচহীন প্রথর নারীচরিত্র। অব্য যে কোন বাঙালী মেয়ে হলে স্বামীর পাণ্ডিভ্যের তাপে ঝলসে যেতো, কিন্তু কিরণময়ী তার ভোগস্থপরাশুধ স্বামীর চক্ষুর আগোচরে নিতান্ত সজ্ঞানেই তার অপরিতৃপ্ত অনির্বান দীপশিথার মতো জালিয়ে ুরেখেছিলো, আর অনঙ্গ ডাক্তারকে হাতের নাগালের মধ্যে পেতেই তাকে সেই অনলে ইন্ধনরূপে ব্যবহার করতে তার এতোটুকু বাধেনি। অনঙ্গ ডাক্তারকে দিয়ে যে কামাচারের স্থুরু তারই সূক্ষ্ম, শোধিত রূপ নিলো শেষে উপেন্দ্রের প্রতি উদ্দাম ভালোবাসায়, এবং উপীনদা'কে কুক্ষিগত করতে না পারার তীব্র আক্রোশে শেষে নিতান্ত বেচারা দিবাকরকে নিয়ে চললো তার নিষ্ঠুর খেলা। কিন্তু এই যে অপরিসীম জটিল চরিত্র কিরণময়ী তার ভালোবাসার অদম্য ইচ্ছাকে কি সমাজের প্রচলিত বেডের মধ্যে কোনভাবেই পরিতৃপ্ত করার উপায় ছিলো না ? পাগল হওয়াটাই কি তার একমাত্র বিধিলিপি ছিলো? ধিকৃত বঞ্চিত নারীজীবনের বিরুদ্ধে কিরণময়ীর বিদ্রোহকে সমাজের পক্ষে গ্রহণীয় স্কুস্থ পরিণতিতে নিয়ে যাওয়া হয়ত অসম্ভব ছিলো না, কিন্তু রক্ষণশীল মনোভাবের পোষক শরৎচক্র তা কিছুতেই হতে দেবেন না—বঙ্কিমচক্র ষেমন রোহিনীকে

ভ্রষ্টা প্রতিপন্ন করে এবং সর্বশেষে মেরে সমগ্র বিধবাসমাজের মধ্যে স্কুগুপ্ত মৃতস্বামীনিরপেক আত্মবিকাশের স্পৃহাকে কড়া হাতের মার লাগিয়েছিলেন, তেমনি শরৎচক্রও কিরণময়ীকে পাগল করে বাঙালী সমাজের শতসহস্র স্বামীসোহাগ্রাঞ্চিত। সম্ভাব্য কিরণময়ীদের কঠোরহস্তে দমন করলেন।

'শেষপ্রশ্নে'র কমল মুথে ক্ষণিকবাদ ( Hedonism ), ভারতীয় বৈশিষ্ট্যের অস্বীকৃতি, চিরস্তন প্রেমের অস্থায়িত্ব, প্রবৃত্তিমার্গকে অনুসরণ করার যুক্তিযুক্ততা প্রভৃতি বিভিন্ন বিষয় সম্পর্কে কতো কী গালভরা কথাই বললো, কিন্তু খেতে সেই আলো চালের ভাতে ভাত! তার কথার সঙ্গে কাজের কোন সঙ্গতি নেই। কমল বড়োজোর বড়ো বড়ো ধারকরা বুলির ফুলঝুড়ি—তার জীবনযাপনপদ্ধতির মধ্যে প্রশ্নও নেই, উত্তরও নেই। 'পথের দাবী'র নবভারাকে দিয়ে শরৎচক্র বিদ্রোহ করালেন, অত্যাচারী স্বামীর ঘর ছেড়ে সে এসে যথন 'পথের দাবী'র সভাারূপে নিজের পায়ে নিজে ভর দিয়ে দাঁড়ালে। 'পথের দাবী'র সভানেত্রী স্থমিত্রার অকুঠ অভিনন্দন সে পেয়েছিলো। তা থেকে এবং 'পথের দাবী' বইয়ের বিপ্লবাত্মক আদর্শের প্রচার থেকে এই ধারণা করাটা বোধ হয় খুব অসঙ্গত হতো না যে নবভারার বিজ্ঞোহের মর্যাদা অন্তত শবৎচক্র রাখবেন। কিন্তু কার্যত আমরা কী দেখি? নবভারা শশী কবিকে হেলায় ত্যাগ করে তার সম্পত্তি আত্মসাৎ করে একটি স্থদর্শন মুদলমান যুবকের হাত ধরে বিনাদিধায় বেরিয়ে গেলো। (পাঠক লক্ষ্য করবেন সমস্ত 'পথের দাবী' বইতে আর কোনো মুদলমান চরিত্র নেই, অই একটিমাত্র বারের জ্ঞান্তে একজন মুসলমান চরিত্রকে টেনে আনা হয়েছে এবং কেন আনা হয়েছে তাও থুব স্কুস্পষ্ট। শরংচন্দ্রের মুসলমানপ্রীতি উৎসারিত হয়েছিলো মাত্র ঢাকা বিশ্ববিভালয় থেকে 'ডক্টরেট' উপাধি পাবার পর ! ) নবতারার বিদ্রোহের স্পৃহাকে এইভাবে ব্যঙ্গ করবার যে কী সার্থকতা থাকতে পারে আমি অন্তত তা বুঝি নে—হয়ত বাস্তব জীবনে এইরূপই হয়, কিন্তু যেখানে একটি সুমহৎ আদর্শ প্রতিষ্ঠা নিয়ে কথা, যেখানে অগ্রসরপন্থী যুবসম্প্রদায়ের নিকট বিদ্রোহের বাণী প্রচার লেখকের স্থপরিকল্পিত উদ্দেশ্যের অন্ততম, সেখানে এইরূপ আদর্শের বিচ্যুতির দৃষ্টাস্ত যে কোন মহৎ উদ্দেশ্য সংসাধিত করে তা আমাদের ক্ষুদ্র বুদ্ধির অগম্য।

শরৎচন্দ্রের বিদ্রোহিণী নারীচরিত্রের একমাত্র সফল দৃষ্টাস্ত বলা যায় 'শ্রীকাস্ত' উপন্যাদের অভয়া চরিত্রটিকে। কিন্তু শরংচন্দ্রস্থ বিচিত্র চরিত্রের ভিড়ে তেজোদৃপ্তা অভয়া আর কতোটুকু জায়গাই বা জুড়ে আছে ? স্বামীদোহাগিনী সভী (স্ববালা, বিরাজবৌ), স্বামীদোহাগনঞ্চিতা সভী (অলদাদিদি), আজ্বদ্পপ্রশীড়িত জটিল নারীহাদয় (অচলা), সেবাময়ী নারী (মাধবী, ভারতী, বন্দনা), স্থনিবিড় প্রেমে উদ্বেল অথচ সমাজশাসনে সক্ষুচিতা বিধবা (রমা), প্রেমময়ী পতিতা নারী (চ্জ্রমুখী, সাবিত্রী,

রাজলক্ষ্মী, বিজলী), স্বামীত্বরূপ হাইডিয়ার প্রতি চিরদমর্শিতা (ষোড়শী)—প্রস্তৃতি বিচিত্রভাবের ব্যর্থ, আধা ব্যর্থ, ব্যর্থতাবোধজর্ভরিত, সমাজশাসনের কলে অপচিত নিরীহ গোছের নারীচরিত্র এঁকে শরৎচক্র বিদ্রোহী নারীর অভিপ্রায় ও সাধনাকেই প্রায় ভোঁতা করে দিয়েছেন। যাঁর লেখায় নারীর ব্যর্থতার হাহাকার, বা নীরব নিরুদ্ধ বেদনা বা সেবার উচ্ছাসটাই বড়ে। কথা, তিনি বিদ্রোহকে মর্যাদা দেবেন এটা আশা করা যায় না। শরংচন্দ্রস্থ নারীচরিত্রের অধিকাংশই পরাজিতের মনোভাবযুক্তা, আত্মক্ষয়কারী ব্যর্থতার পীড়নে পীড়িতা—তিনি নারীকে তার স্বমহিমায় কোথায় প্রতিষ্ঠিত করেছেন যে বাঙালী নারী গদগদ হয়ে কেবলই তাঁকে কৃতজ্ঞতা জানাতে ছুটে যায় ?

অনেকে শরৎচন্দ্রের 'শ্রীকান্ত' উপগ্রাসটিকে তাঁর শ্রেষ্ঠ উপগ্রাস বলে মনে করে থাকেন। কিন্তু আমার মনে হয় 'শ্রীকান্তের' খণ্ড খণ্ড চরিত্র ও চিত্রগুলি (যেমন প্রথম ভাগের ইন্দ্রনাথ পর্ব, দিতীয় ভাগের নন্দ মিন্ত্রী ও অভয়া পর্ব, তৃতীয় ভাগের স্থনন্দা পর্ব, চতুর্থ ভাগের গহর ও কমললতা পর্ব ) বাদ দিলে 'ঐকান্তের' উপজীব্য মূল বিষয়টি অতি অপকৃষ্ট স্তবের রচনা। রাজলক্ষ্মী ও ঐকান্তের উপাখ্যানটি পাঠকপাঠিকার মনে যতো মধুর রসই সঞ্চার করুক না কেন, আসলে ব্যাপারটি কী একবার ভলিয়ে দেখা দরকার। কী, না একটি সমর্থ, উপার্জনক্ষম, যুবক কারণে অকারণে বাঈজীর ওপর পড়ে পড়ে খাচ্ছে। সে যুবকটির কোন বিশিষ্টতাই পাঠকের চোথে ধরা পড়বে না একমাত্র তার বাউণ্ডুলে ভবঘুরে স্বভাবটি ছাড়া ( অবশ্য শ্রীকান্ত চরিত্রটিকে যদি শরংচন্দ্রের প্রতিরূপক বলে ধরা যায় – যেমন অনেকে ধরে থাকেন—তা হলে অবশ্য অন্য কথা), কিন্তু দেখ্ছি উপস্থাসটির চারটি খণ্ড জুড়ে ফিরে ফিরে কেবলই রাজলক্ষ্মী ও শ্রীকান্তের ভালোবাসার গাওনা চল্ছে। কবে কোন বাল্যকালে বৈচি ফল কুড়োবার উপলক্ষে ঞ্জীকান্তকে উপলক্ষ করে বালিকা রাজলক্ষ্মীর মনে ভালোবাসার সঞ্চার হয়েছিলো ভারই জের চলেছে সমগ্র উত্তরজীবন ধরে এবং সেই জেরে পাঠকপাঠিকাদেরও প্রায় জেব্বার হবার উপক্রম। পরাশ্রায়ী, পরার্থভূক উপার্জন সক্ষম শ্রীকাস্থকে নিয়ে রাজলক্ষ্মীর প্রেমের বক্সা হুটুক, তাতে আপত্তি দেখিনে, কিন্তু এই ধরণের প্রেমকে কথনই স্কুস্থ, সামাজিক আদর্শ বলে তুলে ধরা যেতে পারে না! বাঈজি না হয়ে রাজলক্ষ্মী যদি কুলন্ত্রী হ'তো তা হলেও নয়। একজন আপাতসমর্থ যুবক বাল্যপ্রেমের সূত্র ধরে চিরট। কাল পরশ্রমের ওপর নির্ভরশীল হয়ে থাক্বে এই দৃষ্টান্ত স্থান্ত নয়, সমর্থনযোগ্যও নয়।

আমাদের মনে হয় 'গৃহদাহ'ই শরৎচন্দ্রের শ্রেষ্ঠ উপস্থাস। যদিও গৃহদাহের আখ্যানবস্তুতে 'ঘরেবাইরে' ও অন্থান্য ইউরোপীয় এই ধাঁচের গল্পের ছাপ সুস্পষ্ট তা ছলেও কলাকুশলতা, আঙ্গিক ও অভিপ্রায়চরিতার্থতার দিক দিয়ে 'গৃহদাহের' তুলনা হয় না। গৃহদাহের প্রত্যেকটি চরিত্রই তার পরিমিত স্কুষ্ঠু রূপ পেয়েছে এবং গল্লটিও তার যথাযথ পরিণতিতে এদে থেমেছে। এমন চমৎকার রচনার নিদর্শন শরৎচন্দ্রের সমগ্র সাহিত্যে বোধ হয় আর দ্বিতীয়টি নেই। শরৎচন্দ্রের শ্রেষ্ঠ বড়ো ছোট গল্লের বই হলো 'নিদ্ধৃতি', দব চাইতে সুখপাঠ্য গল্প হলো 'দত্তা' আর উৎকৃষ্ট ছোটো ছোট গল্লের দব চাইতে চমৎকার নমুনা বোধ হয় 'রামের স্কুমতি'ও 'মহেশ'। সফলতম পল্লীচিত্রের বই 'পল্লীসমাজ'।

শরৎচন্দ্র সম্পর্কে যেটা সব চাইতে বিশায়কর, তাঁর গল্প বলার ক্ষমতা। গল্পের রস জমিয়ে তোলায় তাঁর ন্যায় কুশলী কলাকার বাংলা সাহিত্যে আজ পর্যন্ত কেউ দেখা দেয়নি। ভাবের ক্ষেত্রে তাঁর উপস্থাস নিঃশংসয়ে বৃদ্ধিসচন্দ্র ও রবীন্দ্রনাথের উপস্থাস থেকে দরিন্দ্র, কিন্তু শুদ্ধমাত্র কাহিনীটি মনোমুগ্ধভাবে বলার কায়দায় এই সিদ্ধহন্ত গল্পকার আজও অদিতীয়। ভাবের ঘরের কাঁকি ও দৌর্বলা তিনি গল্পের জাতু দিয়ে ঢেকেছিলেন—শরৎচন্দ্র আর কোন কৃতিত্বের দাবী করতে পারুন বা নাই পারুন, কথাশিল্পের স্থনিপূণ কলাকার হিসেবে বাংলা সাহিত্যে তাঁর নাম স্বার ওপর দিয়ে জলজ্ল করবে।

তবে শরৎচন্দ্রের গল্প বলার ভাষাটি ঠিক বাস্তবপন্থী ঔপন্যাসিকের ভাষা নয়। না ভাষায় না ভাবে তিনি রিয়ালিজ্মের ধার ঘেঁষে গেছেন। তাঁর ভাষার শিল্পে অত্যন্ত সাজান, লিপিকুশল, নিখুঁত একটি ওস্তাদের দেখা মেলে যার লেখার ধরণধারণের সঙ্গে বাস্তবামুসারী ঔপস্থাসিকদের আটপোরে ভাষার ধরণধারণের কিছুমাত্র মিল নেই। চরিত্র-চিত্রণেও তিনি বাস্তবনিষ্ঠা খুব বেশি মেনে চলেছেন বলে বোধ হয় না। তাঁর অনেক চরিত্রেরই (বিশেষ করে পতিতা চরিত্রগুলির) অসঙ্গতি ও হাস্থকরতা অত্যস্ত স্পষ্ট। 'পথের দাবী'র ভারতী, 'শেষ প্রশ্নের' কমল চরিত্র-ছিসেবে অস্বাভাবিক শুধু নয়, অবিশাস্ত। তাঁর কাহিনীগুলির পটভূমিকা হিসেবে তিনি যে সব সংস্থান ব্যবহার করেছেন তাদের আবহাওয়ার মধ্যে বাস্তবতার ছাপ থাক্লেও অবাস্তবতার রহত কম লেগে নেই। পল্লী-চরিত্রগুলির (যাদের সম্বন্ধে তিনি সব চাইতে ওয়াকিবহাল ছিলেন) ব্যাপারেও তিনি এই অসম্পূর্ণতা কাটিয়ে উঠ্তে পারেন নি। তিনি যে ভাবে পল্লীকে তুলে ধরেছেন তাতে পল্লীজীবন সম্পর্কে শ্রদ্ধার উদ্রেক করে না—বরং এই দিক দিয়ে আধুনিক সাহিত্যিক তারাশঙ্কর বন্দ্যোপাধ্যায়ের পল্লীর চিত্র ও পল্লীর সাধারণ মান্ত্র অনেক বেশি স্বাভাবিক। তারাশঙ্করের সৃষ্ট সাধারণ পল্লীর মানুষগুলিকে তাদের অজস্র দোষ সত্ত্বেও ভালোবাস্তে ইচ্ছে হয়, শরংচন্দ্রের আঁকা দলাদলি ও ঈর্ষাপরায়ণ, সঙ্কীর্ণচেতা পল্লীবাসীদের সম্পর্কে সেকথা বলা ষায় না। অবশ্য 'নিক্ষভি'র গিরীশ, 'বিন্দুর ছেলে'র যাদব, 'বৈকুঠের উইল'এর গোকুল, 'বিরাজ বৌ'-এর নীলাম্বর প্রভৃতি মহৎ চরিত্রগুলির কথা আলাদা। তবে মনে রাখতে হবে এঁরা কেউ গ্রামের চাষাভূষো শ্রেণীর মাসুষ নন; সাধারণ শ্রেণীর পল্লীবাসী সম্পর্কে শরৎচন্দ্রের উদাসীন মনোভাবটি প্রকট। 'দেনাপাওনা'র সাগর সর্দার এর একমাত্র উজ্জ্বল ব্যতিক্রম।

সব চাইতে যেটা অস্বাভাবিক, শরৎচন্দ্রের নায়কনায়িকাদের ভেতর শরীরগত কামনাবাসনার এতোটুকু চিহ্নপ্ত নেই—যেন সবাই দৈহিক আকর্ষণকে জয় করে শুদ্ধমাত্র আত্মিক প্রেমের সাধনায় মেতেছেন। এর চাইতে পিউরিটাান, এর চাইতে অবাস্তব মনোভাব আর কিছু হতে পারে না। অচলার সঙ্গে স্থরেশের সম্পর্ক প্রতিষ্ঠিত করতে গিয়ে বড়ের রপকের সাহায়ে কতো বা ইঙ্গিত, কতো বা ব্যাখ্যান—যেন রহস্যটুকু আরেকটু উদ্ঘাটিত হলেই শ্লীলতাস্থন্দরী লজ্জায় কালো হয়ে উঠতেন—ইউরোপীয় প্রথম শ্রেণীর ঔপস্থাসিকদের নিকট এইরূপ অতিমাত্রিক শালীনতা বিকৃতির নামান্তর বলে প্রতিভাত হবে। দিবাকরের স্থি প্রবৃত্তিকে জাগিয়ে দিয়ে তারপর কিরণময়ী একই শয্যায় কাঠ হয়ে পড়ে রইলো এঘটনা যৌনবিজ্ঞানের প্রাথমিক সূত্রের বিরোধী। শ্রীকান্তের প্রতি রাজলক্ষ্মী স্নেহ ও প্রেমে কেবলই উচ্ছুদিত হয়ে উঠেছে দেখতে পাই; লেখক এইজন্মে কোন শরীরগত ভিত্তি প্রস্তুত করেন নি, কেবলই বাল্যপ্রেমের স্মৃতির দোহাই পেড়েছেন।

শরংচন্দ্র মুখ্যত বাংলার মধ্যবিত্ত মানসিকতার প্রতিনিধিস্থানীয় লেখক। রবীন্দ্রনাথের অভিজ্ঞাতসুলভ দৃষ্টিভঙ্গী আর আজকের লেখকদের বামপন্থী চিন্তাধারার ঠিক মধ্যবর্তী স্তরে তিনি অবস্থান করেছেন। শরংচন্দ্রকে ভালোবেসেছে, আত্মীয় বলে জেনেছে বাংলার মধ্যবিত্ত ঘরের ছেলেমেয়েরা (বিশেষত মেয়েরা), তাদের রোমান্টিক মনের খোরাক জোটাবার বিস্তর উপকরণ শরংসাহিত্যে রয়েছে। শ্রেষ্ঠন্বাভিমানী 'অভিজ্ঞাতকুল থেকে যেনন তিনি ইচ্ছে করে দূরে ছিলেন নিম্নমধ্যবিত্ত বা হাটের আর বাটের মাম্বুযের ভিড়থেকেও তিনি তেমনি আলাদা ছিলেন। কালচ্যরগর্বী পণ্ডিতন্মন্ত অভিজ্ঞাত শ্রেণীর মানুষেরা অবশ্য তাঁর জীবদ্দশাতেই তাঁকে অস্কুজ্ঞানে দূরে ঠেলে এর শোধ তুলতে চেয়েছেন, কিন্তু মধ্যবিত্তসম্প্রদায়ের অকৃত্রিম আত্মীয়তায় সেই ক্ষতি তাঁর পুষিয়ে গেছলো।

শরৎচন্দ্র সম্পর্কে যে আলোচনা ওপরে করা হলো তাকে কিছুতেই পূর্ণাঙ্গ আলোচনা বলা চলে না। হয়ত অনেকদিকই বাদ পড়লো, কিন্তু খানিকটা অন্তত আলোচনা হলো তাতে আর সন্দেহ কি! বোধ করি দাঁড়িপাল্লার ওজনে শরৎসাহিত্যের দোষের দিকটার প্রতিই আমি সমধিক ঝুঁকেছি। এ সম্বন্ধে আমার সাফাই এই যে প্রশংসা তো অনেকেই করেন (এ দেশের সাহিত্যসমালোচনায় নির্জলা প্রশংসাটাই রেওয়াঙ্গ), মাঝে মাঝে একটু আধটু স্বাদবদল করতে দোষ কি। বিশেষ করে মহাজনদের রচনা সম্পর্কে এই স্বাদবদলের প্রয়োজন আছে—এখানে পাঠক পাঠিকাদের সেই সাদবদল করতে খানিকটা সাহায্য করলুম এইমাত্র।

#### বাংলার রূপরস সাধনা

#### গ্রীযামিনীকান্ত সেন

সমস্তার ধুনায়িত সাবহাওয়ায়। এজত্য বাঙালী জাতি যদি নিজেদের সভ্যতা সম্বন্ধে গবেষণায় নিযুক্ত হয়—তা' কিছু অস্বাভাবিক হয় না। তাতে আত্মাদর দেখান হয় না মোটেই—কারণ প্রাক্তভারতীয় সভ্যতা যাদের নিয়ে বিকাশলাভ করে তাদের মূলতঃ ঐক্য থাকলেও ঐতিহাসিক ঘাতপ্রতিঘাতে তাদের মধ্যে ক্রমণঃ বৈচিত্র্য ও বৈষম্য সংক্রামিত হয়। এই বৈচিত্র্যকে বিশ্লেষণ করার প্রয়োজন হয়েছে—কারণ প্রাক্তারতীয় সভ্যত। স্থলতঃ তিনটি ধারায় প্রবাহিত হয়ে কতকগুলি স্বতন্ত্র রসরীতি সৃষ্টি করেছে। এজকাল বাঙালা এসম্বন্ধে বিশেষ সচেতন ছিলনা—কারণ সমগ্র ভারতীয় সভ্যতার ভারকেক্র ছিল কলিকাতায়। কাজেই প্রাদেশিকতার অপেক্ষাক্ত ক্ষুদ্র স্তরে বাঙালীর বিরাট হয়য় অবতরণ করতে চায়ন। আজ ইংরাজরাজের দেওয়ানী, খাস রচিত হয়েছে দিল্লীতে এবং অস্থান্ম জাতি এদেশের সভ্যতা ও শীলতা-(cultue) গত দানকে অতি সামান্য ভেবে আত্মপ্রসাদ লাভ করেছে। এজন্য ঐতিহাসিক এবং সংস্কৃতির দিক দিয়ে বাংলার কৃতিত্ব বিচার অপরিহার্য্য।

প্রাক্ভারত চিরকালই ভারতীয় সভাতার বাহন হয়ে আত্মপ্রকাশ করেছে। মৌর্যায়ুগ হতে পালয়ুগ পর্যান্ত পাটলীপুত্র ও গৌড় প্রভৃতি জনপদ ছিল ভারতীয় সভাতার বিস্তারে বিরাটতম নগরী। মুদলমান যুগেও দিল্লীর ঐশর্যা ও প্রভাবকে হীনপ্রভ করে বাংলার গৌড় ও মুর্শিদাবাদের প্রগল্ভ সন্তার। কাজেই বাংলার দান ভারতে সামান্ত হয়নি কোন কালেই। এই অসামান্ততাকে উদ্ঘাটন করা আলোচকদের প্রথম ও প্রধান কর্ত্ব্য।

গোড়াতেই বাঙালী জাতির আদিম ইতিহাসের কিছু সূত্রপাত না করলে বাংলার রসমাধনা ও রূপসৃষ্টির বিচার সম্ভব হবেনা। বাঙালী জাতি হঠাৎ কোন আকম্মিক ঘটনায় ত্নিয়ায় দেখা দেয়নি। ভারতের ইতিহাসে রাজপুত, মহারাষ্ট্র, উত্তরপশ্চিম ও পঞ্চাবের সম্পর্ক ঘতটা কোলাহল সৃষ্টি করেছে—প্রাক্তারত সম্বন্ধে ততটা যে কেন সৃষ্টি হয়নি ভারতে গেলে বিস্মিত হতে হয়। বাংলাদেশ ভারতের আভ্যন্তরীণ ঘাতপ্রতিঘাতে বার বার অংশ গ্রহণ করেছে অকুণ্ঠভাবে। দাক্ষিণাত্যের রাষ্ট্রকূট, রাজপুতানার গুর্জ্জর প্রতিহার

এবং বাংলার পালদের ভিতর কঠিন ও অফুরস্ত সংগ্রাম হয়েছে অন্তম হতে দশম শতাব্দী পর্য্যন্ত। কাজেই এ জাতি কখনও অলসভাবে দিন কাটাতে পারেনি। ক্লুরধার শাণিত জীবনের মর্য্যাদা চিরকালই বাঙালীকে রেখেছিল সচেতন ও কর্মক্লুর। অথচ এসব কথা সকলের চোখে পডেনা।

গোড়াতেই বলতে হয় বাঙালী জাতির প্রাচীনতাও দামান্ত নয়। এ দম্বন্ধে হরপ্রসাদ শান্ত্রী মহাশয়ের একটা বিন্ময়জনক উক্তি উদ্ধৃত করতে হয়। তিনি বলেন: "বাঙ্গালা Nineva ও Babylon হতেও প্রাচীন অথবা নৃতন। বাঙ্গালা চীন হতেও প্রাচীন অথবা নৃতন। যথন আর্য্যগণ মধ্য এদিয়া হ'তে পঞ্চাবে আদেন তখন বাঙ্গালা সভ্য ছিল। আর্য্যগণ এলাহাব দে এসে বাঙ্গালীকে ধর্মজ্ঞানশূত্র ও ভাষাশূত্র পক্ষী বলে' বর্ণনা করেছেন।" প্রতিরেয় ত্রাহ্মণ ও মাবনধর্মশান্ত্রে পুণ্ডুজাতির উল্লেখ আছে। এদের বাসভূমি যদি পুণ্ডুবর্জননামে পরিচিত হয়ে থাকে তবে উত্তর বঙ্গ আর্য্যগণের অজ্ঞাত ছিলনা একথা স্বীকার করতে হয়। ঐতরেয় আরণ্যকে বঙ্গশব্দের উল্লেখ আছে অথচ অঙ্গ বঙ্গ বা মগধ এ সময় আর্য্যজাতির লীলাভূমি ছিল না। ঐতরেয় আরণ্যকে বঙ্গ, মগধ ও চের জাতির উল্লেখ আছে —এরা যে আর্য্য নয় একথা স্বীকৃত। চের জাতিরা দ্রাবিড়। জাবিড় জাতিরা বঙ্গ ও মগবের প্রাচীনতম অধিবাসী এরূপ অনুমানের পক্ষে বহু যুক্তি আছে। আবার যন্ত শতাব্দীতে বিজয় সিংহের লঙ্কা বিজয়ের একটা বিবরণও আছে। বিজয় সিংহ ছিলেন আর্য্য—কাজেই বাংলা দেশে একসময় আর্যাদের কেউ কেউ বাস করেছেন একথা অস্বীকার করা চলে না। এতে প্রমাণ হয় বাঙালী একটা নৃতন জাতি নয়।

এ সত্যও গৃহীত হয়েছে যে গোড়ের পাল রাজগণ রাজপুত ছিলেন না। রাথাল বন্দোপাধায় এ মত পোষণ করেন। সক্ষাকর নন্দীর রামচরিতে পালদের সমুদ্র হ'তে উৎপত্তির কথা বলা হয়েছে। এতে মনে হয় বিহারের বিশুষ্ক প্রান্তরে বা শৈলবক্ষে পালদের উৎপত্তি হয়নি বরং সমুদ্রধৌত বাংলাতেই এ বংশের উদ্ভব হয়েছে। সে যাই হোক পাল রাজগণের নিবিড় সম্পর্কে বাংলার বিশিষ্ঠ সাহিত্য যেমন স্বষ্ট হয়েছিল তেমনি একটা স্থসংস্কৃত কলাসংগ্রহও একালে একটা অপরূপ বৈচিত্র্য গ্রহণ করেই আত্মপ্রকাশ করে। এ হটি রসস্প্রির পৃষ্ঠভূমি ছিল অসামান্ত —কারণ পাল সাম্রাজ্যের বিস্তৃতি ও বিক্ষেপ ছিল অতি বিরাট। পাল রাজগণের আমলের একটি প্রাচীন লেখে ইদানীং নৃতন সংবাদ পাওয়া গেছে:—

<sup>\*</sup> সাহিত্য সন্মিলন সপ্তম অহিবেশন, অভ্যৰ্থন। : মিতির সভাপতিরূপে প্রদত্ত বহুতা।

<sup>🕆</sup> রাথাল বন্দ্যোপাধ্যায় প্রবাসী ভাক্র ১৩৩৬ পৃঃ ৭৫০

"ভোজৈর্মৎক্তৈ কুরু-যত্ত-যবনাবন্তী-গদ্ধাকীরৈঃ ভূয়ায়ৈ ব্যালোল মৌলি প্রণতিপাবনতৈঃ সাধু সঙ্গীর্য্যমানঃ।"\*

অর্থাৎ সম্রাট ধর্ম্মপাল কুরু (মধ্যপঞ্জাব ) যতু (মথুরা) যবন (পদ্চিম পঞ্জাব ও উত্তর পশ্চিম সীমান্ত), মৎস্থ (উত্তর রাজপুতানার জয়পুর ও আলোয়ার রাজ্য) অবস্তী (মালব দেশ), ভোজ (মধ্যপ্রদেশের বেরার বা বহুাড) গদ্ধার (পেশোয়ার ও কাবুল নদীর উপত্যকা) এবং কীর (কড়িডা বা জালামুখ) প্রভৃতি দেশ জয় করেছিলেন। তা' হলে গোড়ের গোরব সেকালে অসাধারণই ছিল বল্তে হবে। এ পৃষ্ঠভূমির পুরোভাগে যে কলাস্প্তি সম্ভব হয় বাংলাদেশে তা' সাহিত্যের মতই একটা বিশিষ্ট রূপ পরিপ্রহ করেছিল। জীবস্ত প্রাকৃত ভাষাকে নানাভাগে বিভক্ত করে ভাষাবিদ্যাণ পূর্ব্বাঞ্চলের সাহিত্য-চক্রে তিনটি ভাষাকে প্রবর্তিত দেখতে পান। এগুলি হচ্ছে ষণাক্রমে মৈথিলী, গোড়ীয় ও মাদামী ভাষা। এসব ভাষার ভিতরকার রস সমাবেশ এবং বাইরের রূপাদর্শ সেকালে হয়ে পড়েছিল বিভিন্ন। কলালীলা প্রসঙ্গেও বিহার, বাংলাদেশ ও উড়িয়ার রচনা তিন রক্মের মূর্ত্তি ধারণ করে প্রাকৃভারতে। এই রূপারণ্যে প্রবেশ করে দেখতে পাওয়া যায় এখানকার সব ফুলগুলি এক রক্মের মোটেই নয়। এর ভিতরকার বাংলাদেশের স্পৃতির একটা যে বিশিষ্ট রূপ-গৌরব আছে তা' অস্বীকার করা চলে না। এ গৌরব প্রাচীন ঐতিহাসিকদেরও চক্ষুগোচর হয়েছে।

তিব্বতীয় ঐতিহাসিক তারানাথ লিখেছেন রাজা দেবপালের যুগে [নবম শতাকীর অন্তে] বারেন্দ্রভূমিতে [উত্তর বঙ্গে] একজন স্থদক্ষ শিল্পী বাস করত—তার নাম ছিল ধীমান। ধীমানের পুত্রের নাম ছিল বিট্পাল। এর। তুজনেই ধাতু ও অক্যান্ম উপাদানে বহু মৃত্তি ও চিত্র রচনা করে। এসব রচনা প্রাচীন নাগচক্রের রচনার মতই ছিল। এদের ভিতর ধীমানের পুত্রের দ্বার। মগধের রচনা প্রভাবিত হয়, ধীমান স্বয়ং বাংলার শিল্পের নেতৃত্ব গ্রহণ করেন। তারানাথের এই উক্তি দ্বার। প্রমাণিত হয় প্রাক্তারতীয় সমগ্র রচনাই বাঙালীর প্রভাবে স্থাই হয়েছে। বিহার ও বঙ্গের বিরাট রূপকৃত্যের গৌরব বাংলাদেশ হ'তেই স্ত্রপাত হয়। তারানাথের উক্তি হতে দেখা যায় বিট্পাল নগধে একটা বিভিন্ন পদ্ধতি স্থাই করেছিল, একে মধ্যদেশীয় পদ্ধতি বলা হ'ত। নেপালেও বাঙালী শিল্পী ধীমানের প্রভাব বিস্তৃত হয়।

কাজেই গৌড ও মগুপের কলাস্থির জনক ও পরিচালক ছিল বাঙালী। এ উভয়

<sup>\*</sup> R. D. Banerjee: "Dharma Pala's soveremgity was accepted by the Kings of Eastern Afganisthan, Punjab, Rajputna and Kangra Valley" History of India P. 103

দেশ এককালে আচারে, ব্যবহারে এবং ভাষায় এক ধরণেরই ছিল। পরে প্রাকৃতিক আবেষ্টন ও ঐতিহাসিক ঘটনার বিচিত্র পরম্পরায় এদের সভাতা ও সংস্কৃতি বিভিন্ন হয়ে পড়ে। শুধু দাহিত্যে নয় কলালীলায়ও এ সত্য প্রমাণিত হয়। প্রাক্ভারতীয় জাতি-গুলির নৃতাত্ত্বিক পটভূমি ক্রমশঃ নান। কারণে বিভিন্ন ও বিশিষ্ট হয়ে পড়ে। ইদানীং পূর্ব্বপ্রচলিত নৃতাত্তিক বিভাগগুলিকে পণ্ডিতগণ স্বীকার করতে আর প্রস্তুত নন। আর্য্য-ভাষা বা সাহিত্য থাকলেও আর্য্যজাতি ছিল কিনা তাঁদের এবিষয়ে ঘোরতর সন্দেহ। তেমনি Von Eickstedt ও Von Luschan প্রমুখ জাতিতত্ত্বিদগণ ক্রাবিড় জাতি বলে কোন বিশিষ্ট জাতির অন্তিহই স্বীকার করেনা। না করলেও আর্যাভাষা বা দ্রাবিড় ভাষার অস্তিত্ব কেউ অস্বীকার করে ন।। এ সমস্ত ভাষার প্রভাবও সামান্ত ছিলনা। ইংরাজী ভাষা সমগ্র ভারতবর্ষের চিন্তাশক্তির গতি ফিরিয়ে দিয়েছে। কাজেই ভাষার ক্ষমতার দিক থেকেও আর্য্য ও দ্রাবিড় প্রভাব অসাম।গ্র ছিল বলতে হবে। ইদানীং নৃত্যান্ত্রিকগণ যে কটি মুখ্যজাতিকে অধ্যয়নের বিষয়ীভূত করেছেন তার ভিতর অঞ্চিক, নৈগ্রিক, আল্লোদিনারীয় আর্যানর্ডিক ও ভূমধ্যসাগরিক জাতিদের নিয়ে একটা শ্রেণীবিভাগ হয়েছে। বাঙালী জাতির রক্তসম্পর্ক নিয়ে এখনও আলোচকগণকে ধাঁধাগ্রস্ত দেখে আবাক হতে হয়। শ্রীযুক্ত রমেশচন্দ্র মজুমদারের বাংলার ইতিহাসে আছে: "We must therefore admit that we cannot yet satisfactorily solve the problem of the origin of the Bangalee race." এটা খুব লজ্জার বিষয় সন্দেহ নেই। কিন্তু শুধু নৃত্ত ছেড়ে, ভাষাতত্ত্ব ও রূপতত্ত্বের দিক হতেও এ প্রশ্নের একট। বিচার যে চলেনা তা নয়। আধুনিক বাঙালীর ভিতর পাওয়া বাচ্ছে "non mongoloid Brachycephalic types"। এর সঙ্গে পূর্ব্ব ইউরোপের 'dinaric' জাতিগুলির সমানধর্ম্ম আছে। শ্রীযুক্ত বিরজাশঙ্কর গুহু মহাশব্বের তালিকায় বাঙালীকে আত্মীয় করা হয়েছে ভূমধ্যসাগরিক ও আল্লোডিনারিক জাতিগুলির। অপ্রদিকে আমাদের বৃহত্তর পৃষ্ঠভূমিতে অষ্ট্রিক জাতির সম্পর্কও আছে। ফলে দাঁড়াচ্ছে ভাষা ও সাহিত্যের প্রভাব এবং রক্তের সম্পর্কে বাংলার সভ্যতায় আর্য্য, দ্রাবিড় ও অষ্ট্রিক ভাব কাজ করেছে। এ ছাড়। মঙ্গোলীয় ভাষার সতীর্থতাও বাংলাদেশ তুচ্ছ করতে পারেনি। বাংলা দেশকে বেষ্টন করে মঙ্গোল জাতি একটা অর্দ্ধবলয় স্থিতি করেছে—এজন্ম মঙ্গোল সভ্যতার সহিত নিবিত্ভাবে বাঙালী জাতি সামাজিকতা করেছে। বিশেষতঃ বাংলার ইতিহাসে দেখতে পাওয়া যায় এক সময়ে এক মৌঙ্গল বংশের নুপতি এদেশে রাজতক্তে আসীন হয়ে ক্রমশঃ শৈবধর্ম্মগ্রহণ করেন এবং পরে হিন্দু হয়ে যান। গোড়ের কামোজ নুপতির বংশ এক সময় উত্তরনঙ্গের প্রভুত্ব লাভ করে। এদের বংশ ছিল তিকাত ব্ৰহ্মীয়—অৰ্থাৎ মঙ্গোলীয়।

ফলে আর্ঘ্য প্রেরণায় বিরাটের সারসঙ্কলনপটুতা অর্থাং বিরাটের ভিতর মুখ্যবস্তর উপলব্ধির ক্ষমতা (abstraction) বাঙালীর আছে। দ্রাবিড় শীলতার (culture) বৈপরীত্যবোধ অর্থাৎ স্ক্রম ও পারিপার্শিক সঙ্গতির একটা বিরাট ভৌমের উপলব্ধির ও সৃষ্টির ক্ষমতা বাঙালীর রচনায় পরিক্র্টভাবে পাঙ্রয় যায়। দ্রাবিড় কলালীলার নির্ভয় ও তুর্বার উত্যোগের তুলনা খুঁজে পাওয়া কঠিন—বাংলার রচনায় এই প্রভাবেরও ছাপ আছে প্রচুর। দ্রাবিড়ের রহস্য এবং উদ্দাম আতিশব্যপ্রীতি এদেশে রূপবিত্যার অত্যান্ত প্রভাবে সংহত হয়ে পড়ে; অপরদিক অন্তিকের ধর্য্য ও আনুগত্যপ্রীতি বাঙালীর রূপের ভাবকে উচ্ছুছাল হতে দেয়নি। এ সমস্ত উপকরণ ছাড়া মঙ্গোলীয় প্রেরণা-স্কুলভ সৃক্ষতাবোধ বাঙালীকে করেছে বিচারে ক্র্রধার এবং রচনায় স্তকুমার ও তীক্ষ। বাংলার ত্যায়শান্তের চুলচেরা বৈচিত্রাবোধ এ উপাদান হতেই শক্তিলাভ করেছে। এজন্য বাংলার শিল্পসপদে সঞ্চারিত হয়েছে অফুরন্ত বৈচিত্রা, সংযম ও বিরাটের কল্পনামুখরলালিত্য। এসব প্রস্কুট হয়েছে অভ্যন্ত রেথার দক্ষতম লীলাপ্রসঙ্গে। এ অবস্থায় প্রাক্তারতীয় শিল্পের প্রধানতম আচার্য্যেরা বাংলাদেশেই জন্মগ্রহণ করেছে দেখে বিশ্বিত হওয়ার কোন কারণই পাওয়া যায়না।

বাংলাদেশের মনস্তাত্ত্বিক এই গুঢ় আবহাওয়া বিচার করে বাংলার রূপসম্পদ ও রদকীর্ত্তি বিচার করতে হবে। নান। রক্ত ও প্রভাবের সংমিশ্রণে বাঙালী জাতি এক অসামান্য ঐশ্বর্যা ভূষিত হয়েছে। মঙ্গোলীয় বা ত্যুরেণীয় প্রভাব জাতিকে অমরত্বের ঐশ্বর্য্য দান করতে সমর্থ। চীনদেশে এখনও জাগ্রত ও জীবন্ত অতি সূক্ষ্য অনুভবশক্তি ও অবচেতন সংস্কার প্রতিমুহূর্ত্তে উর্ণনাভের মত তন্তুজাল স্থান্ট করে নিজেকে স্থালিত হতে দেয়ন।। হাজার হাজার বছরের চিত্রকলা অনুকরণ করেও দেথানকার শিস্তোরা অমর হয়ে যায়। মৃত্যুর মধ্যেও অমৃতের সূক্ষা প্রতিবিশ্বকে মঙ্গোল চিত্ত দেখে আশ্বস্ত হয়-–ঘাতপ্রতিঘাতে সহজে মূর্চিছত হয়ে পড়েনা। এমন কি মঙ্গোলীয় রসভাণ্ডার কখনও অপূর্ণ বা রিক্ত থাক্তে দেখা যায় না। বাঙালীর ভিতর এই প্রেরণা আছে বলে বারবার ঘাত প্রতিঘাতেও বাঙালী মরে' যায় নি, পলাশী প্রাঙ্গনেও বাঙালীর নবজন্ম হয়েছিল মাত্র। যথন পাশ্চাত্য সভ্যতার আয়োজন ও উল্লোগে একে একে ভারতের সব জাতিগুলি মিয়মান পড়ে—পঞ্চাব মহারাষ্ট্র রাজপুতনা ও অন্ধ্র প্রেরণা যথন প্রোথিত হয়ে যায় মৃত্তিকার গর্ভে তথন বাঙালীই বুক পেতে নেয় ইউরোপের অষ্ট্রক্জকে—বাঙালীই পোষ মানায় সে সভ্যতার অজগরগতিকে। একথা অস্বীকার করা চলেনা। এ সন্তব হয়েছিল বাঙালীর সূক্ষবোধশক্তির সাহায্যে! এই জাগ্রত জীবনবত্ব। বাঙালীকে চিরকাল একটা বিশ্বসম্পর্ক দান করেছে—সে কথনও কুদ্র হয়ে থাকবার স্পৃহা করেনি। বাংলার জাহাজগুলি বহুকাল হ'তে সমুদ্রগর্ভ দিয়ে

দিকদিগন্তে ছুটে গেছে! বাঙালীর পণ্ডিতরা সমগ্র এসিয়ার গুরুপদে আসীন হয়েছে প্রাক্তারতীয় বিশ্ববিভাপীঠগুলিতে। বাংলার তান্ত্রিকধর্ম প্রচারিত হয়েছে সমগ্র এসিয়ায়, চীন ও জাপান পর্যান্ত এ ধর্মের প্রভাব বিস্তৃত হয়েছে। তু'টি দেশ হ'তেই জগতে রেশমের রপ্তানি হ'ত সমগ্র ভূগোলে, তার ভিতর একটি হ'ল চীনদেশ অহাটি হ'ল বাংলা দেশ। অপেক্ষাকৃত পরবর্তী যুগেও বাংলার মস্লিন সমগ্র বিশ্বকে প্রভাবিত করেছে। এত সুক্ষার সংগ্রহ জগতের ইতিহাসে আর কোথাও দেখা দেখন।

বস্তুতঃ বাংলার সূক্ষ্ম মননশক্তিই মসলিনকে জন্মদান করেছে—তা' মনের তাঁতেই সৃষ্ট হয়েছে। সাহিত্যের ক্ষেত্রেও চর্য্যাপদের কবিদের সূক্ষ্মতার সহিত সঙ্গত হয়েছে জয়দেবের রণন ও বৈষ্ণব কবির উষা কাকলি! এর ভিতর দাঁড়ি টানবার জো' কোথাও পাওয়া যাবেনা। রস রচনার বাংলার এই সাধনার প্রভাবে বিস্তৃত রূপের রামধনু সমগ্র বাংলাদেশকে বেষ্টন করে আত্মপ্রকাশ করেছে।

যুগে যুগে জাগরণের ছন্দুভি নব নব ভাবের তীরে বাংলা দেশের সভ্যতাকে উপস্থিত করেছিল। কোথাও তা' আছ্ষ্ট ও দার্মভূত হয়ে যায়নি। বৈচিত্র্যাবেংধই সকল জাতিকে নবীনহ দান করে—একঘেয়ে জীবন্যাত্রা বা ভাবের পৌনঃপুনিক আন্দোলনের অভাব জাতিকে করে কন্ধালিত ও মূঢ়। বাংলা দেশ প্রতি যুগে এর পাশ কাটিয়ে গেছে। বাংলাদেশ তান্ত্রিক শক্তিবাদকে ভৌমরপ দান করেছিল অতি সূক্ষ্মভাবে—তাতে শঙ্করের আত্মবাদের সহিত বুদ্ধের অনাত্মবাদকে সঙ্গত করা হয়েছিল অপূর্বভাবে। তাতে করেই পালরাজদের শক্তি ও যাতন্ত্রোর অভ্যুদ্য হয়। স্বাধীনতার পশ্চাতে যে-রক্ম বলিষ্ঠ তত্ত্ব থাকা প্রয়োজন তা পূর্বভারত হতেই সমগ্র এসিয়া লাভ করে। কাজেই রূপরচনা প্রসঙ্গের বাংলার কৃতিত্ব অনুধাবন করতে হলে বাঙালীর মনোরাক্ত্যের থবর জ্বানা প্রয়োজন। তিব্বতীয় পণ্ডিতগণ প্রাক্ত্যারতে এগারটি ব্রেশ্বিত্যাপীঠের উল্লেখ করেছেন—তার ভিতর বাংলাদেশে ছিল ছয়টি। বিশ্ববিশ্রুত পণ্ডিতগণ এসব কেন্দ্রে অধ্যক্ষতা করতেন। দীপঙ্কর প্রীজ্ঞান অতীশা, বিভৃতিচন্দ্র, চন্দ্রগোমিন, লুইপাদ, ভূষক প্রভৃতির পণ্ডিত্য ও চিন্তাশীলতা দেবলৈ ছিল অতুলনীয়।

বাঙালীর সভ্যতা ও প্রভাবের বিস্তৃতিও হয়েছিল অসামান্য। বিরাট বিশ্বসম্পর্ক বাংলার চিরকালই প্রিয় ছিল। জাপানের হরউইজি মন্দিরে বাংলার লিপি পাওয়া গেছে—
চীনদেশের উ-তাও-মিয়াও মন্দিরেও বাংলার মত অক্ষরে মন্ত্রাদি লিখিত আছে। কাই-ফেং
নগরের লৌহ মন্দিরে চীনে মাটির সাহায্যে বাংলা দেশের একটা কীর্ত্তনের চিত্র বাংলার
প্রভাব সেকালে কভদূর বিস্তৃত হয়েছিল তা প্রমাণ করবে। তিব্বতে অভীশা ধর্মগুরু
হয়ে নব্যুগের প্রবর্তন করেন—নেপালে বাংলা দেশের প্রভাব যে অফুরস্ত ছিল তা

Sir Charles Eliot বারবার বলেছেন। তিনি বলেন: "In Nepal and Tibet Tantric Buddhism fully developed but they represent late Indian Tantrism as imported ready made from Bengal......... find little evidence that a definite Sakti cult arose elsewhere than in Bengal and Assam.\* The birth place of Saktism as a definite sect seems to have been in North Eastern India".

বস্তুতঃ প্রাক্ভারতীয় তান্ত্রিকধর্ম জাপানের হেইয়ান যুগের [৭৮২ খ্রীঃ-৮৮৮ খ্রীঃ] শিল্পকলাকে বিশেষ ভাবে প্রভাবিত করে। ভগিনী নিবেদিতা বলেছেন: "Tantrikism Lamaism reaching China and Japan as the Esoteric doctrine created the art of Heian period" । এ তুটি ধর্মই ব'ঙালীর সৃষ্টি। এদের ভিতর শক্তিবাদের ফুলিঙ্গ সমগ্র দৃষ্টিভঙ্গীকে প্রথর এবং জীবনযাত্রাকে গতিশীল করে তোলে। Encyclopeadia Britannica এ প্রসঙ্গে বলছে: "Tendai and Shingnon infused a new life into the sculpture of the early Heian period" ‡ চীনের ট্যাঙ্গ যুগও ভারতীয় প্রভাবে হয়েছিল ভরপুর। ওকাকুরার মতে ট্যাঙ্গযুগের আর্টে [৬১৮ খ্রীঃ-১০৭ খ্রীঃ] তন্ত্রের প্রভাব স্কম্পন্ত। এ যুগে চ্যাঙ্গ-ম্বান (Chang-an) ছিল রাজধানী। ট্যাঙ্গ দরবারে ভারতীয় তান্ত্রিক ধর্মের ব্যাখ্যাতা ছিল।

তান্ত্রিক ধর্ম্মের বহু মূর্ত্তি বাংলাদেশে পাওয়া গেছে। যখন মুদলমান আক্রমণে প্রাক-ভারতের গৌরব অস্তমিত হয় তখন এখানকার পণ্ডিত ও শিল্পীগণ নেপালে চলে যায়।§ কলে তান্ত্রিক তত্ব নেপালের ভাস্কর্য্য ও চিত্রকলার একটি নূতন দ্বার উদ্যাটন করে। নেপালী শিল্পীরাই তখন নব্য শিল্পের নেতৃত্ব গ্রহণ করে। নেপাল বাংলাদেশ দ্বারা যে বিশেষভাবে প্রভাবিত একথা বলা হয়েছে। নেপাল হতেই শিল্পীরা ক্রমশঃ তিব্বত ও চীনদেশে গিয়ে কলালীলার নব নব অধ্যায়ের সূচনা করে।

তিব্বতীয় ঐতিহাসিক তারানাথের মতে একাদশ শতাব্দীতে ধীমানের প্রাকভারতীয় শিল্পক্ত নেপালে প্রতিষ্ঠিত হয়। কাজেই অষ্টসাইন্রিকা প্রজ্ঞাপার্মিতার চিত্রাদি বাংলা দেশের শিল্পাদর্শেই রচিত হয়েছিল বলতে হয়। K. de B Codrington বলেন: If they date from the eleventh century, they may represent the Eastern

<sup>\*</sup> Sir Charles Eliot, Hindusim and Buddhism Vol II. p. 278

<sup>†</sup> K. Okakura, Ideals of the East p. 77

<sup>‡</sup> Encyclopaedia Britannica 14th Edition Vol 12. p. 928.

<sup>§</sup> Oldfield Nepal P. 170.

School of Dhiman which according to Taranath was favoured in Nepal at about that time.\*

বাংলার শিল্পপ্রতিভাকে অবজ্ঞা করা অসম্ভব। ভারতীয় ভাস্কর্য্যের শ্রেষ্ঠ নিদর্শন খুঁজতে হলে এলোরা এলিফেন্টা বা মামলপুর গেলে পর্যাপ্ত হবেনা—পূর্বাঞ্চলকেও প্রদক্ষিণ করতে হবে। এ অঞ্চলে এক শতাব্দীতে যত মূর্ত্তি তৈরী হয়েছে ভারতের অন্তান্ত সব জায়গার সকল শতাব্দী মিলেও তত্তা সৃষ্টি করতে পারেনি। রাখাল বন্দ্যোপাধ্যায় বলছেন: "Medieval sculpture have been discoursed in varying numbers in Maharashtra, Gurjars, Rajputana and Antarvadi but nowhere is their total number comparable to the output of a single century in Bengal and Behar"। এই বিরাটস্প্রের মধ্যমণি হচ্ছে বাংলার সৃষ্টি। বাঙালী জাতির বিশিন্ত অধিকার ও ঐশর্য্য বাংলার রচনাকে করেছে তীব্র ও রুসোজ্জ্বল মানবিকভায় ভরপুর। সব যেন জাগ্রত, জীবস্ত এবং উষ্ণ বাস্তবভার ওভঃপ্রোত। এর উৎস খুঁজতে হবে বাংলার দৃষ্টিভঙ্গীতে এবং স্বাধীন রসসমাবেশ প্রসঙ্গে। কিন্তু বাঙালী জাতির রক্তের ইতিহাস বর্জ্জন করলে কিছুই বোঝা যাবে না। বাঙালীর মানসিক সঙ্গতি ও ঐশর্য্য বিশ্লেষণ না করলে শিল্পকলার লীলামূলক উপাদানের যথার্থ প্রেরণা কোথা তা' তুর্বোধ্য হবে।

সাহিত্যে, ভাস্কর্য্যে, চিত্রকলায়, স্থাপত্যে ও সঙ্গীতে বাঙালীর রূপছন্দ একই তালে হিল্লোলিত হয়ে এসেছে। শ্রুদ্ধার সহিত অগ্রসর না হলে এই ঐল্রন্ডালিক পুরীর সন্ধান পাওয়া যাবেনা।

## বন-তুলসী

#### নারায়ণ গঙ্গোপাধ্যায়

টেলিগ্রাম এল বিমলেন্দুর তৃতীয় কন্সা নির্বিদ্ধে ভূমিষ্ঠা হয়েছে। পত্নী এবং নন্দিনী তৃত্বনেই সম্পূর্ণ কুশলে আছে, স্থতরাং বাবাজীবনের উৎকণ্ঠিত হওয়ার কোনো হেতু নেই।

টেলিগ্রাম করেছেন পূজ্যপাদ শৃশুর মহাশার—আশা করেছেন কন্সালাভের সংবাদে জামাতাবাবাজী একেবারে চতুর্জুজ হয়ে উঠবে। কিন্তু বিমলেন্দুকে আসলে দেখাচ্ছিল একটা চতুপ্পদের মতো। অন্তুত রকমের বোকা হয়ে গেছে মুখের চেহারাটা, ঘোলা চোখ ফুটো দেখে মনে হচ্ছে এইমাত্র ঘানির জোয়াল ঘুরিরে সের ভিনেক খাঁটি শর্ষের

<sup>\*</sup> V. Smith & Codrington H. F. C. I. P. 168.

তেল বের করে এল। খুব সম্ভব আসন্ন কন্সাদায়ের সম্ভাবনাটাই বেচাগার মানস-চক্ষে এসে দেখা দিচ্ছিল।

পুরো পাঁচমিনিট পরে এঞ্জিনের ধোঁয়। ছাড়রার মতো কোঁস করে একটা প্রকাণ্ড দীর্ঘখাস কেললে বিমলেন্দু। বললে, গেল।

আমি বললাম, কী গেল ?

— যৌবন। প্রেম।—কতিত-পকেট অসহায় পথচারীর গলায় বিমলেন্দু বলে যেতে লাগল: রোমান্দ। ফ্রম এ ম্যান উইথ ফিউচার টু এ ম্যান উইথ পাষ্ট।

আমি বললাম, যাওয়াই ভালো। বোকামির পালাটা চটপট মিটে গেলেই ভদ্রলোক হয়ে উঠতে পারবে।

হয় কথাটা বিমলেন্দ্ৰ কানে গেলনা, অথবা কান দিলেনা। নাটকীয় ভাবে বলে যেতে লাগল, এখন দেখতে পাচ্ছি প্রেমটা ধরা-ছোঁয়ার বাইরে থাকাই ভালো। প্রিয়া গৃহিণী হলেই জীবন-স্থয়ে বারোটা বেজে গেল। তার চাইতে কবিদের অশরীরী প্রেম, অতীক্রিয় মিলন—

আমি মন্তব্য করলাম, ক্লীবের সান্ত্রনা।

বিমলেন্দু কেপে উঠল। নাটক ক্রমশ মেলোড়ামার রূপ নিতে লাগল: বৌ, ছেলেমেয়ে, বাঁধা রুটিনের চাকরী, যক্ষার মতো জীবন। তার চাইতে অনেক ভালো একটা খোলা আকাশ, একটা অবার দিগন্ত, মিষ্টি মহুয়ার ফল, কালো সাঁওতালের মেরে—

হাসি চাপাটা তুঃসাধ্য হয়ে উঠছিল। কলকাতার বাইরে জীবনে বিমলেন্দু কথনো পা বাড়িয়েছে কিনা জানি না। হয়তো বড় জোর মধুপুর দেওঘর অথবা পুরী, কিংবা শুঞ্জীবারাণসীধাম। স্থতরাং অবারিত দিগন্ত আর মহুয়া ফলের স্বপ্ন দেখাটা তার স্বাভাবিক অধিকার।

বললাম, ভুল করলে। মত্য়ার ফল মিষ্টিনয়, তেতো। সে কথা যাক। আসলে প্রেমের পরিণতিই হচ্ছে পূর্ণগ্রাস—ওর একমাত্র উপমা ভেনাস ফ্লাই ট্র্যাপ। সোপেন-হাওয়ের পড়লে অনেক জ্ঞান লাভ করতে পারবে। কিন্তু শুধু মানুষের প্রেম নয়—প্রকৃতির প্রেমও ওই রকম সর্বগ্রাসা।

- আফ্রিকার জঙ্গলের কথা বলছ ?
- —না। বাংলা দেশের মাঠ ঘাট, তার অবারিত দিগন্ত, তার ধানের ক্ষেত, তার বন-তুলসীর ঝাড়—তার শরতের সোণা-ঝরানো আকাশ—
  - -कथाछ। विभन करता।

আমি বলতে সুরু করলাম।

কৈশোরের অনেকগুলো দিন আমার কেটেছে বাংলা দেশের একটুকরো পাড়া গাঁয়ে।
মনে রেখা, কৈশোরের কথা বলছি। যে বয়েসে মাসুষের জীবনে প্রথম নেশার
মতো প্রথম প্রেম আবিভূতি হয়, যথন চোথের সামনে পৃথিবীটাকে আরব্য-গুপছাসের
মতো বলে মনে হতে থাকে। যথন জ্যোৎস্না রাত্রে ঘুম ভেঙে গেলে জানলার দিকে
তাকিয়ে বসে থাকতে ইচ্ছে করে, জলের ঝাপটায় চোথমুখ ভিজে গেলেও ভালো লাগে
রিষ্টি পড়া দেখতে। ঘাসের ছোট ছোট ফুলগুলোর সঙ্গে পরিচয় থাকে, সভ্ত-ফোটা
আকল্দের বুনো গন্ধ পর্যন্ত রক্তে কথা কইতে চায়।

দেই বরেদে বাংলা দেশের পাড়াগাঁয়ে অনেকগুলো দিন আমি কাটিয়েছিলাম। জায়গাটা কোন এক অখ্যাত ব্রাঞ্চ লাইনের অখ্যাততর একটি ষ্টেশন। ঝিমিয়ে-চলা প্যাদেঞ্জার গাড়িগুলো পর্যন্ত দেখানে এক মিনিটের বেশি দাঁড়াতনা। তিন চার মাইল দ্বের গ্রামগুলো থেকে যেসব যাত্রী আসত বা যে তু চারজন নামত, সারাদিন-রাত্রে সবশুদ্ধ ঘন্টা দেড়েকের বেশি তারা ষ্টেশনের নির্জনতায় বিদ্ন ঘটাত না।

তা ছাড়া বিপুল ব্যাপ্ত নিংদক্ষ পৃথিবী। রাঙা মাটির টিলায় তাল-বীথির মর্মর।
বহু দূরে ধূলোর কুয়ালা বুনে-চলা গোরুর গাড়ি। মাঝে মাঝে ভুটার ক্ষেত, বোরোধানের
নীচু জমি। আকাশে উড়ে যাওয়া বুনো হাঁস আর এক ফালি মরা নদী। তুপুরের
রোদে ঝকঝকে মুড়ির ওপর বিছানো চবচকে একটা মিটার-গজের লাইন, ভুটা ক্ষেতের
বাঁক নিয়ে দৃষ্টির বাইরে মিলিয়ে গিয়েছে; তার একপ্রান্ত একটা জংশন ষ্টেশনে, আর
এক প্রান্ত কোথায় গেছে জানা ছিলনা, কল্পনা করা যেত দিল্লী, বোস্বাই, কাশ্মীর,
কারাকোরাম ছাড়িয়ে হয়তো তুষার মেরুর পেকুইনদের দেশে গিয়ে ওর যাত্রা শেষ হয়েছে।

মেজমামা ছিলেন টেশন মান্তার। অকৃতদার লোক, একটা পয়েন্ট্ সম্যানকে নিয়ে তাঁর সংসার্থাতা চলত। ফৌশনের কাজ শেষ করে কোয়াটারে ফিরে বিবেকানন্দের বই আর শ্রীশ্রীসদ্গুরুপ্রসঙ্গ মুথে নিয়ে বসে যেতেন। রাশভারী মানুষ, নিতান্ত দরকার না হলে কথাবার্তার বড় বালাই ছিলনা।

আমার দিন কাটে কী করে ? পৃথিবী ডাক দিলে। ভুট্টার ক্ষেত, রেলের লাইন আর মরা নদীর ধারে ধারে নিজেকে যেন নতুন করে আবিষ্কার করলাম আমি। টেলিগ্রাক্ষের তারে ফিঙ্গে আর বুনো টিরার নাচ, কাশফুলের বনে নানা রঙের প্রজাপতি। থোলা আকাশের সোনালি রোদ রক্তের মধ্যে যেন মদের মতো ক্রিরা করত, যেন স্বপ্নের ঘোরে আচ্ছের হয়ে ঘুরে বেড়াভাম। আরু তৈরী করে নিয়েছিলাম একগাছা ছোট ছিপ, মাঝে

মাঝে মৎস্ত শিকারের আশায় নদীর ধারে গিয়ে বসতাম। কাদা আর মুড়ির ভেতর দিয়ে তির তির করে রূপালি জল বয়ে যেত, নেচে উঠত ছোট ছোট মাছ, তাদেরই ছুটো একটাকে ধরবার প্রত্যাশায় অসীম ধৈর্য ধরে ছিপ ফেলে বসে থাকতাম।

সেথাকার আকাশ-বাতাসের সঙ্গে আশ্চর্যভাবে স্থর মিলিয়েছিল নদীটা। মাঝে মাঝে কাশ, মাঝে মাঝে এক এক গুচ্ছ বন-তুলসী। কেন জানিনা, এই বন-তুলসীগুলোকে ভয়ানকভাবে ভালোবেসে কেলেছিলাম আমি। লাল রঙের বড় বড় ডাঁটায় রুক্ষ চেহারার ছোট ছোট পাতা—ভঙ্গুর, নমনীয়। মেঠো বাতাসে সহজেই নেচে উঠত, ছলে উঠত, একটা মৃত্ মর্মরে ডাঁটা-পাতাগুলো আকুল হয়ে উঠত একসঙ্গে। তার মঞ্জরী থেকে ছড়িয়ে পড়ত জংলা ক্ষায়্ গন্ধ—ওই গন্ধটার ভেতর দিয়ে চারদিকের প্রসারিত পৃথিবীটার একটা অভিনব আস্বাদ আমাকে ব্যাকুল করে দিত।

ওই বন-তুলসীর ঝাড়ের ভেতরে মাছ ধরবার জন্যে ছোটু একটু জায়গা করে নিয়ে-ছিলাম। সেখানে বসেই চলত শিকার-পর্ব। শিকার তো ছাই—ছিপ কেলে হয় রেললাইনটার অথবা আকাশের দিকে হাঁ করে তাকিয়ে বসে থাকা। আর নয় তো ছোট ছোট মঞ্জরী ছিঁড়ে নিয়ে ডলে ডলে তুহাতে তার আরণ্য গন্ধটা মাথিয়ে নেওয়া। এই গন্ধ-বিলাসের পেছনে হয়তো খানিকটা ফ্রেডিক মনোর্ত্তি প্রচ্ছয় আছে, কিন্তু সত্যি সভিটই যে সেদিন আমি বন-তুলসীর প্রেমে পড়েছিলাম সে কথাটা অস্বীকার করবার জো নেই।

এমন সময় সেই বন-তুলসীর পটভূমিতে মানবিক প্রেমের আবির্ভাব হল।

ঘটনাটা চাঞ্চল্যকর নয়। জায়গাটা ছিল নির্জন, লোকজনের যাতায়াত ছিলনা। কিন্তু অত্যস্ত বিস্মিত হয়ে একদিন দেখলাম একটি ছোট মেয়ে কেমন করে সেখানে এসে উপস্থিত হয়েছে।

বোধ হয় তৃরীদের মেয়ে। বছর বারো তেরো বয়েস হবে—হাঁটু পর্যস্ত তোলা মরলা থান ধুতি পরণে। হাতে একটা ছোট ঝুড়ি, নদী থেকে বালি নিতে এসেছে। সারা গা অপরিচ্ছর, গালে মুখে কাদার দাগ। আমাকে বোকার মতো তার দিকে তাকাতে দেখে ফিক করে হেসে ফেলল।

মনে আছে, ভারী মিষ্টি লেগেছিল হাসিটা। হয়তো তার অন্য কারণ আছে।
আকাশে তথন শরতের রোদ সোনা ঝরাচ্ছিল, তথন ছোট নদীর জল চিকচিক করছিল,
ৰাতাসে বন-তুলসীর ঝাড় সুয়ে সুয়ে পড়ছিল—আমার রক্তে ছিল বন-তুলসীর গন্ধ।
আমি ওর মুখের দিকে তাকিয়েই রইলাম।

মেয়েট বললে, কী মাছ পেলি বারু ?
আমি বললাম, কিছু পাইনি।

মেয়েট বললে, তুই মাছ পাবিনা, ব্যাং পাবি।

পূর্বরাগের প্রথম পর্যায়ে নায়িকার ভাষাটা ভদ্রজাতের নয়। আমি রুঢ়ভাবে কী একটা বলতে বাচ্ছিলাম, কিন্তু তার আগেই মেয়েটা মিপ্তি করে মুখ ভেংচে বন-তুলসীর ঝাড়ের মধ্যে অদৃশ্য হয়ে গেল।

ছিপ হাতে তারপর আরো অনেকক্ষণ বসে ছিলাম দেখানে। শরতের রোদ আর বন-তুলদীর গন্ধ সায়ুর ভেতরে ঝিমঝিম করছিল—বহুক্ষণ অকারণে ভেবেছিলাম মেয়েটার কথা। না, অমুরাগে বিহবল হয়ে পড়িনি। মুখ-ভাাংচানির কথাটা যথনি মনে পড়ছিল, তখনি ইচ্ছে করছিল একবার হাতের কাছে পেলে ফাজিল মেয়েটাকে গোটা তুই চড় বসিয়ে দেব।

তারপরে আরো অনেকদিন ছিপ নিয়ে মাছ ধরতে গেছি ওখানে। প্রায়ই মনে হত ওই বাচ্চা মেয়েটা ভারী জব্দ করে দিয়েছে আমাকে, বোকা বানিয়ে দিয়েছে। আর একদিন ধরতে পারলে এর শোধ তুলব।

কিন্তু সে স্থাগে আর হয়নি। আমার প্রথম নায়িকা দেখা দিয়ে সেই যে হারিয়ে গেল, তারপরে আর কোনোদিন সে ফিরে আসেনি। ভালোই হয়েছে। আর একবার এলে নির্ঘাৎ ঠ্যাঙানি খেত, তার পরিণতি কী হত জানিনা। প্রতিশোধের ইচ্ছাটা চরিতার্থ হয়নি বলেই তাকে ভুলতে পারিনি, অবচেতন মনের ভেতরে সে আমার প্রথম নায়িকা হয়ে বেঁচে রইল—বৈঁচে রইল বন-তুলসীর পৃথিবীতে।

আমার নায়িকা হারিয়ে গেল, ভারপরে হারিয়ে গেল সেই ছোট ঔেশন, সেই মকাই ক্ষেত, টিলার ওপরে তালের সারি, সেই রূপালি ছোট নদী আর সেই বন-তুলসী। চলে এলাম শহরে। নতুন জীবন, নতুন্ধ প্রিবেশ। ইস্কুল, কলেজ, বন্ধু-বান্ধব, রাজনীতি সাহিত্য।

হাতের থেকে সেই উদ্ভিদ-রসের ক্যায় গন্ধটা মিলিলে গেল, কিন্তু রক্তের থেকে নয়।
বহুদিন রাত্রে স্বপ্ন দেখেছি, সক্ষ সক্ষ লালরঙের ভাঁটাগুলো বাতাসে ঢেউয়ের মতো তুলছে;
আনেক নিঃসক্ষ ভাবনার অবকাশে শুনতে পেয়েছি ছোট ছোট ক্ষক্ষ পাতাগুলোর দীর্ঘখাসের
মতো শিরশিরানি শব্দ। রোমান্টিক মনের মুহূর্ত-বিলাস আমন্তর হয়ে উঠেছে কটু-ক্যায়
একটা গন্ধের উল্লাসে।

এই পর্যন্তই ছিল ভালো। আমি বন-তুলদীর প্রেমে পড়েছিলাম বন-তুলদীও যে আমাকে ভালোবেদে ক্লেছে ভাকি বুঝতে পেরেছিলাম কোনোদিন। ভোমাকে বলেছি, প্রেমের ধর্মই হচ্ছে পূর্ণগ্রাদ। মানুষের পক্ষে কথাটার প্রমাণ দরকার নেই—ওটা স্বভঃ-

প্রমাণিত। কিন্তু বাংলাদেশের নিরীহ পল্লী-প্রান্তরও যে রাক্ষ্পে ক্ষ্পা নিয়ে ভালোবাসতে পারে দেটা আমার জানা ছিলনা।

বছর পাঁচেক আগেকার কথা, সবে এম-এ পাশ করে বসে আছি। ফেট্সম্যান আর অমৃতবাজারের পাতা খুলে মান্টারী, প্রোফেসারী যারই বিজ্ঞাপন দেখছি ছহাতে দরখাস্ত করে যাচ্চি। বলাবাহুল্য তাতে ডাক-বিভাগের পক্ষেই নিঃস্বার্থ পরোপকার সাধিত হচ্ছে মাত্র। নিরাশ হয়ে গীতা পাঠে মনোনিবেশ করব কিনা চিন্তা করছি এমন সময় ডাক এল বন্ধুর কাছ থেকে।

শিকারের নিমন্ত্রণ। ওদের বাড়ি উত্তর-বাংলার জংলা বিলের দেশে, বুনো হাঁস শিকারের অপূর্ব জায়গা। বিপ্লবী যুগে আমবাগানে টার্গেটি প্র্যাকটিশ করে বন্দুক পিস্তলের হাত খানিকটা রপ্ত করেছিলাম—এবারে সেটা কাজে লাগাবার চমৎকার স্থযোগ পাওয়া যাবে। তা ছাড়া মনের দিক থেকেও খানিকটা মাউটিংয়ের দরকার ছিল, বেরিয়ে পড়লাম।

সত্যিই দেশটাকে ভালো লাগল। এতবড় একটা আকাশ যে আছে বহুদিন সে কথাটা মনেই ছিলনা। মাঠ আর বিল। বিলে অজত্ম বুনো হাঁস, হাড়গিলা, ছুটো একটা ফ্রোরিক্যান, কাগ, চীনে কাগ, বক, ছোট বড় স্নাইপ, এমনকি চথা-চথী পর্যন্ত। ছররা মারা শিকারীর স্বর্গ-বিশেষ।

বন্ধু স্থধীররা প্রামের অবস্থাপন্ন তালুকদার, বাড়িতে ছু-ছুটো বন্দুক। পাড়াগাঁরের সভাবসিদ্ধ আভিথেন্নতার সঙ্গে শিকার-পর্ব প্ত প্রমোৎসাহে চলতে লাগল। শাপলা-কলমী আর পল্পণাভার জগতে বালিহাঁসদের নিশ্চিন্ত সংসারে আমরা হাহাকার স্থি করে দিলাম। সকালের দিকে বেরিয়ে দিনান্তে যথন রক্তমাথা পাখীর ঝাঁক নিয়ে আমরা ফিরে আসভাম, তখন মনে হত যেন দিখিজয় করে আসছি। অস্তুত একটা হিংস্র আনন্দ—শিকারের নেশা—আমাদের পেয়ে বসেছিল। গুলি খেয়ে ক্ষীণপ্রাণ পাখী যথন ছটফট করত, তার রক্তের রাঙা হয়ে যেত বিলের কালো জল, তখন অমামুষিক বিকট জয়ধ্বনিতে আমরা পরস্পারকে অভিনন্দিত করতাম। আবার আমাদের সমস্ত সতর্কভা বার্থ করে দিয়ে হাঁদের দল যথন বন্দুকের পাল্লার বাইরে উড়ে পালিয়ে যেত, তখন একটা চাপা আক্রোশে সমস্ত মনটাই যেন কালো হয়ে যেত। এক কথায় আমাদের মনের প্রচ্ছন্ন জল্লাদ-বৃত্তিটা তখন আত্মপ্রকাশের বেশ একটা ভার্যসঙ্গত এবং নির্দোষ উপায় খুঁজে প্রেছিল।

এমন সময় একদিন সুধীর বললে, রঞ্জন, একটু হাঁটতে পারবি ?

<sup>--</sup>কেনরে ?

<sup>—</sup>ছোট হাঁস মেরে আর স্থা নেই, বড় গেমের সন্ধান পেয়েছি।

<sup>—</sup>ৰড় গেম! বাঘ-**ভালু**ক নাকি?

- দূর, বাঘ-ভালুক কেন। রাজহাঁস।
- ---রাজহাঁস!
- —হাঁ, 'ইটালীয়ান ডাক'। কাল রাত্রে একটা খুব বড় ঝাঁক উড়ে গেছে, ডাক শুনতে পেরেছিলাম। এ বছর এই প্রথম এল। কোথায় নেমেছে জানবার জন্মে দকালে লোক পাঠিয়েছিলাম। দে থোঁজ নিয়ে এদেছে ঝাঁকটা পড়েছে মাইল পাঁচেক দুরের কমলার বিলে। মস্ত ঝাঁক, প্রায় হাজারখানেক পাখী আছে।
  - -- এর মধ্যে পালায়নি ভো ?
- —না, না। ক্মলার বিল খুব ভালো জায়গা—মাইল তিনেকের মধ্যে লোকজন নেই, ডিষ্টার্বড্ হবেনা। তা ছাড়া রাজহাঁসগুলো এম্নিডেই একটু বেপরোয়া, স্থবিধেমতো জায়গা পেলে সহজে নড়তে চায়না। যাবি কাল ?
  - বেশ, চল,<del>—</del>
- কিন্তু মাইল পাঁচেক রাস্তা—হাঁটতে হবে। গোরুর গাড়িতেও অবশ্য যাওয়া যায়, কিন্তু অনেকটা ঘুরতে হবে, পাকা দশ মাইলের ধাকা। দিনটা কাবার হয়ে যাবে।
  - তা হলে হেঁটেই যাওয়া যাবে।
  - —কিন্তু তোর অভ্যেস নেই, হাঁটতে কফ হবে—

মনের জ্লাদটা নেচে উঠেছিল। সোলাসে বললাম, না, না, কিছু কষ্ট হবেনা। আরে রোমে এসে রোমান না হতে পারলে কী চলে ?

পরদিন ভোরের আবছায়া অন্ধকার থাকতেই বেরিয়ে পড়া গেল। সাথায় হ্যাট, কাঁধে ফ্লাস্ক, চাকরের হাতে টিফিন-বাস্কেট আর বন্দুক। যাত্রা করলাম আমরা পাঁচজন।

কোমর সমান বিয়ার বন আর ধানক্ষেতের আলু ভেঙে মাইল থানিক এগোতেই আকাশ রাঙা করে সূর্য উঠল। সমুদ্রে সূর্যোদয় দেখিনি, তার বর্ণণা শুনেছি; দারুণ শীতে কাঁপতে কাঁপতে ছ তিনদিন টাইগার-হিলে চেন্টা করেছি, কিন্তু মেঘ আর কুয়াশা আমাদের কাঁকি দিয়েছে। শুনেছি পাহাড় আর সমুদ্রের স্থোদয়ের তুলনা নেই। কিন্তু বাংলা দেশের বিশাল মাঠের ওপরে সূর্য ওঠা দেখেছ কখনো? যদি না দেখে থাকো, জীবনে একটা অভান্ত দানী জিনিস হারিয়েছ।

মাঠের পারে সূর্য উঠল। আকাশে ছড়িয়ে গেল সাতরঙের বিচিত্র কিরণলেখা, হাঁসের ডিমের মতো চ্যাপটা একটা বিরাট রক্তের ছোপ বিলের জল আর সবুজ বনাস্তকে মায়।মর করে তুলল। সে সূর্যাদয় আমি কখনও ভুলতে পারবনা—সেই সূর্যের আলোর বন-তুলসীয় গন্ধ ছিল।

আমি ছিলাম সকলের পেছনে। পায়ের জুতোয় কাঁকর ঢুকেছিল, সেটা ঝেড়ে কেলে

একটা সিগাবেট ধরিয়ে দেখি ওরা বেশ খানিকটা এগিরে গিয়েছে। তা যাক—সে জ্বন্তে আমার চিন্তা ছিলনা। মাঠের পথ, হারাবো বলে ভাবিনি। বিন্নার জঙ্গল ক্রেমশ উচু হয়ে উঠেছে, তার আড়ালে দূরে ওদের হ্যাট আর বন্দুকের নল দেখতে পাচ্ছিলাম।

আন্তে আন্তে চলেছি। শরতের রোদ তখন সমস্ত মাঠ-ঘাটের ওপরে পাত্লা একটা দিল্কের ওড়নার মতো ছড়িয়ে পড়েছে। হাঁটতে হাঁটতে একটা ছোট খালের পাশে চলে এলাম। তার ওপরে একটা বাঁশের পুল সেইটে পেরিয়ে আমাকে এগিয়ে যেতে হবে।

কিন্তু পুলে পা দিতেই থমকে দাঁড়িয়ে গেলাম আমি।

চোথে পরল কালো পাথরের তৈরী ভেনাস। পূর্ণযৌবনা সাঁওতালের মেয়ে। বিশ্লাবনের আড়ালে নির্জন খালের খারে দাঁড়িয়ে স্বত্নে গাত্র মার্জনা করছে। চারদিকের পৃথিবীর মতোই নিঃসংকোচ এবং একাস্ত নিরাবরণ! কনক-চাঁপা রঙের রৌদ্রে উল্বাটিভ অপুর্ব্ব দেহত্রী।

কোনো বিবসনা মেয়ের দিকে চোথ তুলে তাকানো ভদ্রুকির পক্ষে শুধু শুকারজনক নয়, কল্পনাতীত। কিন্তু সেই মাঠ আর সেই সূর্যোদয় সেদিন যে পৃথিবীতে আমাকে নিয়ে গিয়েছিল, আমার চির-পরিচিত শিক্ষা সংস্কৃতির পরিবেশের সঙ্গে তার কোনো মিল ছিল না। লোভের বিকৃত দৃষ্টি নিয়ে তার দিকে আমি তাকাইনি—সে প্রশ্ন সেখানে সম্পূর্ণ ই অবাস্তর ছিল। শুধু চেতনার মধ্যে মর্মরিত হয়ে উঠছিলি: এ আশ্চর্য, এ অপরূপ। মনে হয়েছিল, খালের জল, সূর্যের আলো, গাছপালার গন্ধ, সবাই মিলে যেন কণা কণা সৌন্দর্য দিয়ে ওকে তিলোত্তমা করে গড়ে তুলেছে—গড়ে তুলেছে একটা স্বপ্নের মূর্ত্তি। যে কোনো মূহুর্তে ওই মূর্তিটা মিলে গিয়ে—গলে গিয়ে জলে আলোয় আকাশে হারিয়ে যেতে পারে।

কভক্ষণ দাঁড়িয়ে ছিলাম খেরাল ছিলনা। তারপর দেখলাম একপাশ থেকে একখানা মরলা কাপড় মেরেটি কুড়িয়ে নিলে। সযজে আবৃত করলে দেহ, ওপাশের আলের পথ ধরে হাঁটতে স্থুরু করলে। খানিক দূর এগিয়েই—হাঁ৷ বন-তুলসী, আমার কৈশোরের সেই বন-তুলসী, তারই নিবিড় বনের আড়ালে দৃষ্টির বাইরে মিলিয়ে গেল।

আমার প্রতিটি রক্ত-বিন্দুতে ষেন রণিত হয়ে উঠল কৈশোরের সেই গান, সেই মীড় মূর্ছনা। আমার তুহাতের ভেতরে যেন ফিয়ে এসেছে একটা কটু কষায় উদ্ভিদ-গন্ধ। আমার পথ ভুল হয়ে গেল, আমার মাথার মধ্যে সব কিছু গগুগোল হয়ে গেল। কেন মনে হল সেই হারিয়ে-যাওয়া নায়িকা আজ পরিপূর্ণ যৌবনে ওই বন-তুলসীর কুঞ্জে আমারি জত্যে অপেকা করছে।

দিবাস্থপ্ন ? সন্তা রোমান্টিসিভ্ম ? তাই হবে। কিন্তু তোমাকে আগেই বলেছি সেই সুর্বোদয়ের কথা, বলেছি আমার মগ্ন-চৈতন্তের সেই বন-তুলদীর বিচিত্র আসাদ। হয়তো তথন আমার মনের ভেতরে দব ওলট্-পালোট্ হয়ে গিয়েছিল, চেতন সত্তাকে আচ্ছন্ন অভিভূত করে দিয়েছিল অবচেতনার আকস্মিক উৎক্ষেপ। আমি বন-তুলদীর জঙ্গলের দিকে নেমে এলাম।

বহুদিন পরে শরতের রৌদ্র আর বাতাসের ঐক্যতান মিলল, বহুদিন পরে আমাকে আলিঙ্গন করলে সেই লাল নরম ডাঁটাগুলি, সেই খস্থদে পাতাগুলে। আমার গালে মুখে ভালবাদার ছোঁয়া বুলিয়ে দিলে। বন ভেঙে আমি এগোতে লাগলাম। কোথায় চলেছি জানিনা। আমার নায়িকার সন্ধানে কি ? বোধ হয় ভাও নয়। ডাঁটা-পাতার সেই স্পর্শ, দলিত মথিত গাছগুলোর সেই অপরূপ আদিম গন্ধ আর বাতাসের শিরশির শব্দই আমার কাছে একান্ত হয়ে উঠেছিল, সত্য হয়ে উঠেছিল।

ঘণ্টাখানিক বনের মধ্য দিয়ে চলে ক্লান্ত হয়ে বসে পড়লাম। নীচে মাটি নেই, এত ঘন হয়ে গাছগুলো উঠেছে যে ওদেরই একর।শকে চেপে বসতে হল আমাকে। চারদিকে বন-তুলদী আমায় ঘিরে ধরেছে — আমার মাথ। থেকে প্রায় ত্হাত উচুতে উঠে ওরা আমাকে আড়াল করে রেখেছে। কোনোদিকে কিছু দেখবার নেই—শুধু ওপরে নীল নিবিড় আকাশ আর তার কোলে শ্বেত-পদ্মের উড়স্ত পাপড়ির মতো ছেঁড়া ছেঁড়া মেঘের টুকরো।

অনেকক্ষণ বসেছিলাম সেখানে, সর্বাঙ্গ দিয়ে অমুভব করে নিয়েছিলাম, অবগাহন করে নিয়েছিলাম বন-তুলসীর নিবিড় স্পর্শ-সায়িধ্যে। পর পর যখন গোটা পাঁচেক সিগারেট শেষ করেছি তখন খেয়াল হল। তখন আমার মগ্ন চৈতন্তোর ওপরে বাস্তব চেতনার আলো পড়ল। মনে পড়ে গেল, আমি স্থারিদের সঙ্গে শিকারে বেরিয়েছিলাম। ওরা হয়তো এখন ব্যতিব্যস্ত হয়ে উঠছে, হয়তো ভাবছে—

হাতের ঘড়িটার দিকে তাকিয়ে দেখি প্রায় সাড়ে দশটার কাছাকাছি। সর্বনাশ, বড্ড দেরী হয়ে গেছে। তুপকেট ভরে বন-তুলসীর পাতা আমি ছিঁড়ে নিলাম, তারপর উঠে পড়লাম বেরিয়ে আসবার জয়ে।

কিন্তু আমার মতোই বন-তুলসীও বহুদিন বাদে আমাকে ক্ষিরে পেয়েছিল। আমি ছাড়তে চাইলেও সে আমাকে ছাড়তে রাজী হলনা, ঘন-নিবিড় আলিঙ্গনে আঁকড়ে ধরল।

বেরুতে চাই, আর বেরুতে পারি না। মোহভঙ্গের পরে বুরতে পারলাম কত বড় বোকামি করে ফেলেছি আমি। একটু আগেই তুমি বলছিলে প্রেমের প্লেটোনিক রূপটাই নিরাপদ। হাা, মামুষের পক্ষেও, প্রকৃতির পক্ষেও।

এ বনের যেন শেষ নেই। মনে হতে লাগল এই বন-তুলদীর ঝাড় আদি অন্তহীন,— বেন কার একটা বিচিত্র যাত্মন্তে এত বড় পৃথিবীটার পাহাড়-সমুজ্ত-নগর-গ্রাম সব বন-তুলদীর ক্লকলে রূপাস্তরিত হয়ে গেছে। আমার অতীত জীবন, আমার সভ্যতা, আমার আত্মীয়-স্বজন স্ব মায়া, স্ব মিথ্যে। এ জঙ্গল থেকে আমি আর কোনোদিন বেরুতে পারব না।

কোনোদিন বেরুতে পারব না! ভয়ে আমার গায়ের রক্ত হিম হয়ে গেল, আমার মাথার চুলগুলো খাড়া হয়ে উঠল। আমার প্রেম এখন কোটিভূজ একটা রক্তশোষী জানোয়ার হয়ে আমাকে ঘিরে ধরেছে, তার লাল-লাল ডাঁটাগুলির রক্তের তৃষ্ণা, তার শিরশিরে পাতাগুলোর স্পর্শে সর্বগ্রাসী কুধা।

ওপরে শরতের রোদ তীব্র তীক্ষ হয়ে আমার মাথার ভেতরে বিঁধতে লাগল, আমার চোশের দৃষ্টি আসতে লাগল ঝাপস। হয়ে। তুহাতে জঙ্গল ঠেলে আমি এগোতে লাগলাম, কিন্তু ব্যা। এ বনের শেষ নেই—এর ভেতর থেকে কোনোদিন লোকালয়ে যাবার পথ খুঁজে পাবো না আমি। মাথা উচু করে জগৎটাকে দেখবার চেষ্টা করলাম, কিন্তু চারপাশের উচু নীচু অসমতল জমির ওপরে আমার অভিশপ্ত প্রেম ছাড়া আর কিছু নেই, কোনো কিছুর চিহ্নই নেই!

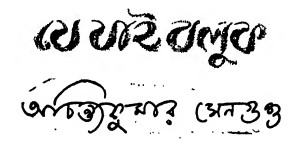
প্রাণপণে এগিয়ে যাওয়ার চেষ্টা করছি—কিন্তু জঙ্গল ভেঙে ভেঙে আমার সমস্ত শক্তিই যেন নিঃশেষিত হয়ে গেছে। সামনে এগোবার চেষ্টা করে বার ক্ষেক ছমড়ি খেয়ে পড়ে গেলাম। এক পায়ের জুতো কোথায় ছিটকে চলে গেল, টের পেলাম পকেট থেকে পড়ে গেল মণি-ব্যাগটা। কিন্তু সেগুলো থোঁজবার অবস্থা নয়, বেরুতে হবে, যেমন করে হোক বেরুতে হবে। মনে হতে লাগল কোথায় কতদূরে আমার কলকাতা, ভার বাড়ীঘর, তার দ্রাম-বাদ, তার স্থাজাবিক জীবন! আজ এই বন-তুলদীর জঙ্গলের ভেতরে আমি মরে যাচিছ, আমি শেষ হয়ে যাচিছ—কেউ আর কোনোদিন আমায় খুঁজে পাবে না!

অসহায় গলায় বার করেক চেঁচিয়ে উঠলাম, কিন্তু কে দাড়া দেবে ? সেই আদিগন্ত মাঠের ভেতরে আমার অবরুদ্ধ আত নাদ শুনবে কে ? কোনো আশা নেই, কোনো উপায় নেই। হয় এখানে দম আটকে মরে যাবে। নইলে সাপে কামড়াবে—আশে পাশে বাঘ থাকাও অসম্ভব নয়!

আর একবার শেষ শক্তিতে এগোবার চেষ্টা করেই একরাশ গাছের সঙ্গে পা জড়িয়ে আমি পড়ে গেলাম। বন-তুলসীরা সাপের মতো কিলবিল করে আমাকে আকড়ে ধরল। জ্ঞানটা সম্পূর্ণ লোপ হয়ে যাওয়ার আগে মনে হল: এইখানে মরে যাবো আমি, পচে গলে আমার দেহটা এখানকার মাটিতে মিশে যাবে। তারপর আমার শরীরের সারে এখানে মাধা তুলবে আরো সত্তেজ, আরো নিষ্ঠ্র আরো একরাশ বন-তুলসী, নিশ্চিক করে ওরা আমাকে গ্রাস করেব, আত্মাৎ করে নেবে—

কিন্তু জঙ্গলের বাইরে আমার টুপিটা কুড়িয়ে পেয়েছিল বলেই অজ্ঞান অবস্থায় সে যাত্রা আমাকে উদ্ধার করতে পেরেছিল স্থার। রক্ষা করতে পেরেছিল আমার নায়িকার সেই উর্ণনাভ-প্রেম থেকে।

ভাই ভোমাকে বলছিলাম, তবু আমাদের কলকাভাই ভালো। আর ভালো মামুষের প্রেম, যেখানে ভূমি না থাকো, স্ষ্টির স্বাক্ষর সন্তানের মধ্য দিয়ে ভূমি বেঁচে থাকবে— প্রকৃতির মভো মামুষের পৃথিবী যেখানে নিষ্ঠুর আলিঙ্গনে নিজের ভেতর ভোমাকে একেবারে আবলুপ্ত করে নেবে না॥



( পূর্ব প্রকাশিতের পর )

বাইশ

চিঠিটা আবার পড়ল তামসী। এই জায়গাটা:

'এই তোমার মৃতিমান ? একটা দ্বা চোর ? তোমার লজ্জিত হওরা উচিত, তামসী।
একেই কিনা তুমি একদিন—'

লক্ষিত হওয়া উচিত। ডান হাতে কপালটা চেপে ধরে হেঁট-মাথায় ভামদী ঝিম মেরে বদে রইল।

হাঁা, হাজতেই আছে। জামিন দেয়া হয়নি। কে দাঁড়াবে তার জভ্যে ? কৈ তাকে চেনে ? কে আছে তার আপন জন ?

ভামসীর বুকের ভিতরটা কেঁপে কেঁপে ইঠল।

তোমার লক্ষিত হওয়া উচিত, তামসী। কী করেছে সে শোন। স্থামার সঙ্গে এসে দেখা করেছে তোমার নাম করে। বলেছে, ধর্মঘট নিরে ঘাঁটাঘাঁটি করার জন্মে ভোমার চাকরি গেছে। বড় ছঃখে পড়েছ তুমি, কিছু তোমার সাহায্য দরকার। লিখে স্থানাডে সংকোচ হয় তাই পাঠিয়েছ তাকে। তুঃখে পড়ে টাকা চেয়ে পাঠাবার মত তুমি মেরে নও বলেই জানতুম, কিন্তু লোকটা এমন প্রতীতির সঙ্গে কথা কইল, অবিশাস করতে পারলুম না। তবু জিগগেস করলুম, আপনি কে? বললে, ওদের সংঘের কর্মী বললে যদি না দেন তাই বলি আমি ওর বন্ধু। কথাটায় খুব রস দিরে বললে। মজে গেলুম। বসালুম এনে আমার ছোট্ট পড়ার ঘরটাতে। ভাবলুম, সামাস্ত কটা টাকা, ঠকলে ঠকব, তবু তোমার নাম যখন উঠেছে তার অমর্য্যাদা করবনা। শোবার ঘরে এসে আলমারি খুলে টাকা বার করলুম। টাকাটা হাতে পেয়েই একটা নমস্কার ঠুকে তাড়াতাড়ি বেরিয়ে গেল। তোমার সম্বন্ধে আরো বে একটু মন খুলে আলাপ করব তার সময় দিল না। লোকটা চলে যেতেই যেন মনে হল্ ঘরে কী নেই। কী নেই? টেবিলের উপরে আমার রিষ্ট-ওয়াচ আর ফাউন্টেন পেন। দরজার বাইরে, ভদ্রতায় বাইরে গিয়ে ডাকাডাকি স্কুক্ত করলুম, কিন্তু চোরকে কোথাও দেখা গেল না। উনি, কলেক্টর সাহেব, তাঁর পশ্চিম-ঘরে বসে জক্ররি মিটিং করছিলেন, সে-মিটিং ভেঙে দিলুম ভক্ষ্ণনি। দিকে-দিকে সাইকেল নিয়ে বেরিয়ে পড়লে এখুনি ধরতে পারা যায় হয়তো।

শুনলুম, মিটিঙে কে একজন এসেছিলেন সাইকেল করে, সেই সাইকেল নিয়েই জেগে গিয়েছে চোর। জিন্তু কোথার যাবে, কার শাসনের দড়ি ছিঁড়ে? কার কড়া ছকুমের তাঁবে রয়েছে এই সহর-জিলা ? বিকেলের মধ্যেই বামালসহ ধরা পড়ল চোর। দেখলাম তোমার সেই গুলধরকে। তোমার সেই রণধীর।

ছি ছি ছি। একেই কিনা তুমি—

মুহূতে মন ঠিক করে কেলল তামসী। সে যাবে, যাবে রণধীরের কাছে। যাবে তার সাহায্যে। তার বিপদবারণে। গয়নার বাক্সটা এতদিনে হয়তো নিঃশেষ হয়ে গেছে। হয়তো এত দিনেও একটা স্কুল, ভদ্র চাকরি জোগার করতে পারেনি। ঘর বাঁধবার মত পায়নি এখনো মালুষের সন্ধান। সে দেবিকার কাছে গিয়ে ভিক্ষা চাইবে রণধীরকে। বলবে, ছেড়েদে আমার হাতে। আরেকটা সুযোগ দে তাকে নীরোগ হবার। আমার জামিনদারিতে। চোধের জলে মুচলেকা সই করে দিচিছ। বিশ্বাস কর, হাতে পেয়ে হাত করে গড়ব ভাকে। নির্মাণ করব।

তামসী চারদিকে চোথ ফেরাল। চারদিকে তার নির্মাণের স্বপ্ন লেখা। শরীরের মাঝে আত্মার আবিষ্কার। বাসনার থেকে বন্ধুতার উল্বাটন। জড়তার থেকে প্রাণকর্ম। চিতানলের থেকে হোমানলের দীপ্তি। তার গৃহরচনা। তার দেশরচনা।

ধ্বংস্তুপের মধ্যেই তার গৃহ। অপচিত পথচ্যুত মনুহাবের মধ্যেই তার দেশ। সমস্ত রাজা টেনের ভিড়ে এক চমকও ঘুমুতে পারেনি তামসী। জাবোলতাবোল ভেবেছে। একদিন একই কাঠগড়ায় দাঁড়িয়েছিল তারা পাশাপাশি। আকাশের চন্দ্র-সূর্য্যের
মত। তুইই কি আজ অন্ত গিয়েছে? আজ একজন চোর, আরেকজন—সমরেশের কথাটা
কি মনে পড়ল?

না, পাথরে আগুন ফোটাবে তামদী। আরেকটা শুধু পাথর দরকার। যে করে হৈছিক, ছাড়ান আনবে রণধীরের। তাকে কাছে বদিয়ে দব কথা তাকে বুঝিয়ে বলবে। কলবে, কী আশ্চর্য, আমার কাছে তোমার ভয় কি, লজ্জা কি, অমুতাপ কি। আমাদের স্থাপোসের মামলা, আপোদে মিটমাট হয়ে গিয়েছে। হাঁা, আবার আমরা পথের থেকেই স্মারম্ভ করব, একেবারে মাটির থেকে। এই মাটিই আমাদের ঘর। মাটিই আমাদের দেশ। আকাশের চন্দ্র-পূর্য জ্বলবে এবার মাটিতে।

তুমি এসো। আমার হাত ধরো। আমি তোমাকে নির্মাণ করব না। আমি হব তোমার প্রণীতা।

শকালবেলা। ফৌশনে নেমে একটা গাড়ি নিল তামসী। গাড়োয়ানকে চমকে দিয়ে বললে, 'ম্যাজিফ্টেট সাহেবের কুঠি।'

ফটকের কাছে গাড়ি আটকাল কে। ভিতরে ঘোড়ার গাড়ি যাওয়া বারণ। একটা তকমা-আঁটা চাপরাশি এসেছিল প্রায় তেরিয়া হয়ে। দ্রীলোক দেখে একটু ভেবড়ে গেল। বললে, 'কাকে চাই ?'

বারান্দায় চটি জুতো পায়ে চলাফেরা করতে দেখা যাচ্ছে দেবিকাকে। দরজা দিয়ে মুখ বাড়াল তামসী। দেবিকা এদিকে দেখেও দেখল না। এটা এখন চাপরাশির এলেকা।

'ম্যাজিষ্টেট সাহেবের স্ত্রীর কাছে এসেছি।'

'মেমসাহেবের কাছে ?' চাপুরাশি সংশোধন করলঃ 'কিছু হন নাকি আপনি ?' 'হাঁা, আমি তার ছোট কোন হই। আসছি কলকাতা থেকে।'

চমকে উঠল চাপরাশি। মনে-মনে সাত হাত জিভ কাটল। সাহেবের শালিকে গেটের বাইরে আটকে রেখেছে। সসম্মানে নিয়ে এল তাকে ভিতরে, অন্দরমহলের বেয়ারার কাছে চালান দিলে। বললে, মেসসাহেবের বোন।

দেবিকাকে দেখা গেলনা কাছে-পিঠে। কোণায় সরে গিয়েছে স্থট করে। বোধ হয় অঘোষিত অবস্থায় বহির্গত হবার রেওয়াজ নেই। কিম্বা, কে জানে, সভ্যিই হয়তো দেখতে পামনি তামসীকে। কিম্বা, এ ও হতে পারে, চিনতে পেরেছে তাকে, বুঝে নিয়েছে কিসের জন্মে তার আসা। তাই অমন করে সরে গেল অবজ্ঞায়।

তাকে ছয়িংক্ষে বদাল বেয়ারা। অন্দর্মহল থেকে ঘুরে এল। বললে, মেমসাহেব

বললেন কলকাতায় তাঁর কোনো বোন নেই। তাই এই কাগজটাতে নাম লিখে দিন আপনার।

এখানেও বুঝি কার্ড লাগে। তামদী বড়-বড় করে বাঙলায় তার নাম লিখল।

তবু তথুনি-তথুনি দেখা নেই দেবিকার। কার্পেট থেকে সিলিং দেখে-দেখে তামসীর চোথ ক্ষয়ে গেল। দেবিকার কী হল কে জানে। বুঝতে পেরেছি। দাম বাড়াচ্ছে। একটু বা সাজগোজ করে নিচ্ছে। পাছে তাকে মিসেস-ম্যাজিষ্ট্রেট বলে মনে না হয়।

ধা ভেবেছে তামসী। পাটভাঙা ফর্স। শাড়ি পরেছে, চুলটা মুখটা ও ঠোটছুটো একটু ঠিক করে নিয়েছে। গলায় তুলিয়েছে একটা জড়োয়া নেকলেস।

'ওমা, তুই ? তামসী ? তুই কখন এলি ?'

তবু যেন খানিকটা আশান' এল। ভাগ্যিস তুই বলে ডেকেছে। তুমি-আপনি বলেনি। তবু মনে হচ্ছে যেন মুখস্ত-করা পাঠ বলছে। ভুলে-যাওয়া কবিতার লাইনের মত। এখনকার শুতিতে নেই আর সেই অনুভবের উত্তাপ।

'এই এলাম—' কুষ্ঠিতমুখে তামদী একটু হাদল।

কেন এলি, কিসের জন্মে, এ-কথার ধার দিয়েও গেলনা দেবিকা। যত আজেবাজে কথা। যেন তামদীর আসাটা এক পাড়া থেকে আরেক পাড়ায় বেড়াতে আসা।
যেন সমস্ত জরুরি কথা হয়ে যাবার পর এখন তারা কচুঘেঁচুর কথা কইছে। তুই সত্যি
আগের চেয়ে আনেক রোগা হয়ে গেছিস, কিস্তু বেশ টান-টান দেখাছেছ। আমি আগের
চেয়ে মোটা হয়ে গেছি, না রে ? জজ সাহেবের গিন্নিরা মোটা হবে, আমরা কেন?
মকস্বলের জল-হাওয়ার দোষই এই, অল্ল খাব বললেও বেশি খেতে হয়়, এত ভেট বেগার
এসে হাজির হয় না চাইতে। তার উপর গত বছর একটা টুইন হয়েছে। অফুল।
ভেবেছিলুম মরে যাব। কিস্তু হাউ সুইট, ভারি মিষ্টি, এক ঢিলে ছুই পাখি। রয়েছে
প্রী ঘরে। একটা ছেলে, একটা মেয়ে। কী নাম রাখি বল তো ?

এমনি ধারা ধরা-ছোঁয়া-না-দেয়া কথা। ক্রোমিয়াম-প্লেটেড ফ্রেমে-আঁটা এই কৌচগুলি ভারি সুন্দর, না ? জাঁকা-বাঁকা পায়ায় এগুলো পেগ-টেবল। এগুলো আধরোট কাঠের বাক্স, এটা তুলদী কাঠের, দিগারেট রাখবার জ্ঞে। ঘাই বল বাপু, বাঙালী মেয়ে, পানটুকু কিছুভেই ছাড়তে পারবনা। পানের রঙের যদি ভ্যারাইটি থাকভ ভা হলেই আর কথা ছিল না। হাঁা, এই ভাবোর-পরাতগুলো জ্য়পুর থেকে আনা। এই নেকলেসটা কাল এসেছে। খুব মন্দ হয়নি, কী বল। ওমা, ভোকে এক পেয়ালা চা দেব না ? ব্যেরা। ব্যেরা।

বিশ্বাস হয় না। বিশ্বাস হয় না। মন বলছে, চোপ, তুমি ভুল দেখছ; কান, তুমি ভুল শুনছ। চোথ-কান বলছে, মন, ভূমি আনাড়ি।

গাড়োরান গাড়ি ভাড়ার জত্যে চেঁচামেটি করছে। চাপরাশি এসে নালিশ করল। 'চেঁচামেটি ?' দেবিকা যেন ঘা খেল।

ও, হাঁা, ভাড়াটা দেওয়া হয়নি। এই নাও। আমার জিনিস হুটো নামিয়ে নিয়ে এস।

'এইখানেই উঠলি নাকি ?'

'কেন, আপত্তি আছে ?'ভয়ে মুখ শুকিয়ে গেল ভামদীর।

'না, আপত্তি কী, বেশ তো, থেকে যা না কদিন।' পান্ধল না, মুখের উপর না বলতে পারল না দেবিকা।

ভিতরের ঘরে, মানে সংসারী ঘরে নিয়ে এল তামসীকে। একটি চায়ের প্লেটে করে দ্বখানি থিন এরোরুট বিস্কুট আর ছোট এক কাপ চা মস্ত একটা কাঠের ট্রেতে করে নিষে এল বেয়ারা। বারকোশটাই বড়, বস্তু অতি সামাশ্য। এদের সমস্ত জীবনটাই হয়তো তাই।

প্রাপ্ত করে ঐ ডুয়িংরুমটাই সাজানো হয়েছে, নইলে আর সব ঘরে ছাপোষা গরিব কেরানির তুর্দশা। চোখে দেখেও অসম্ভব লাগে। নড়বড়ে তক্তপোষ, ছেঁড়া মশারি, তুলো-বের-করা তোষক। শিশু তুটো তুটো ঝুড়ির মধ্যে শুরে আছে। ভাঙা শিশি, ছেঁড়া জুতো, টাল-করা বিছানা বালিশ। বলতে-কইতে ব্যেরা, কিন্তু আসলে চাকর-ঠাকুর বলতে সেই একজন। যা প্রকাণ্ড লন তাতে তিনটে মালি লাগা উচিত, সেইখানে একটা মালি। তাই ফুলের মধ্যে গজাচ্ছে কলাবতী আর গাছের মধ্যে কচু। মোটর একটা রাখতে হয়, আছে, কিন্তু স্ফোরার নেই। নিজেই সাহেব ড্রাইভ করে। গাড়িও তেমনি বুঝদার, প্রায়ই ব্যারাম হরে হাঁদপাতালে গিয়ে পড়ে থাকে। লজঝর সাইকেল আছে একটা। চড়নদারের ভারটা এমন যে লজঝর সাইকেলটাই একটা কীর্তি। আর, সাইকেলই বা কেন, আপিস বা আদালত বাড়িতে বসে করলেই বা ক্তি কি। এক মাঝে-মাঝে মকস্বল যাওয়া, তা পুলিশ-সাহেবের গাড়িই তো আছে।

এক নজরেই ব্যতে পেরেছে তামদী। বনেদী কুপণ। শুধু একটা চলনদই ঠাট বজায় রাখবার জন্মে যেটুকু-না-করলে নর খরচ, বাকি সমস্তটা ব্যাকে, শেরারে-সার্টিকিকেটে, নানানরকম লগনিতে। একটা কোট গায়ে দিয়ে পাঁচ ষ্টেশন কাটিয়ে দিচ্ছেন এই তাঁর খুব গর্ব। স্ত্রীর বেলার একটু উদার হতে তাঁর নারাজি নেই, কেননা স্ত্রীই হচ্ছে তার বাইরেকার বিজ্ঞাপন, কিন্তু বাপু, ঘটে বুদ্ধি বদি থাকে, সোন দানা করো, শাভিটা একটু কমাও। কিন্তু, এমন আশ্চর্য, এক মেরুন রঙের জর্জেট সাত দিন পরলেও মেয়েরা বলবে, বা ওটা আবার কবে কিনলেন ?

টাইনপিস ঘড়িটাতে দশটা বেজেছে। দেবিকা বললে, 'এবার একবার আসবেন উনি ভেতরে। বেবিদের আদর করতে।'

ঘক্তীয়-ঘক্তীয় বুঝি এমনি আসেন। এক ঘক্তী পর পর উৎসাহে ভাটা পড়ে। 'একে চিনতে পার ?'

স্ত্রীলোকের দিকে তাকাতে যেন কত অনিচ্ছা এমনি তাকাল নীলাচল। হামড়ি হয়ে পড়ে ঝুড়ির ছেলে-মেয়েকে আদর করছে। গায়ে আধা শাট, পরনে আধা প্যান্ট। তামসীর মনে হল শাট-প্যান্টের আয়ু পাঁচ ফেশনের চেয়েও বেশি।

'আমাদের বিষের সময় দেখেছ।'

'তাই নাকি ?' যেন প্রায় বিস্ময়ের সীমান্তে এসে পৌছুল নীলাচল। মানে, তাঁর এত সোভাগ্য, আমাদের বিয়ের সময় তিনি ছিলেন ?

তামদী সাহদে বুক বাঁধল। 'কেন, তারো আগে একবার আমরা ছজনে গিয়েছিলুম আপনার বাংলোতে। একজনের সম্বন্ধে—'

'তোর ভূল হচ্ছে।' দেবিকা শুধরে দিল: 'সে আরেকজনের কাছে। এর কাছে নয়।'

'আমার কাছে হলেও আমার কিচ্ছু মনে থাকত না। মেমরিই যদি শার্প হত, তবে জীবনে আরো অনেক বেশি শাইন করতে পারতুম।'

তামসীর মনে হেল রণধীরের কথাটা দেবিকা একেবারে মুছে দিতে চায় দেয়াল থেকে।

কিন্তু সে বলবে, জিজ্ঞাসা করবে, ভিক্ষা চেয়ে নেবে অসুনয় করে। কিন্তু কথন ? তুপুরবেলা, খাওয়াদাওয়ার পর। যখন তার আর দেবিকার মধ্যে নামবে সেই স্তর্জতার ঘনিমা। আগো-আগে গ্রীত্মের তুপুরে মেঝেতে পাটি বিছিয়ে শুয়েছে চুজনে, সমস্ত শব্দ যখন যুমে, তথন তারা কথা বলেছে। কত কথা। দেশের কথা, ভবিশ্বং মসুস্থাতের কথা।

তুপুর ফিরে আসে, কিন্তু কথারা কি ফেরেনা ?

ক্রেমশ:।

## WITMIDM

## প্রমথ চৌধুরী

শিল্পকলার ক্ষেত্রে অপরিসীম প্রভাবশালী এক একটি ব্যক্তিত্বের তিরোভাব মানে এক একটি বৃংগর অবসান হওয়া। সাহিত্যাচার্য প্রমথ চৌধুরীর তিরোধানে বাংলাসাহিত্যের তেমনি এক যুগাবসান স্টেত হ'লো। কাল (মৃত্যুকালে তাঁর আটাত্তর বংসর ব্য়েস হয়েছিলো) ও স্টির পরিমাণের দিক দিয়ে এই প্রায় অশীতিপর বৃদ্ধ বিচিত্র ঐশর্যের দানে একাদিক্রমে বহু বংসর বাংলা সাহিত্যকে যেভাবে সমৃদ্ধ করে গেছেন তাতে তাঁর অভাবটুকু শুধু মৃত্যুশোক হয়েই বাজ্বেনা, আধুনিক প্রত্যেক বাঙালী সাহিত্যিকের কাছে চরম চুর্দিবন্ধপে প্রতিভাত হবে।

একথা সম্পূর্ণ সত্য নয় যে একা রবীক্রনাথ আধুনিক বাঙালী সাহিত্যিকের ভাষা ও চিন্তার প্রণালী নিরূপিত করে গেছেন। আধুনিক বাংলা গতের ছাঁচ বেঁধে দেবার প্রক্রিয়ায় রবীক্রনাথের অপরিদীম প্রভাব যেমন কাজ করেছে, তেমনি সেই সঙ্গে, কিন্তু অপেক্ষার্কত অপরোক্ষভাবে, আরেকটি ব্যক্তিত্বের প্রভাবও সমান কার্যকরী হয়েছে। তিনি সাহিত্যগুরু প্রমণ চৌধুরী—বাংলা গতে নৃতন রীতির প্রবর্ত ক পণ্ডিতাগ্রণ্য হাস্তর্গিক 'বীরবল'। ভাষাশিল্পের তুটি দিক—একটি প্রেরণার আর আনেগের দিক, ভাবের জোয়ারে ভাষাকে ফেনায়িত ও ছলায়িত করার দিক; অপরটি তার কলাকার্যর দিক, নিখ্ত ভাঙ্করের মতো যত্মে ও ধৈর্যে, মেপে ও কেটে, ভাষাকে খোদাই পাথরের রূপ দেবার দিক। প্রথমটির শিক্ষা আমরা পেয়েছি কবিশুরু রবীক্রনাথের কাছ থেকে; দ্বিতীয়ের দৃষ্টান্ত এসেছে গ্রুকুশ্ল 'বীরবল' থেকে।

কিন্ত 'বীরবলে'র কাছ থেকে আমরা শুধু কলাকারর দিকটিই নিয়েছি একথা মনে করলে ভূল করা হবে। কলাকার মানেই সজ্ঞান প্রচেষ্টা, চোথ কান মন খোলা রেখে কাল করা। এইটে যদি মনে রাখি তা হলে দেখ্বো এ অই কলাকারর হতে ধরেই বীরবল আমাদের যুক্তি ও বিচারনিষ্ঠা অভ্যাস করতেও নিথিয়েছেন। একথা আমরা প্রায়ই ভূলে যাই, গল্প ঠিক কাব্যাত্মক ভাবের বাহন হবার জন্তে সষ্ট হয়নি,; গল্পের আবেদন গল্পমাই হওয়া উচিত। তাতে রস খাক্বে কিন্তু সেটা গল্পের রস, কাব্যের রস নয়। গল্পের রস সেই ভাষাতেই সব চাইতে প্রকাশমান যাতে চিন্তার অহতা ও প্রকাশভিদর সারলাের সক্ষে যুক্তিবাধের প্রাবল্য থাক্বে, লেখক বে প্রতিটি কথা মেপে মেপে বসাচ্ছেন, আবেগের তোড়ে নিজেকে ভাসিয়ে দিছেনে না, তার সাক্ষ্য থাক্বে। "সফল গছের নিরিখ যদি তাই হয়, তা হলে বীরবলের নিকট আধুনিক সাহিত্যিকদের খণের শেষ নেই।

প্রমিথ চৌধুরী চল্তি গলকে জাতে তুলেছিলেন এইটেই তার বড়ো পরিচয় নয়, তাঁর শ্রেষ্ঠ পরিচয় হলো চল্তি গলের মাধ্যমে যুক্তিনিষ্ঠা ও বিচারপ্রবিভাকে তিনি আবেগের ওপর স্থান দিয়েছিলেন। তাঁর 'সব্জপত্রের' আন্দোলনকে সেভাবেই আমাদের দেখা উচিত। যদিও বীরবলী রীতির শ্রেষ্ঠতকে আমরা আজকের দিনের সাহিত্যিকেরা অল্পবিশুর স্বাই স্বীকার করে নিয়েছি, তা হলেও নিরর্পক আবেগকে আমরা গলের ক্ষেত্র থেকে সম্পূর্ণ বাতিল করতে পেরেছি আমাদের গল তার প্রমাণ দেয় না। বীরবলের সাধনাকে সম্পূর্ণ করাই আমাদের সম্মুণ্থ এখন একমাত্র পণ — যুক্তিনিষ্ঠা আর বৈজ্ঞানিক সনোভাবই আমাদের এবমাত্র মাপকাঠি হোক।

প্রমর্থ চৌধুরী তাই বলে কক্ষ, ধূদর পথের পথিক ছিলেন না। তাঁর হাশ্ররস, ব্যঙ্গ, আমোদ-প্রিয়তা এতাই স্বভ: দিল্ল যে শুধু এই গুণেও তিনি পাঠকের ক্ষরে আসন দানী করতে পারেন। অন্ত যে কোন সাধারণ সাহিত্যিকের হাতে গুক্তিনিষ্ঠাব পথটুকু যেখানে বিশুদ্ধ ক্ষরান্তীর্ণ পথে পরিণত হতে পারতো, ভিনি তাকে ফুল ছিটিয়ে হ্রভিত করে তুলেছিলেন। তবে দে ফুল কবিস্থলত কনকটাপা নয়, কাঠালীটাপা, তাতে গদ্ধ ও ফলভার ত্বই আছে। পড়া গেলো অবচ রিনিয়ে রিসিয়ে পড়া গেলো—বোধ করি প্রমণ চৌধুরীর রচনা সম্পর্কেই এই কথাটি সদ চাইতে বেশি খাটে।

বীরবলী ভাজর আরেকটি প্রধান লক্ষণ তার পাণ্ডিতা। প্রমথ চৌধুরী ষথার্থই পণ্ডিত ছিলেন। ইংরিজি, ফরাসী ও সংস্কৃত সাহিত্যে তাঁর অগাধ পড়ান্তনোর কথা স্থানিতি, কিন্তু তিনি শুধু বিশুদ্ধ সাহিত্যেরই উপাসক ছিলেন না; দর্শন, অর্থনীতি, রাজনীতি, সমাজবিজ্ঞান প্রভৃতি বিচিত্র জ্ঞানের বিভাগে তাঁর অবাধ সঞ্চরণ ছিলো। তবে অক্সান্ত পণ্ডিতদের থেকে তাঁর পাণ্ডিত্যের এইখানে তফাং যে তিনি পাণ্ডিত্যকে তাঁর রচনার ভেতর মিশিয়ে দিতে জান্তেন; রচনার ওপর দিয়ে তাঁর পাণ্ডিত্য কখনও বিক্ষোটকের মতো ফুড়ে ওঠেনি—যা অনেকের লেখাতেই ওঠে। পাণ্ডিত্যকে হাল্লভাবে বহন করার (ইংরিজি ইডিয়মটুকু ক্ষমনীয়) সফলতম দৃষ্টান্ত বাংলা সাহিত্যে কেন্ড যদি থাকেন তিনি প্রমথ চৌধুরী। আমাদের দেশে সাহিত্যিকদের রচনায় পাণ্ডিত্যের সংযোগ প্রায়ই ঘট্তে দেখা যায় না—পাণ্ডিত্য অর্জনের অভিপ্রায় প্রায়ই শিল্পস্টে প্রচেটার ভলায় পানা পড়ে যায়। বীরগলের কাছ থেকে এ বিষয়ে আধুনিক সাহিত্যিকদের জনেক কিছু শেখবার আছে।

কি সাহিত্য সমালোচনায়, কি ছোট গয়ে, কি প্রবন্ধ ও নিবন্ধ রচনায় বীরবলের পরিহাসরসিক, বিদশ্ধ মনটির অভ্যন্ত পরিচয় মেলে। জীবন ও জগতকে তিনি যে চোথে দেখেছেন ভাতে সমালোচনার স্থতীক্ষ দৃষ্টি সর্বদাই উত্তত হয়ে ছিলো, কিন্তু তাতে বক্রতা ছিলো না। জীবনের অফলর, অমলিন, নির্বোধ দিকগুলি সম্বন্ধে তিনি যে সচেতন ছিলেন না এমন নয়, কিন্তু তার বিষ তাঁর কলমের কালিকে বিষাক্ত করতে পারেনি। তিক্রতা ও অসহিষ্কৃতা তাঁর অবিচল মনের দেয়ালে থাকা খেয়ে প্রতিহত হয়ে ফিরে গেছে। মাহুষ ও মাহুষের জীবন সম্বন্ধে যথার্থ কৌতুকবোধ থাক্লে ভবেই মানির দিকটাকে এমন হান্ধা ভাবে উড়িয়ে দেওয়া যায়। অপেক্ষাকৃত সম্বন্ক ক্ষাতাসম্পার লেখকেরা প্রায়ই ভিক্ততার ঘারা আছের হয়ে স্বচ্ছ দৃষ্টি হারিয়ে ফেলেন, কিন্তু তিক্রতা

রচনার গুণ নয়, দোষ, এই শিক্ষা প্রথম আমরা পাই রবীক্রনাথের কাছ থেকে, দ্বিতীয় বীরবলের কাছ থেকে। তাঁদের রচনার বিপরীত দৃষ্টাস্তই এবিষয়ে আমাদের চোখ খুলে দিয়ে গেছে।

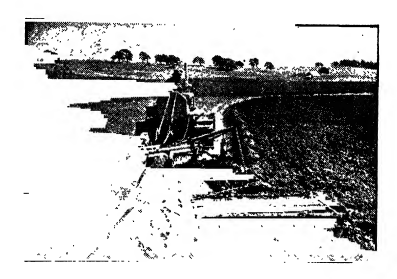
কালচ্যর এক জিনিষ আর কালচ্যর সম্বান্ধ কথা বলা বা লিখা এক জিনিষ। সাহিত্যসাধনায় নিয়োজিত থাকলেই সেই নজীরে কেউ 'কালচ্যর্ড' হয়ে যায় না। কবি বা সাহিত্যিক
মাত্রই কালচ্যর্ড নন, অধিকাংশকেই আঁচিড়ে দেখলে দেখা যাবে তাঁদের মধ্যে শিশুর, অন্তঃসারশৃষ্ণ
রূপদর্যন্থ নারীর, নির্বোধের কিন্তা আদিম মানবের প্রবুদ্ধিগুলিই প্রবল। জীবন সম্বন্ধে যার সমগ্র
দৃষ্টিবোধ নেই, বিভিন্ন চিন্তা ও কর্মের স্রোত এক অথপ্ত ঐক্যের উৎসম্থ থেকে প্রবাহিত এই
চেতনা যাঁর জন্মায়নি, তিনি কখনও নিজেকে কালচ্যুর্ড বলে দাবী করতে পারেন না। প্রমথ
চৌধুরীর এই সমগ্র দৃষ্টিবোধ ছিলো, যেমন ছিলো রবীক্রনাথের। পরিতাপের বিষয়, উদার শিক্ষা,
বিদগ্ধ কচি, পরিশীলিত মন এ যুগে বোধ হয় খুন বেশি লোকের জীবনে বেঁচে নেই—রাজনীতির
কড়া হাতের মার খেয়ে আর নিদাকণ সর্বব্যাপী অর্থক্ততায় শিক্ষা ও সংস্কৃতি পালাই পালাই
করছে। রবীক্রনাথ-বীরবল ভাগ্যবান, তাঁরা উনবিংশ শতকের প্রসারমান নিবিরোধ আবহাওয়ায়
বড়ো হয়েছেন—তাঁদের শিবাব্ল শিক্ষা ও সাংস্কৃতিক দৃষ্টিভিন্নির দিকে চেয়ে আমরা বড়ো জোর
দীর্ঘ্যাস ফেলতে পারি, কিন্তু তাঁদের অবস্থায় ফিরে যেতে পারি না।

আজন্ম অভিজাত প্রমথ চৌধুরী চিরস্থায়ী বন্দোবন্তের আবহাওয়ায় মায়ম হয়েছিলেন বটে, কিছ তাই বলে চিরস্থায়ী বন্দোবন্তের সমর্থক ছিলেন না। নীতি হিসাবে জমিদারী প্রথাকে তিনি নিম মভাবে আক্রমণ করেছিলেন—তার নজীর রয়েছে তাঁর 'রায়তের কথা' বইতে। একসময়ে রবীজ্রনাথের সঙ্গে তাঁর এই নিয়ে স্লদীর্ঘ আলোচনা হয়েছিলো, তারই ফলে 'রায়তের কথা'-র স্চনা। জমিদারী প্রথার উচ্ছেদে ব্যক্তিগতভাবে তাঁরই সব চাইতে বেশি ক্ষতি হতে পারতো, কিছ বৃহত্তর আর্থের প্রয়োজনে ক্স স্থার্থ বিসর্জন দেওয়া তাঁর মতো যথার্থ শিক্ষিতের পক্ষে এমন কিছু অসম্ভব ছিলোনা।

করাসী ভাষায় তাঁর পাণ্ডিভার কথা আগেই বলেছি। কিন্তু নিক্ষণা পাণ্ডিভাের তিনি ধার ধারতেন না। ফরাসী সংস্কৃতির স্থচিকণ সৌকুমার্য ও সহজাত কৌতুকপ্রিয়ভাকে বােধ হয় তিনি বাংলা সংস্কৃতির দরবারে অতি সজ্ঞানেই আমদানী করতে চেয়েছিলেন। তাঁর সরগুলিতে তিনি যে রস পরিবেষণ করেছেন সেই রসের চেহারাই আলাদা। বারা ফরাসী ভাষা জানেন তাঁরা বলেন ফরাসী সাহিত্য থেকে নেওয়া এই রস। ফরাসী ভাষার জ্ঞান আমাদের নেই, তবে উৎস বেখানেই হােক, তাঁর গল্পের রস চেথে চেথে ভােগ করতে সাহিত্যরিকি কাকরই অস্থবিধা হওয়ার কথা নয়। তাঁর 'আছেভি', 'চার-ইয়ারী কথা', প্রভৃতি গল্পগ্রু গল্পাহিত্যের এক একটি শোভন ও স্কৃচাক্ষ গুল্ভ। দর্শনের ক্লেন্তে বিখ্যাত করাসী দার্শনিক বের্গ্ন ক্র প্রভাব তাঁর ওপর সব চাইতে বেশি পড়েছিলো।

প্রমণ চৌধুরীর রচনার সর্বালীন আলোচনার উপলক্ষ এটা নয়, পরে বিভূত অবকাশের সুযোগে আমরা তাঁর সাহিত্যের ব্যাপক আলোচনা করার ইচ্ছা রাখি। আপাতত এইটুকুই আমাদের শুধু বলবার যে এই সর্ববীকৃত সাহিত্যগুরুর তিরোধানে বাংলা সাহিত্যের একটি স্বন্ধাই মুগ অবসিত

#### ক্ম খরচে ভাল চাষ



একটি ৩-বটম প্লাউ-এর মই হলো ৫ ফুট চওড়া, তাতে মাটি কাটে ন'ইঞ্চি গভীর করে। অতএব এই 'ক্যাটারপিলার' ডিজেল ডি-২ ট্র্যাকটর কৃষির সময় এবং অর্থ অনেকথানি বাঁচিয়ে দেয়। ঘণ্টায় ১ ওকর জমি চাষ করা চলে, **অথচ তাতে থরচ হ**য় শুধু দেড় গ্যালন জ্বালানি। এই আর্থিক স্থবিধা-টুকুর জন্মই সর্ববদেশে এই ডিজেলের এমন স্থখ্যাতি। তার চাকা যেমন পিছলিয়ে যায় না, তেমনি ওপর দিকে লাফিয়েও চলে না। পূর্ণ শক্তিতে অল্পসময়ের মধ্যে কাজ সম্পূর্ণ করবার ক্ষমতা তার প্রচুর।

আপনাদের প্রয়োজনমত সকল মাপের পাবেন

ট্যাকটরস (ইভিন্না) লিমিটেড, ৬, চার্চ্চ লেন, কলিকাডা

ফোন ঃ কলি ৬২২০

হ'লো—নেই যুগ বাংলা গভের পরীক্ষা ও নিরীক্ষার বুগ—গভকে গভের চালে চালাবার যুগ। যদিও বিশ বংশর আগগে 'সবুজপত্র' মাসিককে কেন্দ্র করে বীরবলশিয়দের একটি বিশিষ্ট সাহিত্যিক গোষ্ঠী গড়ে উঠেছিলো, বীরবলের প্রভাব আজ আর শুধু তাঁদের মধ্যেই সীমাবদ্ধ নেই—বীরবলী ধারা বাংলা সাহিত্যের সাধারণ ঐতিহে পরিণত হয়ে গেছে। এই ধারা অবশু ভাবের বিপ্লবের চাইতে ভাষারীতির বিপ্লবনাধনের দিকেই অধিক কেন্দ্রীভূত হয়েছে, কিন্তু ভাষার বিপ্লবের মধ্যেই যে এতা দুরপ্রসারী সম্ভাবনা নিহিত ছিলো তা কে ভাবতে পেরেছিলো?

পরিশেষে বীরবল ১৩০০ সালে লিখিত 'নতুন কাগজ' প্রবন্ধে তথনকার নতুন লেখকদের সংখাধন করে যে কয়টি অমূল্য কথা বলেছিলেন আজও নতুন লেখকদের সম্পর্কে তাদের মূল্য ফ্রিয়ে যায় নি। এখানে প্রবন্ধটির শেষাংশ উদ্ভ করলাম—নতুন লেখকেরা কথাগুলি দাগিয়ে দাগিয়ে পড়ন:

"নবীন লেখকদের আর একটি কথা শ্বরণ করিয়ে দিই। অধিকাংশ লোকই জানে না যে, তার অন্তরে কতটা শক্তি আছে। চল্ভি ব্লির মায়া কাটাতে পারলেই মায়ুব তার নিজের অন্তরাত্মার সাক্ষাংকার লাভ করে। আর সেই আত্মাই হচ্ছে সচল সাহিত্যের সনাতন মূল। স্তরাং প্রভি নবীন লেখক যদি এই সংকল্প করেন যে, I am not going to be dominated by other people's opinion, but I am going to dominate the opinion of others— তাহলেই তাঁর লেখার আর মার নাই।"

### নিবেদন

এই সংখ্যার সহিত ধাঁহাদের বাদ্মাসিক চাঁদা শেষ হইয়া গেল, তাঁহাদিগের নিকট অন্মুরোধ যে, কেহ যদি পুনরায় পূর্ববাশার গ্রাহক শ্রেণীভুক্ত থাকিতে ইচ্ছা না করেন, তবে তাহা যেন অন্মগ্রহ করিয়া পূর্বেই আমাদিগকে জানান। কোনো নির্দ্দেশ না পাইলে আমরা কার্ত্তিক সংখ্যা পূর্ববাশা কার্ত্তিক মাদের প্রথম সপ্তাহে ভি, পি, যোগে পাঠাইব। - - - - -

भूबाम-



পৃধ্যাশা – কাৰ্ট্ক

'ছুৰ্গম গিৱি⊹ '

শিল্পী—



নবম বর্ষ • সপ্তম সংখ্যা কার্ত্তিক • ১৩৫৩

## বিপ্লবের কথা ধূর্জ্জটিপ্রসাদ মূথোপাধ্যায় আমরা ও তাঁহারা

২

- আমি—এই যে ! আন্তেজে হোক্ ! কি সৌভাগ্য আমার ! "...ere the shoes were old..."
  সেদিনকার আলোচনার রেশ রণ্রণ্ করছে এখনও। এই দেখুন আমার জঙ্গল
  থেকে কিছ শুখনো কাঠ যোগাড় করেছি। এইবার আগুণ ধরান।
- তাঁহারা—আরে মশাই করেছেন কি! এতগুলো বিপ্লবের বই বাড়িতে রেখেছেন, পুলিশে ধরে নি ?
- আমি—তারা লোক চেনে। টাকা চুরির মামলায় আমাকে তারা ধরবে তবু এই ধরণের বই ঘরে দেখলে তারা আমাকে 'প্রশ্ন' পর্যান্ত করবে না। বই বউএর অপেকাও বিপ্লববিরোধী বরাবরই বলে আসছি।
- তাঁহারা—যা তা বল্লেই হল আর কি! লেনিন শুনেছি খুব পড়িয়ে-লিখিয়ে ছিলেন এবং তাঁর স্ত্রী কথনও তাঁকে বাধা দেন নি।
- আমি—মোটেই বিশাস করবেন না, মশাই। ইংরেজেরা ঐ গুজোব রটিয়েছে রাশিয়াকে জব্দ করবার জন্ম। ওরা যখন কারুর মাথা খেতে চায় তখন বলে লোকটা বুকিশ্, গ্রন্থকীট। আর যদি বিশাসও করেন লেনিন বই ঘাঁটত, তবে অমুগ্রহ করে মনে

রাখবেন বিপ্লবের সময় লোকটি ছিল পাঁচ শ' মাইল দূরে। না, না, পড়াশুনো ক'রে বিপ্লব হয় না। মহাত্মাজী কি জিয়া সাহেব এড ওয়ার্ডস্, ব্রিন্টন্, ম্যালাপার্ট, 'লেনিন, ট্রট্সকী, সোরোকিন, হান্টার—প্রভৃতির বই পড়েছেন বলে মনে হয় না। অথচ কে অস্বীকার করবে যে তাঁদের কুপায় ভারতে একটা জাগরণ, একটা, একটা, গাপনাদের ভাষায়, আমুল পরিবর্ত্তন ও ডি, এল, রায়ের ভাষায়, একটা জলস্তম্ভ, মহামারী, ভূমিকম্প এসেছে। জওহরলালের অবশ্য বইএর সথ আছে, কিস্তুমহাত্মাজী, কি প্যাটেল, কি জিয়ার তুলনায় তাঁর কৃতিত্ব, আরে, কিসে আর কিসে! এই বই তুলে রাখলাম। দেশের ধারণ। আমরা বিপ্লব বান্চালই করতে পারি, চালু করতে অক্ষম। ছেড়ে দিন আমাদের, মহাত্মাজী, তথা কংগ্রেস, আমাদের জাতকে হ্যানস্থা করেন। তাঁদের কল্লিত পরিস্থিতিতে আমাদের সূচ্যগ্র স্থানও নেই। মাষ্টার পাবে পাঁচিশ টাকা, আর দেশ হবে স্বাধীন। নিছক স্বার্থত্যাগের জোরে অবশ্য সব কিছুই সম্ভব হয় শুনেছি। জানিনা মশাই!

তাঁহারা—একটু অবিচার হচ্ছে না? আপাততঃ আপনাদের স্থান নেই এবং তার কারণ আপনি নিজেই এতকণ বল্লেন। বিশ্লবের সময় আপনারা একটু বাইরে থাকুন, অর্থাৎ প্রস্তুত হোন আগামী কালের জন্ম। জেলে গেলে আপনাদের কন্ত হবে, লাঠির ঘা-ও আপনাদের সহ্ম হবে না এবং আপনাদের মহিলা, মহিষীরাও কেঁদে কেবল সিনেমা দেখে বেড়াবেন। দরকার কি গোলমালে গিয়ে!

আমি—সমালোচনার প্রয়োজন নেই ?

তাঁহারা-এখন মোটেই নেই। শক্তির অপচয় অক্যায়।

আমি--ঘষে ঘষে এক রকম বিহ্যুত জন্মায়।

তাঁছারা---আজকাল ও-ধরণের তৈরী বিহ্যুতে চলে না। এখন সব বড় বড় টারবিন।

আমি—পেট্রলের inner combustion?

তাঁহারা—উপমা ছাড়ুন।

আমি-- যথা আজ্ঞা। সাফ্ বাংই ভালো। কংগ্রেস হাই কম্যাণ্ড- এর সকলেই অসাধারণ ব্যক্তি মানি, প্রত্যেক বড় ঘটনা তাঁরা পুঝামুপুঝ বিচার করে তাঁরা রায় দেন, যদিও জওহরলাল ঝোঁকের মাথায় অনেক কথা বলে ফেলেন, অনেক কাল করে ফেলেন এবং সেইগুলোই আমাদের ভালো লাগে .....

তাঁহারা – তবু প্রত্যেক ক্ষেত্রেই তিনি আবার দা**মলে** নেন।

আমি—তাঁর এই সামলানটা আপনারা পছন্দ করেন ?

তাঁহারা—তা অবশ্য করিনা। তা হলে, আসনার মতে .....

- আমি—প্রথমে শুমুন, তার পর সংক্ষিপ্তাদার হবে। কংগ্রেদ হাই কম্যাণ্ড-এ দব পাকা পাকা লোক আছেন, কিন্তু দেইজগুই সম্ভবতঃ বিপক্ষ মতাবলম্বীদের প্রতি তাঁদের কোনো ধৈর্য্য নেই। ধীরে ধীরে দব বামমার্গীরাই বিতাড়িত হয়েছে, ও হচ্ছে। হাঁ, প্লানিং কমিটির উল্লেখ করতে পারেন বটে।
- তাঁহার।—কেন, তাঁদের কমিটির রিপোর্ট ত' গ্রম গ্রম ! ক্যাশকালিজেদন-এ ব্ঝি মন ভবে না ?
- আমি—হক্ কথা, ভরে না। কারণ, তাঁদের কল্পিত রাষ্ট্র ইংরেজী আদর্শে, অর্থাৎ এই লেবর-গভর্নেন্ট পর্যান্ত। ফেট্-ক্যাপিটালিজম্ আর সোশিয়ালিজম্ সমধন্দী নয়। বন্ধে রিপোটটা আবার তাও নয় এবং সেইটেই চলতে দেখবেন।
- তাঁহারা—ইংরেজী আদর্শ অপছন্দ, অথচ গান্ধীজীর রামরাজ্যকেও বরণ করবেন না! ভারী মজার ব্যাপার!
- আমি—মোটেই মজার নয়। রামরাজ্ঞাটা পৃথক, বিপরীতও নিশ্চয়, এবং আরো নিশ্চয়, লেবব-গভর্ণমেন্টের বিন্দুও এই ভারত সরকারের তুলনায় সিক্ল। তবু, রামরাজ্য প্রতিষ্ঠার কিংবা কয়লার খনি ও l'ower-resources-কে পুরোপুরি দেশী সরকারের অধীনে আনবার চেষ্টাকে বিপ্লব বলতে পারছিনা।

#### তাঁহারা—কেন 📍

আমি—দেশী সরকার বিদেশী সরকারের চেয়ে একশ' গুণ ভাল, কিন্তু হাজার গুণ নয়।
রঙ তফাৎ হলে জাত বদলায় না। দেশী সরকার কি দেশী ধনিক-সম্প্রদায়ের প্রভাব
থেকে মুক্ত হবে? ভয় হয়, পারবে না। তথন কি অনস্থা হবে ভাবৃন! একে
দেশপ্রেম, তার ওপর সোশিয়ালিজম্-এর মুখোদ—অর্থাৎ ক্যাশন্যালাইজেদন, যেন
পনের বছর আগেকার জার্মাণী, ইটালীর প্রতিচ্ছবি দেখছি। আসল ব্যাপার
কি জানেন? সরকার-ফরকার কিছু নয়—সব সরকারই বড় বাবুদের বাজারসরকার। অতএব প্ল্যানিংএর প্রধান উদ্দেশ্য হবে এই বড় কর্তাদের সরান।
আমাদের ন্যাশন্যাল প্ল্যানিং কমিটি থেকেই তাঁরা বিতাড়িত নন, ত' অন্তর কা
কথা! তাঁরা নাকি সব বিশেষজ্ঞ! কিসের বিশেষজ্ঞ জানা আছে। থুতুতে
চিঁড়ে না হয় ভিজতে পারে, কিন্তু ভেজা চিঁড়ের মুখ রোচেনা। আমি চাই
বাশ্মতী চালের ভাত, লুচি, মুর্গীর মাংস, কাবাব্।

#### তাঁহারা---গরহজ্ঞমে মারা যাবেন।

আমি—ধত্যবাদ। কিন্তু গরহজমের জত্য দায়ী কে ? আপনারা কি ভাবেন মা**পু**ষ খুদকুঁড়ো খেতেই জন্মেছে ? শরীরের নাম মহাশয়, যা সওয়াবে তাই সয়। হজম যায় বেশী থাওয়ার চেয়ে না থেয়ে, এবং খারাপ খেয়ে। অতএব · · · · ওভারা — অতএব পেটরোগা শিশুকে পোলাওএর পথ্য দেওয়া হোক!

- আমি—তা বলছি না। তারাও পোলাওএর অধিকারী, অতএব এমন ভাবে তাদের হজমশক্তি শিক্ষিত হোক যাতে তারা সেই অধিকার ভোগ করতে পারে।
- তাঁহারা—এ আবার নতুন ফাাঁকড়। তুলছেন দেখছি। এতদিন তর্ক হচ্ছিল আপনাদের ও আমাদের মধ্যে, এখন আমাদের ছাড়া অহা এক 'তাঁদের' দলকে ভেড়ালেন।
- আমি—সত্যি বলছি, আপনাদের মত বুদ্ধিমান সম্প্রদায় ভূভারতে নেই। আপনারা ও আমরা পৃথক নই; আমাদের ঝগড়া সাহিত্যিক কলহ মাত্র; এ-ঝগড়ার শ্বাস নেই, শাঁষও নেই। এখনকার বিবাদ আমাদের উভয় দলের গোলামের সঙ্গে তাঁদের। এতদিন ধরে এই কথা বলতে চাইছি, পারিনি, আপনারা নিজ্ঞানে ধরতে পারলেন। আমার বক্তবা হচ্ছে বিপ্লব তাদের জন্যে।

তাঁহারা---আরেকট্ এগোন, বিপ্লব তারাই করবে।

- আমি—অতটা অগ্রসর হতে চাই না। ব্যাপারটা এই ধরণের ঘটেঃ যে-সমাজে বিশ্লব বাধছে সেথানে মোটামুটি তুই দল থাকে, নচেৎ পরিবর্তনের প্রয়োজন নেই। ইন্টিলেক্ চুয়েলয়া অধিকারীর দলেই এতদিন জন্মছে। সর্ববিক্ষত্রেই যে তাদের মধ্যে সর্বপ্রথম অসস্থোয় ফুটে উঠছে তা নয়, তবু অসস্থোবের বাঙময় প্রকাশ, যাকে speech-reactions বলতে পারেন, তাঁদের দ্বারাই সম্ভব হয়। অক্সদলের অসস্থোষটাই বাস্তব, কিন্তু ভাষা নেই তাদের। বিশ্লব স্থক হয় যথন অসম্প্রোষের তুটি ধারা মেশে, বাক্য ও কর্মের সংযোগ ঘটে, এবং তথনই নতুন myth তৈরী হয়, সেটা আবার সাধারণে গ্রহণ করে। অবশ্য, অত্যাচারের বহর, জনসাধারণের সমবেত হবার শক্তি ও সেই সব অমুষ্ঠানের লড়বার ক্ষমতা, অধিকারীর তুর্ববলতা রদ্ধি ও নিজেদের প্রতি অবিশ্বাস, আর জীবননির্ব্বাহ পদ্বায় নতুনছের জীষণ প্রকোপ— এই সব কারণ ষড়যন্ত্র করে বিপ্লবের পটভূমি তৈরী করে। যারা বাক্যধর্মী তাদের দ্বায়া বিশ্লব চালান স্থবিধের নয়। তারা নতুন symbol তৈরী করন, তারা প্রচার করুন, ব্যাখ্যা করুন, বাঁচিয়ে রাখুন। অবশ্য, যথন গুলি চলছে তথন তাঁরা বাড়ির মধ্যে থাকলে সকল দিক থেকেই নিরাপদ ও মঙ্গল। এথানে আপনাদের সঙ্গে আমি একদিল।
- তাঁহার।—আমরাও তাই অনেক সময় ভাবি বটে। যার কর্ম তারে সাজে।
- আমি—আরেকটি বক্তব্য আছে। এ'দের আরো একটি কাজ বিপ্লবটিকে বাঁচিয়ে রাখা। পৃথিবীতে বিস্তর বিপ্লব ঘটেছে। কিন্তু ক'টা সত্যকারের বেঁচেছে বলুন ত ? কেন ?

ভাবপ্রবণতার স্বভাবই হল ফুরিয়ে যাওয়া। তাই তাকে ব্যবহার করতে হলে বুদ্ধি দিয়ে বাঁচিয়ে রাখতে হবে, ঠিক পথে নিয়ে যেতে হবে। দে-কাজ করবে একটা disciplined party। অরেল্-প্রভৃতিরা disciplined minority কথাটি ব্যবহার করেছেন; কিন্তু Minority কথাটির মধ্যে অর্থবিপত্তির সম্ভাবনা রয়েছে। এখানে সংখ্যা কম হওয়াটা প্রধান নয়, যদিও তার প্রয়োজন বেশী: প্রধান হল Minority কে majority-তে, সমগ্র সমাজে, পরিণত করা। আমি জানি বিপ্লবের আদিযুগের বৃদ্ধিজীবি-সম্প্রদায় বিপ্লবের পরেও minority থাকতে চান— এটা মানুষের স্বভাব। মিছরী কি চায় মুড়ির দঙ্গে একদর হতে ? একবার যে ক্ষমতা ও প্রতিপত্তি ভোগ করেছে তার পক্ষে দব ছেড়েছুড়ে দিয়ে দন্যাদী হওয়া কঠিন। পুরাতন দেবতারাও নতুন দেবতাদের প্রতি ঈর্যাপরায়ণ হন। তাই আজকের বিপ্রবীনেতৃরুন্দ কালকের নেতৃর্ন্দকে দেখতে পারেন না, এবং বিপ্লবের অস্তে একপ্রকার স্থাণু, জড় ব্যক্তিগতভাবে এটা ভরত, প্রতিক্রিয়াশীল গোষ্ঠী হয়ে পড়েন। অভিমান, কিন্তু ইতিহাসের দিক থেকে তাঁদের অভিমান আমার মনে হয় কি জানেন? ইন্টেলেকচ্য়াল সম্প্রদায়ের কাজ যেমন বুদ্ধির সাহায়ে ভাবপ্রবণতার পাষাণভাঙ্গা, তেমনই বিপ্লব ঠিক পথে চলছে কি না নজর রাখার জন্ম, তাকে মধ্যে মধ্যে ধাকা দেবার জন্ম, সামাজিক শক্তির বিস্থাস, তার গতির রীতি-নীতি বোঝা ও বোঝবার জন্মও তাদের একান্ত প্রয়োজন। তারপরও তাঁদের অশ্য কাজ রয়েছে অবশ্য।

তাঁহারা-Minority-কে majority-তে পরিণত কে করবে ?

- আমি—একটু অশুভাবে দেখলে ব্যাপারটা শক্ত ঠেকবে না। আগেকার বিপ্লবের কথা ছেড়ে দিন—যদিও দেখানেও আমার মন্তব্য চলে—এখানকার বিপ্লবের majority ত সামনে রয়েছে।
- তাঁহারা—চমৎকার! আপনি বলছেন সামনে, অথচ আমরা দেখতে পাচছিনা! যদি তারা অত নিকটে তবে প্রচারবিভাগের দরকার কি মশাই ? আপনিই না সরকারের হাজার হাজার পৃষ্ঠা নস্ক করেছেন ?
- আমি— আমার কথা তুলবেন না। আবার বলছি, ওরা সামনে রয়েছে, দেখতে পাচ্ছেন না এইটাই তুঃধ, এইটাই বিপ্লবের এক প্রধান অন্তরায়। প্রত্যেকবারই তাদের অনুমতিতে সমাজের পরিবর্ত্তন হয়েছে। অবশ্য লিখিত-পড়িত কিছু পাবেন না, তারাও জানে না যে তারা অনুমতি দিয়েছে। সেই দঙ্গে কিন্তু প্রত্যেকবারই দেখছি এই determined, disciplined, dominant minority-র শেকড়

উঠছে সমাজের এক নতুন শ্রেণী থেকে। এটাকে আপনারা বিপ্লববাদের প্রধান তত্ত্ব বলতে পারেন। যেখানে শেকড় নেই সেখানে জোর মারপিট, খুনোখুনি, রক্তারক্তি ও তারপর নেপলিয়ন, হিটলার, মিলিটারী ডিক্টেটর, অর্থাৎ গর্ভস্রাব, আর সেইখানেই ঐ অভিমান। যাঁদের বাঙলা দেশে 'দাদার দল' বলে তাঁদের সঙ্গে কথা কয়েছেন? Elite group-এর দশা সর্বত্ত এই। তাঁদের শ্রদ্ধা করি, কিন্তু তাঁদের স্থান কাচের আলমারীতে, সিঁকের ওপর, লক্ষ্মীর ঝাঁপিতে, মন্দির গাত্তে। এখনকার নতুন শ্রেণী চাষী, মজুর, আর নিম্নবিত্ত। তাঁদের সংখ্যা আপনাদের—আমাদের চেয়ে বেশী নয়? অত এব সমস্যাটা কোথায়? হাতের কাছেই majority রয়েছে।

তাঁহারা—ওঃ, আপনি বুঝি কম্।নিষ্ট ? ঐ যারা দেশের সর্বনাশটা করলে ১৯৪২ সালে, আর এখনও করছে জিলাকে নাই দিয়ে ? লজ্জা হয় না তাদের সঙ্গে একমত হতে ? আমি—আমি ভাবি নির্ম্লজ্জ। তারা লুকিয়ে লুকিয়ে কি করেছে জানি না, তবে তারা যদি ১৯৪২ সালের ঘটনাবলীকে বিপ্লব না বলে থাকে তবে তারা নিতান্ত ভুল বোঝেনি। ১৯৪২ সালের নেতা জয়প্রকাশ নারায়ণেরও তাই মত। তিনি নিজে বলেছেন যে ওগুলোর পিছনে কোনো প্ল্যান ছিল না—অর্থাৎ ওগুলো মাত্র insurrection, ওতে বিপ্লবের সূচনা হতে পারত, কিন্তু হয়নি। কেন হয়নি-র উত্তর অবশ্য কেবল প্ল্যানিংএর অভাব নয়, তার উত্তর যে ১৯৪২ সালের বিপ্লবী পার্টির শেকড় তখনও পৌছয়নি শ্রমিক-মজ্বরের বুকের মধ্যে, অর্থাৎ তাঁরা তখনও নতুন শ্রেণীর মাত্র মৌথিক প্রতিভূ ছিলেন।

তাঁহারা—আপনি যদি চান যে নুতুন নেতা মজুর চাষীর ঘরে জন্মাবার পর বিপ্লব আসবে তবেই হয়েছে! ফরাসী বিপ্লবের নেতা ছিল কাউণ্ট মীরাবঁ, লা-ফায়েট, আর লেনিনের বাবা ছিলেন স্কুল-ইস্স্পেক্টার ভূলবেন না। আমেরিকায়ও উকীলের দল বিপ্লবের অগ্রদৃত ছিল।

আমি-জন্ম পত্রিকার ছক্ কাটাকে ইতিহাস বলেনা।

তাঁহার।—তা হলে স্বীকার করুন যে বড়লোকের ছেলে হলেও চলে।

আমি-সীকার করেছি, করছি আবার।

তাঁহারা—বাধ্য স্বীকার করতে। একজন রথচাইল্ড্ কম্যুনিষ্ট হয়েছে কাগজে দেখলাম, লক্ষ্ণোএর বড় যরোমানার ছেলেরাও নাকি ঐ দিকে বুকিছে ?

আমি—গুলোব তাই; এখন অবশ্য আর তারা আসছে না, আজকাল বড়লোকেরা সব হয়
লীগে-এ, না হয় কংগ্রেসে ঢুকে পড়ছে। হা, জগবান!

তাঁহারা—ও আবার কি।

আমি—ভগবান ছাড়া পথ নেই। কংগ্রেস আর লীগ বড়ই ধর্মপ্রাণ, তাই নাম চুটো মুখে এল।

তাঁহারা – ভূতের মুখে রাম নাম!

আমি — আমরা ভারতবাসী ভুলবেন না। এখানে, অর্থাৎ সামাদের এই অনুশ্নত, পরাধীন, লক্ষ্মীছাড়া দেশে ধর্মাই একমাত্র সম্বল। এতদিন সামাদের দেশে বিপ্লব হয়েছে ধর্মান্তরতার ভেতর দিয়ে। সেকাল গত। সমাজ ছিল তথন বন্ধ। এখন সমাজ উন্মৃক্ত, অন্ততঃ তাই ভাবি, অতএব আশা কর্মছি যে ধর্মের প্রয়োজন আর থাকবে না. পরিবর্ত্তনের জন্ম। কিয়নে

তাঁহারা—সংস্কার যাবে কোথায় ! চাষীমজুরদের, জনসাধারণের একটাত' থোঁটা চাই। আমি—আচ্ছা, একটা প্রশ্নের উত্তর দিতে পারেন ? ভারতবাসীরা কি অভ্যন্ত ধার্ম্মিক ?

তাঁহারা—তা ঠিক বলতে পারছিনা, তবে জানি একটা কিছু বিশেষৰ আছে। কেন জিজ্ঞাসা করছেন ? এই এতক্ষণ বিপ্লবতত্ত্ব আলোচনা হচ্ছিল বেশ, ধর্মতত্ত্বের কি দরকার ছিল ? আমি—অবাস্তর, নিতান্ত অবাস্তর। বিশেষস্থটা কি ?

তাঁহারা—এখানে ধর্মের বাঁধনটা খুব বেশী, অন্য দেশের চেয়ে।

আমি—তা হলে দাঁড়ায় এই: আমাদের সমাজই পৃথিবীর একমাত্র totalitarian সমাজ। গর্ভধান থেকে স্কৃত্ব, মরেও শান্তি নেই, অন্ততঃ তিন পুরুষ। হিটলানীয়ান সমাজের সঙ্গে পার্থক্য এইটুকু যে এখানে আইন আক্ষাণে তৈরী করতেন না, তাঁরা কেবল শ্রুতিস্মৃতি অনুযায়ী বিধান দিতেন। ফল সেই একই। নয় কি ?

তাঁহারা—তা আর জানি না! যার বাড়ি একাধিক বিয়ের যুগ্যি মেয়ে ও তাঁদের জননী, দিদিমা, খুড়ীমা আছেন তাঁরাই হাড়ে হাড়ে বুঝছেন।

আমি—তা হলে কৰ্ত্তব্য কি ?

তাঁহারা—বেঁধে মার খাওযা।

আমি—একেই বলে ভগবানের মার ! গ্রাহণ করা, সহ্য করা, মেনে নেওরা মাথা পেতে, এই মনোভাবের নাম ধর্মাভাব, তা ইংরেজের বেলাই হোক আর অর্থনীতির ক্ষেত্রেই হোক। আপনারা আমরা উভয়েই মেনে নিয়েছি বে নেতৃত্ব আসবে ওপরকার স্তর থেকে। তাই 'হা ভগবান' মুথ থেকে বেরিয়ে গেল। Totalitarian সমাজে জন্মেছি কি না ভাই! স্বীকার করাটা আমাদের পক্ষে ভাল ভাত। আমাদের সংস্কৃতি স্বীকৃতির বিলম্বিত ইতিহাস। আপনাদের দম বন্ধ হয়ে যায় না ?

তাঁহারা--হয় বলেইত ছুটে আদি।

আমি—কিন্তু বিপ্লবের মূলে হতাশা নেই, আছে আশা। সে আশার কুসুম আকাশে কোটে না, মাটির বুক চিরে যে চারা বেরোয় তারই ডালের ডগায় সে-ফুলের কুড়ি ধরে। ইন্টেলেক্চুয়ালরা এতদিন টবের চারায় সন্তুই ছিলেন। তাঁদেরও পরিবর্তন ঘটেছে জেনে রাখবেন। কেন ঘটবে না ? যাই বলুন না কেন, তাঁরাও মাসুষ, সামাজিক জীব। সমাজ বদলেছে, হয়ত যতটা বদলেছে তেটা তারা বদলান নি। কিন্তু বুঝছেন, সকলে নয়, অনেকে, যে তাঁরা পৃথক নন্, যে সেকাল আর নেই। কোন কাল আসছে তাঁরা অবশ্য সকলে ভাবছেন না; এখনও সেই দলাদলি চালাচ্ছেন। কিন্তু কেউ কেউ যে স্বপ্ন দেখেন নি তা নয়। কিন্তু তবু স্বপ্নই রয়ে গেল। এটা কি কম আফ্শোষ মশাই! এতে মামুষ সীনিক্ হয়ে যায়। সীনিজম্ হল একপ্রকারের মৃত্যু, তার চেয়েও ভয়য়র, মনের ধর্মনাশ। মনের ধর্ম এগিয়ে চলা, আর সীনিজম্ হল মনকেই উড়িয়ে দেওয়া। আমাদের মধ্যে কেউ কেউ সীনিক হয়ে পড়েছেন দেখেছি। আমারও মধ্যে মধ্যে ও-রকম অবস্থা হয়়। কিন্তু জানি এটা সর্বনাশের পথ। বিপ্লবের জন্ম আশায়, নিরাশায় নয়, নয়, নয়।

তাঁহারা- ও-রকম ধর্মজীবনেও ঘটে, যোগীরা বলেন।

আমি—বলুন গে! তাতে আমার কি! কাটিয়ে ওঠাটাই একমাত্র কাজ। আমাদের দেশটাই একটু দীনিক্যাল হয়ে পড়ছে না কি? কালাবাজাবের টাকা লুটে মাথায় গান্ধীটুপি পরাকে কি বলেন?

তাঁহারা—এখন কি কর্ত্তব্য মনে হয় ?

আমি—দেশের সমস্যাকে আমার সমস্যার বৃহৎ সংস্করণ যদি ভাবি, তবে কর্ত্তব্য হো**লো** আরো বেশী চিন্তা করা। চিন্তার কৈলে বোধ হয় নাড়ির যোগ খুঁজে পাব। আমরা সব মা-হারা সন্তান, তাই মায়ের পেটের ভিতর চুক্তে ইচ্ছে হয় মধ্যে মধ্যে।

তাঁহারা—চিন্তার ফলে?

আমি—হাঁ, চিন্তারই ফলে, কারণ চিন্তার মানেই হল ওপরকার সংস্কারের খোলস ছিঁড়ে কেলা।
সংস্কার খুললেই দেখি যেন অইচেতনার রাজত্ব ধীরে ধীরে, প্রবাল দ্বীপের মতন বেড়ে
উঠেছে। ইন্টেলেকচুয়ালদের প্রবালদ্বীপে জলের একটু ওপরে ঠেলে ওঠে, এই
মাত্র। ছেড়ে দিন বাজে কথা। আমরাই বা কে, আপনারাই বা কি? কেউ
কারুর নয়, সবই মায়া, সত্যই হল এই জীবন, ও তার পরিবর্ত্তন, আমূল পরিবর্ত্তন
আপন প্রয়োজনে।

তাঁহারা-কন্ত কার সাহায়ে ?

আমি—সকলের সাহায্যে নয়। কারুর কারুর সাহায্যে। তারা নতুন দৈশু। আমর। ক্লান্ত, অর্থাৎ গ্রহণশীল মন আমাদের, সংস্কারের চাপে আমরা মৃতপ্রায়। আমাদের দারা কিছু হবে না। তাদেরই দারা হবে যাদের মন সংস্কারমুক্ত। আমার বিশাস কি জানেন ? আন্তরিক বিশ্বাস হল এই যে নতুন শ্রেণীর মন ধর্মাচছন্ত নয় মোটেই, আর বাকী সব আমরা সকলেই ধার্ম্মিক, যদিও পুজে। আচ্ছায় বিশ্বাস গেছে আমাদের অনেকেরই। তার বদলে এসেছে দেশাত্মবোধ, দেশপ্রেম, প্যাটি য়টিজম্। আমি জাতীয় আন্দোলনকে ছোট করছি না মোটেই: এইখানে ক্যানিষ্ট্রা ১৯৪২ সালে ভুল করেছিলেন। তাঁরা দেশপ্রেমের জোর কত বুঝতে পারেন নি; মানসিক বুত্তিকে বিশ্লেষণ করবার, শক্তি পরিমাণ করবার ক্ষমতা তাদের কম। হতে বাধ্য; তাঁরা বৃদ্ধিতে বিশ্বাসী, একটু শেশী রকমের। অথচ ভাবরুত্তিকে রোধে কে ? কিন্তু এই সঙ্গে জোর গলায় বলবার সময় ওসেছে যে দেশপ্রেম ধর্মের আকার গ্রহণ করছে আমাদের দেশে। কেবল মুসলিম লীগই পলিটিক্স্-এর সঙ্গে ধর্মা মিশিয়েছে বল্লে চলবে না। সর্ববত্রই তাই হচ্ছে। এই মেশান ব্যাপারটা মনের ওপর, সমাজের ওপর ধর্ম্মের প্রভাব হ্রাসের চিহ্ন, বৃদ্ধির নয়। প্রভাব এখনও রয়েছে তাই ঐ রকম মনে হয়। Patriotism is my religion সকলেরই মুখে শুনেছি। পূর্বে ছিল ধর্ম আকাশমুখী, এখন এই জগতেরই সীমায় তার দৃষ্টি আবদ্ধ। কিন্তু দৃষ্টিশক্তির কম বেশী আছে, চার ধারে আবার দেয়াল রয়েছে, তাই দৃষ্টি আমাদের মারমুখী। অর্থাৎ শত্রু চাই আমাদের, নচেৎ দেশপ্রেম জমে না। অনেকে সোশিয়ালিষ্ট-কম্যানিষ্ট হন এরই জোরে, এই শত্রু-আবিকারের তাগিদে, ঘূণার প্রয়োজনে।

তাঁহারা—ঘূণা কমাবেন কিলে ?

আমি—প্রেমে নয়, কারণ প্রেম ঘ্রণার উল্টোটা, অন্ততঃ প্রেমের প্রথম কথা ঘ্রণার অভাব। লোকটা সাপে কামড়েছে, কিসে বাঁচান যায় ? না, সাপের বিষ না দিয়ে! চমংকার! ভাবের শত্রু ভাব নয়, ভাবনা। তাই অতটা চিস্তার ওপর ঝোঁক দিছি। নচেং, চিস্তার সীমা সম্বন্ধে আমি সচেতন। বয়সের দোষে অবশ্য, কিস্তু সীমাজ্ঞান হয়েছে চিস্তারই কুপায়।

রাত বেড়েছিল, তাঁরা চলে গেলেন। মড়ারা বিপ্লব বাধায় না; ওটা জ্ঞাস্তদেরই কাজ। সমাজের ওপরকার স্তর মৃত; কিন্তু তাদের ঠেলে কারা যেন উঠতে চাইছে। ভাদের কান্না আসে। রবি ঠাকুর কি এদের জ্ঞােই কান পেতে বসেছিলেন সারা জীবন ? হাঁ, rescue-partyর একজন হতে চাই, কিন্তু সেই ছুতোয় যেন তাদের কাছে কৃতজ্ঞতা প্রত্যাশা না করি. উপকারকের দম্ভ যেন মনকে আচ্ছন্ন না করে। তারা বেরিয়ে এসে নিজেদের জীবন নিজের। চালক, সেই সঙ্গে আমাদেরও বদলে দিক। এই জীবনটা অসহ এবং ভাবী জীবন গড়ে তোলায় তপ্তি আছে। সৃষ্টির জন্ম বহু জিনিষের দরকার, চিন্তার, পড়াগুনোর প্রয়োজনও সেই সঙ্গে। আজকাল গুনেছি আমাদের এতদিনকার জাতীয় আন্দোলন বন্দরে এল বলে। যদি তাই হয় তবে পাইলট আর পোট ট্রাফের কাজ বেডে গেল বই কমল না।

# কবি গ্রা সুর্য্য নক্ষত্র নারী

এক

ভোমার নিকট থেকে সর্ব্বদাই বিদায়ের কথা ছিল সব চেয়ে আগে: জানি আমি। সেদিনও ভোমার সাথে মুখ চেনা হয় নাই। তুমি যে এ পৃথিবীতে র'য়ে গৈছ আমাকে বলে নি কেউ। কোথাও জলকে ঘিরে পৃথিবীর অফুরান জল র'মে গেছে:---যে যার নিজের কাজে আছে এই অমুভবে চ'লে শিষ্করে নিয়ত সূর্য্যকে চেনে তারা: আকাশের সপ্রতিভ নক্ষত্রকে চিনে উদীচীর কোনো জল কি ক'রে অপর জল চিনে নেবে অন্য নির্মরের ? তবুও জীবন ছুঁয়ে গেলে তুমি:--আমার চোখের থেকে নিমেষ নিহত

সূর্য্যকে সরায়ে দিয়ে।

স'রে ষেত; তবুও আয়ুর দিন ফুরোবার আগে

নব নব সূর্য্যকে কে নারীর বদলে

ছেড়ে দেয় ? কেন দেব ? সকল প্রতীতি উৎসবের

চেয়ে তবু বড়

ছিরতর প্রিয় তুমি;—নিঃসূর্য্য নির্জ্জন

ক'রে দিতে এলে।

মিশন ও বিদায়ের প্রয়োজনে আমি যদি মিলিত হ'তাম
তোমার উৎসের সাথে, তবে আমি অশু সব প্রেমিকের মত
বিরাট পৃথিবী আর স্থবিশাল সময়কে সেবা ক'রে আত্মন্ত হ'তাম।
তুমি তা' জান না, তবু, আমি জানি একবার তোমাকে দেখেছি;—
পিছনের পটভূমিকায় সময়ের
বিচিত্র ইন্দ্রন্থ খসে বার বার;—বিজ্ঞানের ক্লান্ত নক্ষত্রেরা
নিভে যায়;—মানুষ অপরিজ্ঞাত সে অমায়; তবুও তাদের একজন
গভীর মানুষী কেন নিজেকে চেনায়!
আহা, তাকে অন্ধকার অনন্তের মত আমি জেনে নিয়ে, তবু,
অল্লায়ু রঙান রৌজে মানবের ইতিহাসে কে না জেনে কোথায় চ'লেছি!

ছুই

চারিদিকে স্জনের অন্ধকার র'য়ে গেছে, নারি,
জাতিমার শারীরের অনুভূতি ছাড়া আরো ভালো
কোথাও দ্বিতীয় সূর্য্য নেই যা জালালে
তোমার শারীর সব আলোকিত ক'রে দিয়ে স্পষ্ট ক'রে দেবে কোনো কালে
শারীরে যা র'য়ে গেছে।
অন্তহীন ঐশী কাল ভেঙে ফেলে দিয়ে,
নতুন সময় গ'ড়ে নিজেকে না গ'ড়ে তবু তুমি,
ব্রহ্মাণ্ডের অন্ধকারে একবার জন্মাবার হেতু
অনুভব ক'রেছিলে;—
জন্ম-জন্মান্ডের মৃত স্মরণের সাঁকো
তোমার স্কায় স্পাশ করে ব'লে আজ

আমাকে ইসারাপাত ক'রে গেলে তারি;—
অপার কালের স্রোত্'না পেলে কি ক'রে তবু, নারি,
তুচ্ছ, খণ্ড, অল্প সময়ের স্বন্ধ কাটায়ে অঋণী তোমাকে কাছে পাবে—
তোমার পল্লবঘন চোখ এসে সম্প্রদান ক'রে নিয়ে যাবে ?
সময়ের কক্ষ থেকে দূর কক্ষে চাবি
খুলে ফেলে তুমি অক্স সব মেয়েদের
আত্মঅন্তরঙ্গতার দান
দেখায়ে অনককাল ভেঙে গেলে পরে,
যে দেশে নক্ষত্র নেই—কোথাও সময় নেই আর—
আমারো হৃদয়ে নেই বিভা—
দেখাবে নিজের হাতে – অবশেষে—কি মকরকেতনে প্রতিভা!

তুমি আছ জেনে আমি বাঞ্ছাকল্পতক ভেবে যে অতীত আর যেই শীত ক্লান্তিহীন কাটায়েছিলাম তাই শুধু কাটায়েছি। কাটায়ে জেনেছি এই-ই সবিতার সাধনার শৃন্যতার নাম। অন্তহীন অপেক্ষার চেয়ে তবে ভালো অনিকেত লক্ষ্যে অবিরাম চ'লে যাওয়া। শোককে স্বীকার ক'রে অবশেষে ভবে নিমেষের শরীরের উজ্জ্বলীয় জনস্তের জ্ঞানপাপ মুছে দিতে হবে। আজ এই ধ্বংসমত্ত অন্ধকার ভেদ ক'রে বিহ্যাতের মত তুমি যে শরীর নিয়ে র'য়ে গেছ দেই কথা সময়ের মনে জানাবার আধার কি একজন পুরুষেব নির্জ্জন শরীরে একটি পলক শুধু--হৃদয়বিহীন সব অপার আলোকবর্ষ ঘিরে ? অধংপতিত এই অসময়ে কে বা সেই উপচার পুরুষমান্ত্র ?---ভাবি আমি :— জানি আমি, তবু সে কথা আমাকে জানাবার হৃদয় আমার নেই:---যে কোনো প্রেমিক আজ এখন আমার দেহের প্রতিভূ হয়ে নিজের নারীকে নিয়ে পৃথিবীর পথে

একটি মুহুর্ত্তে বদি আমার অনস্ত হয় মহিলার জ্যোতিক জগতে।

#### কবিতা সম্পর্কে জীবনানন্দ দাশ

কবিতার রচনার পদ্ধতি সম্পর্কে সংক্ষেপে বলতে পারা যায় এই ঃ যখনই ভাবাক্রাস্ত' হই, সমস্ত ভাবটা বিভিন্ন আদিকের পোষাকে ততটা ভেবে নিতে পারি না, যতটা অন্তল্প করি ;—একই এবং বিভিন্ন সময়ে। অন্তঃপ্রেরণা আমি সীকার করি। কবিতা লিখতে হ'লে ইমাজিনেশনের দরকার ; এর অন্থশীলনের। এই ইমাজিনেশন শন্ধটির বাংলা কি ? কেউ হয়তো বলবেন কল্পনা কিংবা কবিকল্পনা অথবা ভাবনা। আমার মনে হয় ইমাজিনেশন মানে কল্পনাপ্রতিভা বা ভাবপ্রতিভা। বৃদ্ধি—থী—সকলেরই আছে এ কথা বলা চলে না। কল্পনা সব মান্তবের মনেই সমান বিন্তার ও নিবিড্তা পেয়েছে বা পেতে পারে এ কথা মনে করা ঠিক নয়। উৎকর্ষের তারতম্য আছে। কল্পনার (ও অন্থান্থ মনোদৃষ্টির) সাহায্যে সাহিত্যক্ষটি হয়, কিংবা নবীন রাষ্ট্র, অর্থনীতি, বিজ্ঞান। কিন্তু এ সব বিভিন্ন ক্ষেত্রে কল্পনা একই ভাবে কান্ধ করে না, তার অন্তঃসারও একই রক্মের নয়। যে কবির কল্পনাপ্রতিভা আছে সে ছাড়া আর কেউ কাব্যক্ষটি করবার মত অন্তঃপ্রেরণার দাবি করতে পারে কি ? এ প্রেরণা ছাড়া শ্রেষ্ঠ কবিতা লেখা কি ক'রে সম্ভব হতে পারে এই প্রশ্নের উত্তরের মর্য্যাদায় টের পাওয়া যাবে আলোচনার বিচারসহনশীলতা।

কিন্তু ভাবনাপ্রতিভাজাত এই অন্তঃপ্রেরণাও সব নয়। তাকে সংস্থারমূক্ত শুদ্ধ তর্কের ইঙ্গিত শুনতে হবে; এ জিনিষ ইতিহাসচেতনায় স্থাঠিত হওয়া চাই। এই সব কারণেই—আমার পক্ষে অন্তত্ত —ভাগো কবিতা গেখা অন্ধ কয়েক মুহুর্ত্তের ব্যাণার নয়; কবিতাটিকে প্রকৃতিস্থ ক'তে তুলতে সময় লাগে। কোনো কোনো সময় কাঠামো এমন কি সম্পূর্ণ কবিভাটিও খুব ভাড়াভাড়ি স্টেলোকী হয়ে ওঠে প্রায়। কিন্তু তারপর প্রথম লিখনার সময় যেমন ছিল তার চেয়ে বেশি স্পইভাবে—চারদিককার প্রতিবেশচেতনা নিয়ে শুদ্ধ প্রতর্কের আবির্ভাবে কবিতাটি আরো সত্য হয়ে উঠতে চায়: প্ররায় ভাবপ্রতিভার আশ্রেয়। এ রকম অলাকিযোগে কবিতাটি পরিণতি লাভ করে। এর ফলে আমার এক বন্ধু আমাকে লিখেছেন "কবিতার প্রত্যেকটি আজিক অন্ত প্রত্যেকটি আজিককে স্পষ্ট ও স্থসমঞ্জদ ক'রে তোলে। এতে ক'রে কোনো একটি বিশেষ ছত্তের দাম হয়তো ক্র হয়, কিন্তু সমস্ত নক্ষাটার উচ্ছেলতা চোথে পড়ে বেশি।" কিন্তু এরকম ঐকান্তিক কবিতা আমি বেশি লিখতে পারি নি। এর কারণ, ভাবপ্রতিভা, তাকে বলন্বিত ক'রে নেবার অবসর ও শক্তি এবং প্রজ্ঞানৃষ্টির উপযুক্ত প্রভাব কোনো না কোনো কারণে শিথিল হয়ে গিয়েছিল।

মহাবিশ্বলোকের ইসারার থেকে উৎসারিত সময়চেতন। আমার কাব্যে একটি সঙ্গতিসাধক অপরিহার্য সত্যের মত; কবিতা লিখবার পথে কিছু দূর অগ্রসর হয়েই এ আমি ব্ৰেছি, গ্রহণ ক'রেছি। এর থেকে বিচ্যুতির কোনো মানে নেই আমার কাছে। তবে সময়চেতনার নতুন মৃদ্যু আবিষ্কৃত হতে পারে।

আৰু পৰ্যান্ত যে দৰ কবিতা আমি লিখেছি দে দৰে মানবসমাজকৈ প্রকৃতি ও সময়ের শোভাভূমিকায় এক 'অনাদি' তৃতীয় বিশেষত হিদেবে স্বীকার ক'রে কেবল মাত্র তারি ভিতর থেকে উৎস-মিক্বজি খুঁজে পাই মি। মাট্যকবির পক্ষে এটা পাওয়া প্রয়োজন। প্রতিভাসিক কবিতাজগতের একাগ্রতা তেঙে ফেলে তাকে নাট্যপ্রাণ বিশুদ্ধতা দেয় সেই কবি। কিছু তব্ও তিনজগতেই বিচরণ করে সে—মানবসমাজকেই চিনে নেবার ও চিনিয়ে দেবার মুখ্যতম প্রয়োজনে আছরিক হয়ে উঠে। লিরিক কবিও ত্রিভ্বনচারী, কিছু তার বেলায় প্রকৃতি, সমাজ, ও সময়জমুখ্যান কেউ কাউকে প্রায় নির্বিশ্বে ছাড়িয়ে মুখ্য হয়ে ওঠেনা; অন্ততঃ মানবসমাজ্যের ঘনঘটায় প্রকৃতি ও সময়তাবনা দ্র ত্রনিরীক্ষ্য হয়ে মিলিয়ে যাবার মত নয়। কাজেই উপস্থাস ও নাটকের মত মানুখ্যনকে সমূলে আক্রান্ত না ক'রেও কবিতা মানসের আমূল বিপর্যয় ঘটিয়ে দিতে পারে—তাকে নির্মালতর ক'রে তুলবার জন্য—কথা ও ইলিতের তুর্গত স্বর্গার ভিতর দিয়ে।

কোনো কিছুকে 'চরম' মনে ক'রে স্থানিজা লাভ করবার চেষ্টায় আত্মতৃপ্তি নেই; র'য়েছে বিশুদ্ধ জগৎ সৃষ্টি ক'রবার প্রয়াস—যাকে কবিজগৎ বলা ষেতে পারে—নিজের শুদ্ধ নিংশ্রেয়স মৃক্রের ভিতর বাত্মবকে যা ফলিয়ে দেখাও চায়। এতে ক'রে বাত্মব বাত্মবই থেকে যায় না; ছয়ের একটা সমন্ত্রের সেতৃলোক তৈরি হয়ে চ'লতে থাকে এক যুগ থেকে অপর যুগে—কোনো পরিনির্কাণের দিকে কারু মতে; আলাধিক শুভ পরিচ্ছুর সমাজপ্রযাণের দিকে অত্য কারু ধারণার; কবিজগতে যে পাঠকেরা ভ্রমণ করেছেন তাদের মনে (কিংবা হাতে) ছহজগৎ আবার নতুন ক'রে পরিকল্পিত হবার স্থযোগ পায় তাই।

আমিও সাময়িকভাবে কোনো কোনো জিনিষকে 'চরম' মনে ক'রে নিয়েছি জীবনের ও সাহিত্যের তাগিদে, মনকে চোথঠার দিয়ে মাঝে মাঝে,—টেম্পাররি সস্পেনশন্ অব ডিজ্বিলিফ্ হিসেবে। কিংবা কথনো কথনো মনকে এই ব'লে ব্ঝিয়েছি যে যাকে আমি শেষ সভ্য ব'লে মনে ক'রতে পারছি না ভা' তব্ও আমানের অধুনিক ইতিহাসের দিকনির্গ্রমন্তা; আজকের প্রয়োজনে চরম ছাড়া হয়তো আর কিছু নয়। কিন্তু তব্ও সময়প্রস্তির পটভূমিকায় জীবনে সন্তাবনাকে বিচার ক'রে মাহ্যের ভবিষ্যৎ সম্পর্কে আস্থা লাভ করতে চেটা ক'রেছি। অনেকদিন ধ'রেই পরিপ্রেক্ষিতের আবছায়া এত কঠিন যে এর চেয়ে বেশি কিছু আয়ত্ত করা আধুনিকদের পক্ষে অসম্ভব না হলেও কিছুটা স্বদূরপরাহত।

# धार्क्षीय प्रभंत

### মার্সীয় জ্ঞানবিজ্ঞান

( এপিষ্টেমলজি )

#### नरशस्त्रभाष (मनश्रुश्र

যাঁহার। দর্শনশান্ত পাঠ করিরাছেন তাঁহাদের প্রত্যেকেই জ্ঞানের স্বরূপ সন্ধক্ষে কোন ধারণা পোষণ করেন। কিন্তু দার্শনিক সমাজে জ্ঞানবিজ্ঞানের সন্থন্ধে যে ধারণা সাধারণতঃ প্রচলিত, মার্ক্সীয় দর্শনের জ্ঞানবিজ্ঞানের ধারণা তদরূপ নহে। সেই জক্মই দার্শনিকদের নিকট মার্ক্সীয় দর্শনের অমুমোদিত জ্ঞানবিজ্ঞানের মতবাদ অস্তুত বলিয়া মনে হয়। কিন্তু এই মতবাদ গভীরভাবে বিচার করিয়া দেখিলে মনে হইবে যে মার্ক্সীয় দার্শনিকগণ গতামুগতিক মতের পরিপন্থী হইলেও, তাঁহাদের জ্ঞানবিজ্ঞানের মতবাদ উপেক্ষণীয় নহে। এই দর্শন জ্ঞানবিজ্ঞানের স্বরূপ সন্থন্ধে যে মতবাদ প্রচার করিয়াছে প্রত্যেক সত্যামুসন্ধিৎস্থ ব্যক্তিরই উহ। বিশেষভাবে পরীক্ষা করিয়া দেখা আবশ্যক।

মার্ক্ স বলেন যে জ্ঞানের সঙ্গে বাহ্য বস্তুর ঐক্য আছে কিনা ইহা নির্দ্ধারণ করা শুক্জ্ঞানের প্রশ্ন নহে, ইহা ব্যবহারের (প্র্যাক্টিস্) প্রশ্ন। জ্ঞানকে মান্ত্র্যর কর্মজ্ঞীবন হইতে বিশ্লিষ্ট করার ফলে, জ্ঞানবিজ্ঞান হইয়াছে শুক্ষ ও পথজ্ঞান্ত। মানুষ কর্ম্ম করিতে করিতেই বস্তুর স্বরূপ জানিতে পারে। কাজ করিতে করিতেই মানুষ এই জগতের বাস্তব রূপ সম্বন্ধে জ্ঞানলাভ করে। বস্তুজগৎ বেমন ছান্দ্রিক নিয়মে পরিবর্ত্তিত হয় মানুষ্বের সামাজিক ও ব্যবহারিক জীবনও সেইরূপ ছান্দ্রিক নিয়মে নব নব রূপে প্রকাশিত হয়। তাই মানুষ্বের কর্মজীবনের প্রসারের সঙ্গেল স্থান্ধের নার্ক্তর হয়। স্কুতরাং মার্ক্সীয় দর্শনের মতে ভারতেক্টিক্স্ই জ্ঞানবিজ্ঞান। জগতের গতি বথাযথভাবে অনুসরণ করিতে পারিলেই আমরা বথার্থ জ্ঞানলাভ করিতে পারি। সামাজিক ব্যবহারিক জীবনের প্রসারের সঙ্গে জ্ঞানও প্রসার লাভ করে। মানুষ বথন নৌবানিজ্য আরম্ভ করে তথন হইতেই তাহাদের জ্ঞানও প্রসার লাভ করে। মানুষ বথন নৌবানিজ্য আরম্ভ করে তথন হইতেই তাহাদের জ্ঞানও প্রসার লাভ করে। মানুষ্ব বথন নৌবানিজ্য আরম্ভ করে। খনি-খনন কার্য্যের প্রশার লাভ ঘটার কলেই শনিক্ষবিজ্ঞানের উত্তব হইতে আরম্ভ করে। খনি-খনন কার্য্যের প্রশার লাভ ঘটার কলেই শনিক্ষবিজ্ঞানের উত্তব হইরাছে। সেইরূপ মানুষ্বের ব্যবহারিক জীবনের প্রসারের সঙ্গের ব্যবহারিক জীবনের প্রসারের সঙ্গের রস্কার্যনির জীবনের প্রসারের সঙ্গের রস্কার্যনিরজ্ঞান, জীববিজ্ঞান, ভূবিজ্ঞান প্রভৃতির প্রসার কাভ ঘটিরাছে।

স্তরাং এ কথা অস্বীকার করিলে চলিবে না যে মামুষের সামাজিক ব্যবহারিক জীবন যত গভীর হইতে গভীরতর হইয়াছে মানুষের জ্বনৎ দম্বন্ধে জ্ঞানও তত গভীর হইতে গভীরতর হইয়াছে। লেনিন বলেন যে মানুষ, সামাজিক ব্যবহারের বিশেষের সঙ্গে সামান্যের যোগ উপলব্ধি করে, কার্য্যকারণের সম্বন্ধ বুঝিতে পারে, ঐক্য ও বিভিন্নতার ধারণা লাভ করে এবং সংখ্যা গুণ বস্তুপরিমাণ প্রভৃতির ধারণায় উপনীত হয়। প্রত্যক্ষীভূত জগতের বাস্তবরূপ সম্বন্ধে মামুষ জ্ঞান লাভ করে, দামাজিক ব্যবহারের সাহায্যে। এবং এই সামাজিক ব্যবহারের ফলেই মানুষ নৈয়ায়িক জ্ঞান লাও করে। যে সব দার্শনিক বলেন যে নৈয়ায়িক জ্ঞান প্রত্যক্ষীভূত বাস্তব জ্ঞান হইতে বিভিন্ন এবং উচ্চস্তরের তাঁহারা নৈয়ায়িক জ্ঞানকে দামাজিক ব্যবহারিক জীবন হইতে বিশ্লিষ্ট করিয়া দেখেন। প্লেটো, ডেকার্ট, স্পীনোজা, লাইবনীজ, কান্ট, হেগেল প্রভৃতি দার্শনিক মনে করেন যে নৈয়ায়িক জ্ঞান একটি উচ্চস্তরের জ্ঞান এবং এই জ্ঞানের সঙ্গে প্রত্যক্ষলক জ্ঞানের কোনও আন্তরিক যোগ নাই। এইরূপ ধারণার কারণ এই যে এইসব দার্শনিক ব্যবহারিক জীবনের সঙ্গে সর্ব্বপ্রকার জ্ঞানের সম্বন্ধ ক্রদয়ঙ্গম করিতে পারেন নাই। অনেক দার্শনিকের মতে নৈয়ায়িক জ্ঞান চিরন্তন এবং নৈয়ায়িক ধারণা সমূহ অপরিবর্ত্তণীয়। ইঁহারা মনে করেন যে পরিবর্ত্তন অথবা গতি যে সম্বন্ধে আমরা প্রত্যক্ষের সাহায়ে জ্ঞান লাভ করি, সেই জ্ঞান নৈয়ায়িক জ্ঞানের পরিপন্থী ও অবাস্তব। তাই ইলিয়াটিক দার্শনিকগণ গতির অস্তিত্ব অস্বীকার করিয়াছেন। কিন্তু ডায়লেকটিক চিন্তাধারার মতে নৈয়ায়িক ধারণাসমূহেরও পরিবর্ত্তন ঘটিয়া থাকে। মামুষের সামাজিক কর্মজীবনের সঙ্গে সঙ্গে জ্ঞানও প্রসার লাভ করে এবং নৈয়ায়িক ধারণাও এই পরিবর্তনের ফলে পরিবর্ত্তিত হয়।

লেনিন, কি প্রকারে জ্ঞান গভীর হইতে গভীরতর হয়, তাহা বর্ণনা করিয়াছেন।
প্রথমে আমাদের সংবিদের উত্তব হয়। তৎপরে আমরা সংবিদসমূহের মধ্যে পার্থকা
উপলব্ধি করি, ইহার পরে আমাদের গুণের ধারণা জন্মে এবং আমরা উহার সংজ্ঞা প্রদান
করি। তাহার পরে আমাদের সংখ্যার ধারণা জন্মে। ইহার পরে আমাদের একত্ব,
পার্থক্যা, মূলবল্প, সারসতাা প্রভৃতির ধারণা জন্মে। জ্ঞানের এইসব ধাপসমূহ মন হইতে
বল্পর অভিমুখী হয় এবং ইহারা ব্যবহার দ্বারা প্রমাণিত হয় এবং জ্ঞান এই প্রকারে
সত্যের স্বরূপ উপলব্ধি করিয়া অগ্রসর হয়। বিচ্ছিন্ন সংবিদসমূহের সংজ্ঞা প্রদান করিয়া
জ্ঞান ভাবরাজ্যে উপস্থিত হয়। উহা ক্রেনে ভাবসমূহের অন্তর্নিহিত সম্বন্ধ উপলব্ধি করে
এবং উহারা কি প্রকারে পরিবর্ত্তিত ও পরিবর্দ্ধিত হয় তাহা জানিতে পারে। এবং মানুষ
ভাহার ধারণাসমূহের সত্যতা ব্যবহারিক জীবনের সম্বন্ধ উপলব্ধি করিতে না পারার কলেই

দর্শনে আসিয়াছে ভাববাদ, সন্দেহবাদ, অজ্ঞেয়নাদ প্রভৃতি। কিন্তু ব্যবহারিক জীবনের সঙ্গে জ্ঞানের সম্বন্ধ উপলব্ধি করিতে পারিলে এবং জ্ঞানের দান্দিকগতি অনুসরণ করিলে আমরা দেখিতে পাই যে জ্ঞানের সঙ্গে বস্তুর সম্বন্ধ অচ্ছেল্য। স্থৃতরাং মার্ক্সীয় দার্শনিকগণ মনে করেন যে বস্তুবাদের সাহায্যে এবং সামাজিক ব্যবহারিক জ্ঞাবনকে জ্ঞানের সত্যের নির্ণায়ক মনে করিলে, আমরা জ্ঞানের যথার্থ রূপ কি ভাহা জ্ঞানিতে পারি।

প্রত্যেক মানুষের জ্ঞান যে তাহার সামাজিক সমাবেশ দ্বারা নিয়ন্ত্রিত তাহা আমরা পূর্বেবই বলিয়াছি। একটি অশিক্ষিত লোক একটি বস্তুকে যে দৃষ্টিতে দেখে, একজন শিক্ষিত লোক সেই বস্তকেই অন্ম দৃষ্টিতে দেখে। একটি বালকের কাছে যাহা কেবলমাত্র একটি খেলার জিনিষ তাহা একটি বয়ক্ষ ব্যক্তির নিকট অত্যাবশ্যক বস্তু হইতে পারে। প্রত্যেক মানুষের জ্ঞানের গভীরতার দারা তাহার প্রত্যক্ষ ও ধারণা রূপায়িত হয়। তাহা ছাড়া আমাদের মনে রাখিতে হইবে যে যুগে যুগে মানুষের জ্ঞান গভীর হইতে গভীরতর হয়। আমাদের পূর্বপুরুষদের জ্ঞানের আমরা উত্তরাধিকারী এবং আমাদের বর্ত্তমান জ্ঞানের স্বরূপ বহুল:ংশে আমাদের পূর্ব্বপুরুষদের লব্ধজ্ঞান দ্বার। নির্ণীত। ইন্দ্রধ্যু দেখিয়া অথব। বিহ্যুৎএর চমক দেখিয়া আদিম মানুষ বিস্তায়ে অভিভূত হইত। কিন্তু আমরা এখন ঐ সব দেখিয়া সেইরূপ অভিভূত হই না। তাহার কারণ আমাদের জ্ঞানের পারিপার্থিক আবহাওয়া বদলাইয়া গিয়াছে। আধুনিক সমাজজীবন পূর্বের সমাজজীবন হইতে বহুল অংশে উন্নততর। সেইজন্ম আধুনিক মামুষের জ্ঞানের প্রসার ও গভীরতা অধিক। তাই মার্ক্সীয় দার্শনিকগণ বলেন যে প্রভ্যেক মানুষের প্রভ্যক্ষ জ্ঞানের পশ্চাতে আছে আধুনিক সমাজের ও পূর্ববপুরুষদের অভিজ্ঞতা। আমরা কয়লার ব্যবহার জানি, কিন্তু আমাদের পূর্ববপুরুষগণ কয়লার ব্যবহার জানিতেন না। স্থতরাং কয়লা সম্বন্ধীয় আমাদের জ্ঞান, তাঁহাদের জ্ঞান হইতে বিভিন্ন ও গভীরতর। দার্শনিকগণ বহুসময় বাক্তিকে সমাজ হইতে বিশ্লিষ্ট করিয়া দেখেন এবং তাহার ফলে তাঁহাদের দর্শন হয় অবাস্তব। মাসুষের অভিজ্ঞতা, ধারণা, চিন্তা প্রভৃতি এবং ঐতিহাসিক ঘটনাসমূহও সামাজিক পরিস্থিতির দারা নির্দ্ধারিত। স্থুতরাং সত্যের অনুসন্ধান করিতে হইলে মানুষের জ্ঞানকে ঐতিহাসিক এবং বর্ত্তমান সামাজিক পরিবেইনীর মধ্যে দেখা আবশ্যক। আমরা পূর্ব্বেই বলিয়াছি যে দামাজিক ব্যবহার দ্বারাই জ্ঞানের সত্য যাচাই করিয়া নিতে হইবে। কিন্তু এই সামাজিক ব্যবহার যুগে যুগে পরিবর্ত্তিত হয়। কলে মানুষের জ্ঞানও যুগে পরিবর্ত্তিত হয়। কোনও সভ্যকেই চিরন্তন মনে করা অনাবশ্যক। প্রভোক সভ্যই আপেক্ষিক এবং প্রত্যেক আপেক্ষিক সত্যের সাহায্যেই আমরা চিরস্তন সত্যের অভিমুখে অগ্রসর হই।

আমরা জগতের দার্শনিকদিগকে নানাশ্রেণীতে বিভক্ত করিতে পারি। একদিক দিয়া দেখিলে দার্শনিকদিগকে আমরা চিরস্তন সত্যের সমর্থক ও আপেক্ষিক সত্যের সমর্থক, এই দুইভাবে বিভক্ত করিতে পারি। প্লেটো, ডেকার্ট, স্পিনোজা, লাইবনিজ, কার্ট প্রভৃতি প্রজ্ঞানবাদী দার্শনিকগণ চিরস্তন সভোর সমর্থক। ইংগরা মনে করেন যে সভোর রূপান্তর ঘটে না। প্লেটে। বলেন যে প্রজ্ঞানের সাহায্যে আমরা অদৃশ্য সার্বিক সভ্যের স্বরূপ জানিতে পারি। আমাদের প্রত্যক্ষীভূত জ্ঞান বিশাস্যোগ্য নহে। কারণ ইহা পরিবর্ত্তনশীল। ডেকাট হলেন যে, যে ধারণা দ্বিধাদ্বস্থহীন ও সুস্পষ্ট ভাহাই সভ্য। স্পিনোজামনে করেন যে, যে সব ধারণার ভিতরে সামঞ্জস্ম আছে তাহারাই সত্য। তিনি আরও বলেন যে সত্যজ্ঞান ও বাস্তব জগতের মধ্যে সামঞ্জস্ম বর্ত্তমান। কারণ চিস্তাজগৎ ও বাহাজগৎ তুই সমান্তরাল সরলরেখার তাায়। লাইবনিজও মনে করেন যে নৈয়ায়িক-চিন্তার জগৎ দৃশ্যমান জগৎ হইতে বিভিন্ন। কান্ট আবশ্যিকতা ও সাব্বিকতাকে সত্যের নিষ্কারক মনে বরেন। হেগেলও স্বাশ্রায়ী পদ্ধতি (আপ্রায়রাই মেথড) অবলম্বন করিয়া বাস্তব জগতের ঘটনাসমূহের ব্যাখ্যা করিতে চেষ্টা করিয়াছেন। এই সব চিরস্কন-সত্যের সমর্থক দুর্শনিকগণ মনে করেন যে নৈয়ায়িক চিন্তা অভিজ্ঞতার উদ্ধি এবং ইহাদের মধ্যে কোনরূপ অন্তর্নিহিত যোগ নাই। ইহারা মনে করেন যে প্রত্যক্ষজ্ঞান বিশাসযোগ্য নহে! নৈয়াধিক জ্ঞানের সাহায্যেই আগরা চিরন্তন সভাকে জানিতে পারি। তাই চিরন্তন সভাসমর্থক দার্শনিকগণ দার্শনিক সভাকে গাণিতিক সভোর পর্য্যায়ে ফেলিয়াছেন। কান্ট বলেন যে নিয়ায়িক জ্ঞানের মূল হইল প্রজ্ঞান এবং প্রত্যক্ষজ্ঞানের মূল হইল বস্তু। ইহাদের মধ্যে অন্তর্নিহিত কোনও যোগ নাই।

অন্তাদিকে তাপেক্ষিক সভ্যের সমর্থকগণ বলেন যে ইন্দ্রিয়লক জ্ঞানের বাহিরে অন্তাকোনও জ্ঞান নাই। লক্, প্রার্কলি, হিউম প্রভৃতি অভিজ্ঞতাবাদী দার্শনিকগণ ইন্দ্রিয়লকজ্ঞানকেই চরমজ্ঞান বলিয়া মনে করেন। লক্ বলেন যে, আমরা যথন ধারণা-সমূহের মধ্যে সামঞ্জন্ম তথবা অসামঞ্জন্ম স্কুম্পইভাবে জানিতে পারি, তথনই আমাদের জ্ঞান বিশ্বাসযোগ্য। বার্কলি বলেন যে, যে সমস্ত প্রত্যক্ষজ্ঞান ও ধারণাসমূহ সর্ব্বাদীসম্মত তাহাই সত্য। হিউম বলেন যে আমাদের কোনও চিরন্তন সভ্যের জ্ঞান নাই। আমরা পুনঃ পুনঃ অভিজ্ঞতার সাহায্যে প্রত্যক্ষের ও ধারণার ভিতরে যে সব যোগসূত্র দেখিতে পাই সেই সব যোগসূত্রকেই জগতের নিয়ম বলিয়া ধরিয়া লই। আমরা যখন পুনঃ পুনঃ দেখিতে পাই যে কোন বিশেষ প্রত্যক্ষ অথবা ধারণা অন্ত একটি বিশেষ কোন প্রত্যক্ষ বা ধারণার পূর্বেগামী তথন আমরা মনে করি যে পূর্ববর্তী প্রত্যক্ষ বা ধারণা কারণ, এবং প্রবর্তী প্রত্যক্ষ বা ধারণা কার্য। স্কুভরাং হিউমের মতে

কার্য্যকারণের ধারণা আমরা বস্তু জগতের জ্ঞান হইতে লাভ করি না। তিনি বলেন যে বস্তু সম্বন্ধে আমাদের কোনও জ্ঞান নাই। স্কৃতরাং হিউম অবিশ্বাসবাদী দার্শনিক। অবিশ্বাসবাদের শেষকথা হইল এই যে জগতে কোনরূপ চিরস্তন সত্য নাই। গ্রীসের অবিশ্বাঘবাদী প্রোটাগোরাস প্রভৃতি দার্শনিকগণও এই মতের সমর্থক। ইহারা বলেন যে জগতে কোনরূপ চিরস্তন সত্য নির্দ্ধারক নৈরায়িক জ্ঞান নাই। প্রত্যেক মানুষই তাহার নিজ্বের জ্ঞানদ্বারা সত্য মিথ্যা নির্দ্ধারণ করে।

অধুনিক জগতে জেমস, ডিউই, শীলার প্রমুখ বৈষয়িক (প্রাগমেটিক) দার্শনিকগণও অবিশাসবাদী দার্শনিক। এই দর্শনের উন্তব হইয়াছে একচেটিরা ব্যবসায়ের ও সামাজ্যবাদের উন্তবের ফলে। ইহারা বলেন যে জগতে চিরন্তন সভা বলিয়া কিছু নাই। বস্তু-জগতের সঙ্গে জ্ঞান-জগতের সামগুস্থের দ্বারা সত্যের স্বরূপ নির্ণয় করা ধায় না। ইহাদের দর্শন ভাববাদ ও বস্তুবাদ এই উভয়েরই পরিপন্থী। ই হারা বলেন যে অভিজ্ঞতার সাহায্যে চিন্তার অথব। ধারণার সভ্য নির্ণয় করিতে হইবে। কোন বিশেষ ধারণা সভ্যও নহে মিখ্যাও নহে। যদি কোন ধারণাকে অবলম্বন করিয়া আমরা স্তৃফল লাভ করি অর্থাৎ আশাকুরূপ ফল পাই তাহা—হইলে সেই ধারণা সত্য বলিয়া গ্রহণ করিতে ইইবে। যে ধারণ। কার্য্যকরী অর্থাৎ আশামুরূপ ফল দেয় তাহাই সত্য। ইঁহাদের জ্ঞান ও বিজ্ঞানের ধারণা ব্যক্তিবাদী ও স্বতন্ত্রবাদী। সত্যধারণা কার্য্যকরী সত্য, কিন্তু ইহ। হইতে আমরা এই সিন্ধান্তে উপনীত হইতে পারি না যে যাহাই কার্য্যকরী তাহাই সত্য। ফ্যামীবাদী দার্শনিক পাপিনি প্রভৃতি এই বিষয়বাদের (প্রাগমেটিজম্) সমর্থক। ইনি বলেন যে সত্য চিরন্তন নছে। ভূমি, ভোমার বিশ্বাসকে যদি জনসাধারণের বিশ্বাদে পরিণত করিতে পার তাহা হুইলেই তোমার বিশ্বাস সভ্য বলিয়া পরিগণিত হুটবে। স্থুভরাং ভূমি যাহাতে বিশ্বাস কর সেই বিশ্বাসে দৃঢ় থাকিয়া প্রচারের সাহায্যে ঐ বিখাসকে জনসাধারণের বিশ্বাসে পরিণত করিতে চেষ্টা কর। তাহা হইলেই তোমার বিখাস সত্য বলিয়া গৃহীত হইবে। ই হাদের মতে প্রচারের সাহায্যে সত্যকে মিথ্যা এবং মিথ্যাকে সত্য করা যাইতে পারে। ফ্যাসীবাদীগণ মনে করেন যে জনদাধারণ যুক্তির অপেকা রাখে না, তাহারা অজ্ঞ, স্কুতরাং প্রারের সাহায্যে যেকোনও ধারণাকে তাহাদের কাছে সত্য বলিয়া চালান যাইতে পারে। ইটালিতে এবং জার্মানীতে, কি ভাবে এই দার্শনিক মত প্রয়োগ করা হইয়াছে, সে সম্বন্ধে আমরা সম্পূর্ণ অবহিত ৷

মার্ক্ দীর দার্শনিকগণ বলেন যে চিরস্তনবাদ সমর্থক এবং আপেক্ষিবাদ সমর্থক দার্শনিকগণ সভ্যের ষথার্থ রূপ উপলব্ধি বহিতে পারেন নাই। তাহার প্রধান কারণ হইল এই যে এই দার্শনিকগণ সামাজিক ব্যবহারকে সভ্যের নির্ণায়ক মনে করিতেন না। ইন্দ্রিরল্ক প্রাত্যক্ষ- জ্ঞানের সঙ্গে যে নৈয়ায়িক জ্ঞানের অভেন্ত সম্বন্ধ তাহা এই সব দার্শনিকগণ উপলব্ধি করিতে পারেন নাই। আমরা পূর্ব্বেই বলিয়াছি যে বস্তুজগতের যথার্থ জ্ঞান লাভ হয় সামাজিক ব্যবহার ছারা। কাজ করিতে করিতেই আমরা সামান্য ও বিশেষ, কার্য্য ও কারণ, একছ ও বছছ, এক্য ও পার্থক্য প্রভৃতি নৈয়ায়িক ধারণায় উপনীত হই। চিরন্তন সভ্য সমর্থক দার্শনিকগণ নৈয়ায়িক ধারণার সভ্য স্বীকার করিয়াছেন, কিন্তু ইহারা প্রভাক্ষ জ্ঞানকে বিশেষ কোনও স্থান দেন নাই। অন্তদিকে আপেক্ষিক সভ্য সমর্থক দার্শনিকগণ প্রত্যক্ষজ্ঞানের বাস্তব্ভা স্বীকার করিয়াছেন, কিন্তু ভাঁহারা নৈয়ায়িক জ্ঞানের ভিত্তির উপর কুঠারাছাত করিয়াছেন। কিন্তু মার্ক্ সীয় দ্বন্দ্বাদ এই চুইরূপ জ্ঞানের মধ্যে যে ঐক্য বর্ত্তমান দেই ঐক্যের উপর জ্ঞার দিয়াছেন।

মার্ক্সীয় দার্শনিকদের মতে যে জ্ঞান আপেক্ষিক ভাহাই এক হিসাবে চিরন্তন এবং যাহাই চিরস্তন তাহাই অন্য হিসাবে আপেক্ষিক। বিজ্ঞানের ক্রমবিকাশ অমুধাবন করিলে আমরা দেখিতে পাই যে যাহা এক যুগে সত্য বলিরা গৃহীত হয়, পরবর্তী যুগে নৃতন সত্যের আবিষ্কারের ফলে উহা পরিতাক্ত হয়। এইরূপে বিজ্ঞানের প্রাসার ঘটিরা থাকে। সর্ববিপ্রকার জ্ঞানই নিম্নতর স্তর অতিক্রম করিয়া উদ্ধিতর স্তরে উপনীত হয়। জ্ঞানরাজ্যের কোনও বিশেষ স্থানে দাঁড়াইয়া আমরা বলিতে পারি না যে আমরা জ্ঞানের সর্কোচ্চ সোপানে আরোহণ করিয়াছি। জ্ঞানের প্রসারের ফলে যে জ্ঞান অস্বীকৃত হয় তাহা সম্পূর্ণ মিথ্যা নহে। প্রত্যেক অপরিণত জ্ঞানের ভিতরে চিরন্তন জ্ঞানের বীজ লুকায়িত থাকে। আইনষ্টাইনের আপেক্ষিকতাবাদের ফলে নিউটনের মাধ্যাকর্ষণবাদ মিথ্যা হইয়া যায় নাই। আইনফ্টাইনের বৈজ্ঞানিক মতের ভিতরে নিউটনের বৈজ্ঞানিক মতের সত্য গৃহীত হইয়াছে। যে সত্য কোনও যুগোপযোগী তাহা ঐ যুগে চিরস্তন সত্য, কিন্তু সমগ্র জ্ঞানের দিক হইতে দেখিতে গেলৈ উহার সত্য আপেক্ষিক। আপেক্ষিক সত্যের ধাপ অতিক্রম করিতে করিতেই আমরা চিরন্তন সত্যের সন্ধান পাই। মার্ক্সীয় দার্শনিক্সণ বলেন যে পূর্ববর্তী ভাববাদের এবং যান্ত্রিক বস্তুবাদের মধ্যে যে আংশিক সত্য লুক্কায়িত ছিল তাহাই দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদে সম্প্রিত হইয়াছে। এই দার্শনিকদের মতে দ্বান্দ্রিক পদ্ধতি অমুদরণ করিলে আমরা দেখিতে পাই যে ধাপে ধাপে আমরা আংশিক জ্ঞানের স্তর অতিক্রম করিয়া পূর্ণতর জ্ঞান লাভ করি। ইহাদের মতে দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদই জ্ঞানের ও সভাের যথার্থ স্বরূপ কি তাহা নির্ণয় করিতে সমর্থ হইযাছে।

জ্ঞানবিজ্ঞানের একটি প্রধান সমস্থা হইল বাহাজগতের সঙ্গে সম্বন্ধ নির্দারণ করা।
আমরা দেখিয়াছি যে প্রজ্ঞানবাদী দার্শনিকদের মতে জ্ঞানজগৎ বাহাবস্ত নিরপেক্ষ একটি
অতি-প্রাকৃতিক জগৎ। ইহাদের অনেকেই বলেন যে প্রত্যক্ষ জ্ঞান সার্বিক রূপের সন্ধান

দিতে পারে না। উহা সার্বিক জ্ঞানের অপূর্ণ ছায়ামাত্র। স্পিনোজা অবশ্য বলেন যে ভাবজগৎ ও বাহাজগৎ (চিন্তা ও প্রসার) হুইটি সরলরেখার ক্যায়। স্বতরাং ইহাদের মধ্যে একপ্রকার সামপ্রস্থা আছে। কিন্তু এই মত অমুসারে বাহাপ্রকৃতির সঙ্গে চিন্তাজগতের কোনও আন্তরিক সম্বন্ধ নাই। এই ধারণা স্বভাবতঃই আসে যে বিশ্বস্রস্থা যদিও ভাব জগৎকে ও বস্তু জগৎকে বিচ্ছিন্ন করিয়াছেন, তথাপি তিনি এই চুই জগৎকে এমন ভাবে সৃষ্টি করিয়াছেন যাহার জন্ম উহাদের মধ্যে সামপ্রস্থা বর্ত্তমান।

বার্ক্লী প্রমুখ দার্শনিকগণ বলেন যে জ্ঞানের প্রশ্ন সমাধান করিতে বাহ্য জগতের সক্ষে ভাব জগতের সম্বন্ধের বিষয়ে প্রশ্ন উত্থাপন করা অনাবশ্যক। কারণ প্রভাকের বাহিরে বস্তুর কোনও অস্তিত্ব নই। স্কুতরাং প্রত্যক্ষসমূহের ও ভাবসমূহের মধ্যে যে অন্তনিহিত সম্বন্ধ আছে, উহা জানিতে পারিলেই আমরা জ্ঞানের স্বরূপ কি তাহা বুঝিতে পারি। অজ্যেরাদী হিউমও বলেন যে আমাদের অভিজ্ঞতাসমূহের মধ্যে যে সম্বন্ধ বর্ত্তমান তাহা জানিতে পারিলেই আমাদের জ্ঞানের সম্মান সমাধান কর। হয়। বাহ্য বস্তুর স্বরূপ আমরা জানি না। লক্ও কান্ট বলেন যে বাহ্যবস্তু হইতেই আমাদের সংবিদের উদ্ভব। কিন্তু ইহাদের মতেও বাহ্ববস্তুর দঙ্গে মনোজগতের দম্বন্ধ নির্ণয় করা জ্ঞানবিজ্ঞানের প্রধান সমস্যা নহে। আমাদের প্রত্যক্ষসমূহের ও ধারণাসমূহের মধ্যে যে সম্বন্ধ বর্ত্তমান সেই সম্বন্ধ নির্দ্ধারণ করাই জ্ঞানবিজ্ঞানের প্রধান সমস্যা। বস্তুর স্বরূপ জ্ঞানগম্য নহে। হেল্ম্হোল্জ্, প্রেথানভ্ প্রভৃতি দার্শনিকগণের মত এই যে আমাদের ভাবজগৎ বাহাজগতের চিত্রলিপি স্বরূপ। বাহা জগতে বস্তুসমূহের মধ্যে যে সম্বন্ধ বর্ত্তমান, প্রাত্যক্ষ ও ভাবসমূহের মধ্যেও সেই সম্বন্ধ বর্ত্তমান। এইসব দার্শনিকদের মতও ভাববাদী। কারণ ব্যবহারের সাহায্যে ইহারা বাস্তবজ্ঞানের স্বরূপ নির্দ্ধারণ করিতে প্রয়াস পান নাই। মাক্, অ্যাভেনেরিয়াস্, পঁয়াকারে ব্যাগ্ডানভ্, প্রভৃতি দার্শনিকগণও হিউমের ও কান্টের মত সমর্থন করিয়াছেন। ইহারাও জ্ঞানজগৎকে বস্তুজ্ঞগৎ হইতে সম্পূর্ণ বিচ্ছিন্ন করিয়াছেন।

যান্ত্রিক বস্তুবাদ ধণিও বলে যে বাছবস্তুর ও শরীরের সঙ্গে মনোজগতের সম্বন্ধ বর্ত্তমান তথাপি ইহা জ্ঞানের সঙ্গে বস্তুর সম্বন্ধ কি তাহা নির্ণন্ন করিতে পারে নাই। যান্ত্রিক বস্তুবাদীদের মতে মন অক্রিয়, ইহা কেবলমাত্র মস্তিকক্রিয়ার ছায়ামাত্র। অবৈজ্ঞানিক বস্তুবাদীদের মতে আমাদের ভাবসমূহ বস্তুসমূহ হইতে বিভিন্ন প্রকৃতির হওয়ায়, ঐ তুই জগতের মধ্যে সম্পূর্ণ সাদৃশ্য থাকিতে পারে না। এই দার্শনিকগণও মনকে অক্রিয় মনে করেন। ফয়ারবাক্ মনকে সম্পূর্ণ অক্রিয় মনে না করিলেও, তিনিও ভাববাদের হাত হইতে সম্পূর্ণ মুক্ত হইতে পারেন নাই। অবশ্য তিনি বলিয়াছেন যে প্রত্যক্ষজ্ঞানের

সাহায্যেই আমরা নৈয়ায়িক জ্ঞান লাভ করিতে পারি। কিন্তু মার্ক্স বলেন বে ক্যারবাক্ অসুনিবেশশীল (কণ্টেম্প্লেটিভ্) দার্শনিক হওয়ায় তিনিও জ্ঞান জগতের সঙ্গে বাহুজগতের সংস্ক বৃথিতে পারেন নাই।

মার্ক দীয় দার্শমিকগণ বলেন যে দ্বান্দ্বিকপদ্ধতি অবলম্বন করিলেই জ্ঞানের প্রকৃত স্বরূপ জানিতে পারা যায়। পূর্বববর্তী দার্শনিকগণ জ্ঞানকে সামাজিক ব্যবহার হইতে বিশ্লিষ্ট করার ফলে, তাঁহারা জ্ঞানের স্বরূপ নির্দ্ধারণ করিতে পারেন নাই। এক্লেম বলেন যে প্রত্যক্ষ জ্ঞানের ভিতরেই নৈয়ায়িক জ্ঞান নিহিত এবং জ্ঞানজ্বগৎ বাস্তব জ্বগতের প্রতিবিম্ব স্বরূপ। কিন্তু মার্ক্সীয় দর্শনের বৈশিষ্টা হইল এই যে ইছার মতে জ্ঞানের মূলে আছে মনের সঙ্গে বস্তুর ঘাতপ্রতিঘাত। মন স্ক্রিয় এবং জ্ঞান দ্বারা ইহা বস্তু ব্দগৎকে পরিবর্ত্তিত করে। মনের সঙ্গে বাহাবস্তার সংঘাতের কলেই জ্ঞানের উদ্ভব হয়। সামাজিক ব্যবহারের ভিতরে মানুষের জ্ঞান ও কর্ম্ম সংযোজিত হইয়া বস্তুকে পরিবর্ত্তিত করে এবং এইরূপ ক্রিয়ার ফলেই হয় প্রকৃত জ্ঞানের উদ্ভব। জ্ঞান তাহার ক্রিয়াশীলতার দ্বারা বস্তুজগতের স্বরূপ, তাহার উন্তব ও গতি সম্বন্ধে অবহিত হয়। সামাজিক ব্যবহার দ্বারাই জ্ঞানের দঙ্গে বস্তুর আন্তরিক যোগ ঘটিয়া থাকে। স্বতরাং জ্ঞান একপ্রকার বিশেষ কর্মা, সামাজিক ব্যবহারের উন্নতির ফলে জ্ঞানেরও উন্নতি ঘটিয়া থাকে এবং বস্তু সম্বন্ধে গভীরতর জ্ঞান অর্জ্জিভ হয়। ফলে যুগেযুগে বিজ্ঞানের উরতি ঘটিয়া থাকে। তাই মানবমন নবনব তথ্য আবিষ্কার করিয়া গভীরতর সত্যের পথে অগ্রসর হয়। স্কুতরাং মার্ক সীয় দার্শনিকগণ মনে করেন যে ডায়লেকটিক পদ্ধতি অবলম্বন না করিলে আমরা সভ্যের স্বরূপ জানিতে পারি না। জ্ঞানের সঙ্গেই বস্তুর যোগ অভেন্ত এবং সামাঞ্চিক ব্যবহারদারাই এই যোগ স্থাপিত হয়। সেইজন্মই সত্যজ্ঞান বস্তুজগতের প্রকৃত প্রতিধিম্ব। ইহাই হইল মার্ক্সীয় জ্ঞানবিজ্ঞাকের মত।

মার্ক্ সীয় দার্শনিকগণ বলেন যে শ্রেণীবিভক্ত সমাজে বিভিন্ন শ্রেণীর দার্শনিক মন্ত বিভিন্ন। বৃর্জ্জোয়া সমাজে ধনিকশ্রেণীর ভাবধারার সঙ্গে শ্রেমিকশ্রেণীর ভাবধারার অনভিক্রেমনীয় বৈষম্য বর্ত্তমান। ইহার কারণ এই যে শ্রেণীবিভক্ত সমাজে শ্রেণীস্বার্থের সঙ্গে শ্রেণীস্বার্থের দক্ষে থেকার্থার্থের দক্ষে । মার্ক স তাঁহার 'ক্যাপিটাল' নামক গ্রন্থে দেখাইয়াছেন যে বৃর্জ্জোয়া সমাজে বৃর্জ্জোয়াশ্রেণী অর্থোৎপাদন সন্ধন্ধে এবং সামাজিক সন্ধন্ধের বিষয়ে যে মত প্রচার করেন, তাহা অবান্তব। সর্ব্বদাই ইহারা সভ্যকে রহস্তজালে আর্ত করে এবং এই শ্রেণী, ধর্শের ও রাষ্ট্রের সহায়ভায় আপনাদের মত্তবাদকে সমাজে চালু করে। ইহারা নয়সভ্যের সম্মুখীন হইতে সাহ্য করে না। কারণ ভাচা হইলে ভাচাদের কাল্পনিক মত্তবাদ ধূলিসাৎ হইয়া যাইবে এবং বৃর্জ্জোয়াশ্রেণীর স্বার্থ অভলজ্বলে ভূবিয়া যাইবে। মার্ক্ স ভাই দেখাইয়াছেন

যে বুর্জ্জারা অর্থ নৈতিকদের ভূমিকর, স্থদ, লাভ, বেতন প্রভৃতি সম্বন্ধীর মতবাদ অবাস্তব। ইহার। চাহিদা ও পণ্যের পরিমাণের অস্তানিহিত অবাস্তব সম্বন্ধ দারা অর্থ-বিজ্ঞানের মূল সমস্তাসমূহ সমাধান করিতে চাহে। মার্ক্ স বুর্জ্জারা অর্থ নৈতিক মতবাদকে তাঁহার 'ক্যাপিটাল' পুস্তকে খণ্ডন করিয়াছেন। আমরা পরের অধ্যায়ে মার্ক্ সীয় অর্থনীতি সম্বন্ধে আলোচনা করিব। বুর্জ্জারাশ্রেণী তাহাদের সার্থোপযোগী দার্শনিক ও রাষ্ট্রিক মতবাদ প্রচার করিয়া থাকে এবং মনে করিতে চাহেয়ে তাহাদের মত চিরন্তন সত্যের ভিত্তির উপর স্থাপিত।

অক্যদিকে শ্রমিকশ্রেণী তাহাদের ব্যবহারিক জীবনের ভিত্তির উপর নির্ভর করিয়া আর্থিক, রাষ্ট্রিক, সামাজিক ও দার্শনিক মতবাদ প্রচার করে। ইহারা নগ্রসত্তের সম্মুখীন ইইতে বিধা করে না। কারণ ইহারা জানে যে বাস্তব সত্তের রূপ মানুষ জানিতে পারিলেই সমাজের আমূল পরিবর্ত্তন করা সম্ভব হইবে। শ্রমিক শ্রেণী তাই বস্তুউৎপাদন সামাজিক দক্ষম ও রাষ্ট্রের স্করণ সম্বন্ধে বাস্তব সত্য কি তাহা সকলকে জানাইবার জন্ম প্রামী। ইহারা জানে যে যদি জনগণকে তাহারা সত্যের নগ্ররূপ জানাইতে পারে তাহা হইলেই তাহাদের শ্রেণীস্বার্থরক্ষা হইবে এবং বিপ্লবের পথে তাহারা অগ্রসর হইতে পারিবে। ইহাদের দৃঢ় বিশ্বাস যে সমাজতান্ত্রিক সমাজ গঠন করিতে না পারিলে ধনিকসমাজের ব্যক্তিচার ও উচ্চুচ্ছালতা দূরীভূত হইবে না এবং মানবের কল্যাণ সাধিত হইবে না। তাই মার্ক্সীয় দার্শনিকগণ শ্রমিকদিগকে বিপ্লবী করিবার জন্ম ধনিক সমাজের নগ্নরূপ জনগণের সম্মুথে প্রকাশিত করিয়াছেন ও করিতেছেন। ইহাদের জ্ঞান সামাজিক ব্যবহার দ্বারা নির্দ্ধারিত। সেইজন্মই ইহারা সত্যের বাস্তবরূপ কি তাহা জানে।

## નારભાન ત્રશ્રકૃષ્ટિ

### বাংলার রূপরস সাধনা

[ ভাস্কর্য্য ] শ্রীযামিনীকাস্ত সেন

বাংলার রূপরস সাধনের বিচিত্র অধ্যায়গুলি অতি ধীর ও গভীরভাবে অধ্যয়ন প্রয়োজন। এর ভিতর একটা সম্পূর্ণতা আছে—সৌন্দর্যোর গমককে ছিন্ন করে এনেশের রচনা আত্মধাতী হয়নি। ভারতের নানা প্রদেশে ভারতীয় রম্যকলার মনোহর দৃষ্টাস্ত পাওয়া যায়। যা এক জায়গায় নেই—অহ্য জায়গায় কল্পিত হয়েছে। ফলে সমগ্র ভারতের রচনাকে সমাহতে না করলে ভারতের রপ-সাধনার পরিপূর্ণ বর্ণ বিচারই সম্ভব হয় না। এলােরা, এলিফেন্টা, মহাবলিপুর, খাজুরাহাে ও যবদীপ ও হয়শালার রচনা প্রদক্ষিণ করে ভারতীয় ভায়র্য্যের একটা ধারণা জন্মে। এসব রচনা এক একটি ভূথগুরে বিশেষস্থকে উল্বাটিত করেছে সন্দেহ নেই। কিন্তু তা হলেও এসবের ভিতর কোন একটির একটা পরিপূর্ণ প্রকাশের সরল সীমান্ত পাওয়া কঠিন। এজন্ম ভারতীয় ভায়র্য্য হিচারে আন্তর্জাতিক সমজদারগণ গোলােযােগে পড়েছেন। কেউ বা এ শিল্পকে "sensuous" বা ইন্দ্রিয়জ সৌন্দর্যাের বিকাশক বলেছেন। অন্যেরা একে 'Spiritual' বা অধ্যাত্ম ব্যাপার বলে মন্তব্য করেছেন। এ চুইটিই অত্যক্তি হয়েছে, কারণ এ সব রচনায় ভারতীয় শিল্পের মন্তর্নিহিত যথার্থ humanism বা মানবিকতা ধরা পড়েনি। প্রাক্তারতীয় ভায়র্য্যচক্রকে এসব সমালােচক বিচার করতেই অগ্রসর হয়নি। এই চক্রের যা মধ্যমণ্যি স্বর্থাৎ বাংলার তক্ষণকলা তা' এদের উপযুক্ত দৃষ্টি আকর্ষণ করেছে— কিন্তু এখনও পূর্ব্বভারতের রচনার ভিতর এর স্থান কোথা তা কেউ বিচার করতে অগ্রসর হয়নি।

বাংলাদেশের কলাই গৌড়ীয় কলা যদিও গৌড়ের প্রভাবের পরিধি ছিল অতি বিস্তৃত এবং সেদিক হতে গৌড়ীর কলা বলতে সমগ্র প্রাক্ভারতীয় রসস্ষ্টি বোঝায়। জাতির বিরাট অভ্যুত্থানের সময়ই সাহিত্য, বিজ্ঞান ও কলার বিশেষ উন্নয়ন লক্ষ্য করা যায়। কাজেই এই দেশের মহৎ বা বিরাট যুগের কিছু আলোচনা প্রয়োজন।

বাংলা দেশের বিশিষ্ট গোরব যুগ হচ্ছে পাল আমল এবং সেন আমল। এ ছটি আমলের কাল বড় দামান্ত নয়। সম্রাটু, গোপালের উত্থানের সময় হচ্ছে অফম শতান্দী; এবং মদন পালের পতনের সময় হচ্ছে ১১৫৮ খ্রীঃ। সেন আমল লক্ষ্মণ সেনের সঙ্গেই নিঃশেষ হয়নি তা আধুনিক গবেষণা প্রমাণ করেছে। মিনহাজের মতে লক্ষ্মণসেন মহম্মদ খিলজির নবদীপ বিজয়ের পর পূর্ববঙ্গে চলে যান। পরত্রবী সেন রাজায়া এই অঞ্চলেই রাজত্ব করেন। 'পঞ্চচাপা" নামক প্রাচীন বৌদ্ধ পুত্তকের বর্ণনা হতে দেখা যায় মধুসেন নামক রাজা ১২৮৯ খ্রীঃ পর্যান্ত গোড়েশ্বর উপাধি গ্রহণ করে বাংলা দেশের পূর্বব ভাগে রাজত্ব করেন। আদাবাড়ি তাম্র শাসনে দমুক্রমাধবের রাজত্বের কথা আছে ১২৮০ খ্রীঃতে। তা ছাড়া ময়নামতীর তাম্রশাসনে ও নাছিরাবাদের তাম্রশাসন হতে বাংলার স্বাধীনভার ক্রেমকে আরও বিস্তৃতভাবে দেখা যায়।

এ ক্ষেক্টি শভাব্দীতে বাংলার প্রতিভা অতি উচ্চস্তরে উঠে। পাল আমলের

ভাস্কর্যা সমগ্রা পূর্ব্বভারতে গৌরবস্থানীয়। এ সময় তান্ত্রিক ধর্মা মহাঘানবাদের প্রেরণায় একটা বিরাট দেববাদ স্বস্থি করতে সগ্রাসর হয়। হীন্যানের বৃদ্ধমূর্ত্তি ও বৃদ্ধজীবনের ঘটনার ভক্ষণলীলা দর্বত্ত একটি বিশায়জনক আবর্ত্ত সৃষ্টি করে। বুদ্ধগয়া, কুচবিহার ও নালন্দা প্রভৃতি অঞ্লে প্রভৃত মূর্ত্তি পাওয়া গেছে। এসব মূর্ত্তি অতি কঠিন সঙ্কল্ল ও কুছু ধ্যানে মজ্জিত মনে হয়। তীর্থস্থানগুলির আশেপাশে রূপ রচনার এক অসাধারণ সংযম লক্ষ্য করা কিছুই আশ্চর্যা নয়। পরবর্তী তান্ত্রিক ধর্ম্মের ব্যাপক প্রেরণা আসে বিশেষভাবে বাঙালী পণ্ডিতগণ হ'তে। তান্ত্রিক বিধিব্যবস্থায় চিস্তার পরিধি হয় সু<mark>দূর</mark> বিস্তৃত। সেন যুগে প্রত্যেক চিন্তাকে বা তত্তকে দেবরূপের ভিতর দিয়ে উপস্থাপিত করা হ'ত। কাজেই এক একটি দেবমূর্ত্তি এক একটি তত্ত্বের ছোতক হত। মহাযানবাদ ক্রমশঃ নানা বিবর্ত্তনের ভিতর দিয়ে অগ্রাসর হয়। পরবর্ত্তী যুগের সে ইতিহাসও তত্ত্বের বিপ্লব ও মূর্ত্তিরচনার ভিতর গৈচিত্রোর ভিতর দিয়ে প্রকাশিত হয়। এদন ভূয়িষ্ঠভাবে ধীমানের কলাচক্রের সাহায্যেই ভারতবর্ষে সৃষ্ট হয়—এ গৌরব বাঙালীরই প্রাপ্য। তিব্বতের তুরুত দেববাদও বাঙালীর স্থান্ট। বাঙালীর চিন্তাই বৈচিত্র্য ও বহুত্ব রচনায় ভারতবর্ষে অগ্রণী—অতি প্রাচীন কাল হ'তে। যে ধর্ম্মের প্রোরণায় প্রাকৃভারতীয় শিল্পের গৌরবের যুগের সূত্রপাত হয়েছে—দে ধর্ম সম্বন্ধে অধিকাংশ লোকই অজ্ঞ। ইউরোপীয় কলা-লোচকগণ সে ধর্মের সামাক্যও বোঝে কিনা সন্দেহ—অথচ পুঁথি লিখতে এরা এগিয়ে আদেন বার বার। J. C. Trench সাহেব পালকলা সম্বন্ধে গ্রন্থ লিখতে গিয়ে ভাস্ত্রিক ধর্মাকে বলেছেন "Strange, startling and intricate"। তার কাছে এসব রচনা যে মোটেই ভাল লাগেনি তার প্রমাণ আছে তিনি মুদলমান বিজেতার আক্রমণকে জয়ধ্বনি করেছেন এবং বলেছেন এদের উপস্থিতিতে হিন্দুর এই ধর্ম ও মূর্ত্তিগুলি নাকি উপযুক্তভাবেই চুর্ণীকৃত হয়েছে। যা নিজের কাছে ছর্কোধ্য তাকে ধ্বংস করতে পারলেই অনেক ল্যাঠা চুকে যায় এবং বই লিখাও খুব সহজ হয়।

গোড়াতেই লক্ষ্য করা প্রয়োজন ভারতীয় ভাস্কর্যাের উৎকর্ষের যুগ হচ্ছে গুপ্ত আমল। গুপ্ত আমল অলীক ধর্মের পেছনে ছোটেনি। গুপ্ত আমলের স্বাধীনতা ভারতীয় দার্শনিকদের দান। উপনিষদ এক সময় বলেছিল "জ্ঞানাৎ মুক্তিং" জ্ঞান হ'তেই মুক্তি হয়। যে জ্ঞান আত্মবিরোধী এবং শক্তিবাদের পরিপত্নী তার উপর আশ্রায় করে স্বাধীনতা অর্জ্জন করা যায় না। তন্ত্রের একটি বিশিষ্ট দান হচ্ছে শক্তিবাদ। শক্তিবাদ যা কিছু দ্য হচ্ছে ভা দেখে ভয় পায়না এবং ভয় পেয়ে বৈরাগ্যের আশ্রায় গ্রহণ করতে প্রস্তুত্ত নয়। সংসারকে মায়া বলেও তার পাশ কাটায়না। বৈরাগ্যবাদ, অহিংসবাদ, মায়াবাদ দারিক্রাবাদকে বাভিয়ে তুললে বস্তুদ্ধরাকে স্বাধীনভাবে ভোগ করা অসম্ভব হরে পড়ে।

বস্থান্তর কারী ঘটনাগুলি ঠিক ঐতিহাসিক নয়। গীতার ভিতর অনাসক্তি ও সন্ন্যাসবাদের প্রান্তর কারী ঘটনাগুলি ঠিক ঐতিহাসিক নয়। গীতার ভিতর অনাসক্তি ও সন্ন্যাসবাদের প্রচ্ছন্ন ছারা থাকলে যুদ্ধোগ্রমের ঘটা তাতে প্রচুর আছে। বস্থান্ধরা ভোগের জন্ম যুদ্ধও সূচিত হয়। তান্ত্রিক চণ্ডীতে দেবীর নিকট ভক্ত 'রূপ' 'ধন' ও 'ঘশঃ', চাইতে ইতস্ততঃ করেনি এবং দেবীও সন্ন্যাসিনী বা গৈরিকধারিণী বা অহিংস আভরণে সজ্জিতারূপে কারও কাছে দেখা দেননি। তন্ত্রের চোখে জগৎ বাস্তব ব্যাপার, অলীক নয়। ভোগও সামান্ম ব্যাপার নয়। তা ত্রূহ সাধনায় যোগের মতই হয়ে পড়ে। এজন্ম বাংলায় কুলার্গবিভন্ত্র সংক্ষেপে বলেছে : "ভোগো যোগায়তে সম্যক মোক্ষায়তে চ সংসারঃ" অর্থাৎ সংসারে ভোগই যোগ হয়ে যায় এবং সংসারই হয়ে যায় মোক্ষ। কাজেই এতে চার্কবাকস্থলভ ঐতিকতা নেই এজন্য তন্ত্রের মহাদেবী ঐতিকতামণ্ডিত নন। তন্ত্র 'ধর্ম্ম' ও 'মোক্ষ'কে শুধু নয়—'কাম' ও 'অর্থ'কেও গ্রহণীয় বলে বর্ণনা করেছে এবং সেজন্ম বৈদিক বিধিগুলো কলিযুগে খাটেনা একথা স্পষ্ট বলে গেছে।

এই শক্তিবাদের প্রতিষ্ঠায় সমগ্র ভারতের বৈরাগ্য-পীড়িত শিথিল মাংসপেশীগুলি ইম্পাতের মত কঠিন হয়ে যায়। নৃতন লক্ষ্য ও নৃতন উপায়কে গ্রহণ করে ভারত ষাধীন হয় এবং সমগ্র এসিয়ায় নিজের প্রভাব বিস্তার করে। বাংলাদেশের পালযুগের ইতিহাসে এই শাক্ত ধারা আরও অধিকতর ও ব্যাপকতরভাবে প্রবাহিত হয়ে চতুর্দিশ শতাব্দী পর্যান্ত একটা তীব্র জীগিষা ও স্বাতস্ত্রাপ্রীতি জাগ্রত করে ভোলে। একাস্তভাবে পৃথিবীকে বর্জ্জন করে একটা কল্লিত বায়বীয় স্বর্গকে ধ্যান করে গুপ্ত ও পাল যুগ আশক্ত হয়নি। এক্ষেত্রে ভোগ ও যোগের সমাহার হয়েছে, স্বর্গ ও মর্ত্রোর মিলন হয়েছে। এ রক্ষ একটা সাম্য ও মৈত্রী জগতের আর কোথাও কল্পিত হয়নি।

্ ফলে এসৰ যুগের রচনায়-একাস্কভাবে অলাক, শুদ্ধ ও বৈরাগ্যপীড়িত কোন দেবদেবী রচিত হয়নি। সকলেই হয়েছে সালস্কার, সমস্ত্র ও শক্তিগ্রাহী। বাংলাদেশের রচনায় তন্ত্র ও শক্তিবাদের এক নৃতন সীমান্তে অগ্রসর হয়েছে।

ঐতিহাসিক তারানাথ সমগ্র ভারতে তিনটি শিল্পরীতির প্রবর্তন সম্বাদ্ধে মস্তব্য করেছেন। এ তিনটি রীতি হল যথাক্রেমে দেব, বহা ও নাগরীতি। দেবরীতি প্রচলিত ছিল মগধে— গ্রীষ্টপূর্বে ষষ্ঠ হতে তৃতীয় শতঃকী পর্যান্ত। বহারীতি সম্রাট আশোকের সমসাময়িক ছিল এবং নাগরীতি তৃতীয় শতাকীতে প্রচলিত ছিল এরকম মন্তব্যও করা হরেছে। এর পরে এই তিনটি রীতিরই অধঃপতন হয়। কিছুকাল পরে কভকটা এই তিনটি রীতিকে আদর্শ করে মধ্যদেশ, পশ্চিমাঞ্চল ও পূর্কাঞ্চলে তিনটি শিল্পচক্র প্রবর্ত্তিত হয়। মধ্যদেশের নায়ক ছিল বিষিদার। বিষিদার মগধে জন্মগ্রহণ করেন। এই শৈল্পীয় রীতি অনেকটা

দেবরীতির মতই ছিল। পশ্চিমাঞ্চলে কলাক্ষেত্র ছিল রাজপুতানা এবং এর অধিনায়ক ছিল শৃঙ্গধর। এর রচনা বক্সরীতির আদর্শেই কল্লিত হয়। পূর্ব্বাঞ্চলের প্রবর্ত্তক ছিল ধীমান—এই শিল্পী ধর্ম্মপাল ও দেবপালের আমুগত্যে প্রসিদ্ধি লাভ করে নবম শতাব্দীতে। এ রীতি নাগরীতির পোষক ছিল।

এ তিনটি রীতির কোন বিশিষ্ট ব্যাখ্যা দেওয়া হয়নি। অথচ এর ভিতরকার সার্থকতা সুস্পষ্ট না হলে এই প্রাচীন অপক্ষপাতী ঐতিহাসিকের ভঙ্গিই হয়ে পড়বে অর্থহীন। কাজেই প্রচলিত রচনা পরীক্ষা করে তিনটি রীতির বিশেষত্ব অনুভবেব চেষ্টা করা উচিত। দেবরীতি হচ্ছে অপাথিব সৃষ্টি। তা'তে ইন্দ্রিয়ন্ধ সম্পর্কের উপর জোর দেওয়া হয়নি। শিল্পী সীমার শাসনকে ত্যাগ করে' ঐশীলীলা দীপ্যমানে ইতস্ততঃ করেনি। এলিফেন্টার ত্রিমূর্ত্তির তিনখানি মুখই উন্মনা ও অমানবিক। কোন আলোচক এর "heavy brooding face" ও "drooping eyelids"এর উল্লেখ করেছে। ভৈরবমূর্ত্তিও যেন ছুনিয়াকে ছেড়ে এক উদ্ধলৌকিক ঐশ্বৰ্য্যে মণ্ডিত হয়েছে। অগুদিকে 'যক্ষ' ঠিক দেবতাও নয়—অথচ মান্ত্ৰুষও নয়। যক্ষের স্থান দেবভার ও মামুষের মাঝখানটা, যক্ষরীতি মধ্যপথ গ্রহণ করেছে। নাগরীতিই এ প্রদঙ্গে বিশিষ্টভাবে আলোচ্য দন্দেহ নেই। নাগরাজের অবস্থিতি হচ্ছে ভূগর্ভের অন্ধকারে—কিন্তু প্রকাশ আলোকে: আলো ও অন্ধকার, মূর্ত্তিকা ও উদ্ধলোককে অধিকার করে এই রীতি বিকশিত হয়েছে। কাজেই কঠিন বাস্তববাদের ভিত্তির উপর এই রীভি অবস্থিত; অথচ এই চক্র উদ্ধৃদৃষ্টি সূর্য্যমুখীর আলোক ও বায়ুর উপভাগে উল্লোল। যকরীতির মত এই রীতি নিছক কাল্লনিক বা অ-মানুষিক নয়। তন্ত্র মাটির ত্নিয়াকে সত্য বলেছে এবং মামুষকেও সত্য বলেছে। কাজেই নাগরীতির ভিত্তি বাস্তববাদের উপর রচিত। তাছাড়া নাগকল্পনায় আছে গভীর রহস্তবাদ। গতিশক্তির রূপক হচ্ছে নাগ। তান্ত্রিক শক্তি কুণ্ডলিনীরূপে কল্পিত এবং কুণ্ডলিনী শুধু মূলাধারে নিজামগ্ন থাকেনা— জ্ঞানের প্রতি স্তবে তা' উর্দ্ধমুখী হয়ে যায় এবং অবশেষে সহস্রাবের তুরীয় চক্রকে স্পর্শ করে ধশ্য হয়।

কাজেই প্রাক্তারতীয় নাগরীতিতে স্থুল বাস্তবতার সহিত তুরীয় সূক্ষ্মতাকে সঙ্গত করা হয়েছে, উর্দ্ধ ও মধ্যেলাকের মিলন ঘটেছে। এর ভিতর আবার নাগছন্দের নানা ক্রেম আছে। এজস্ম প্রাক্তারতীয় রচনা বিশ্লেষণ করে বাংলার রচনার বিশিষ্টতা কো্থা দেখতে হবে। মৃগনাভিগন্ধে উন্মনা হরিণের মত রহস্মজনক স্থরভির পেছনে ছুটে বাঙালী আজ রূপরসরচনায় নিজের কীর্ত্তি দেখতে উৎস্কুক হয়েও খুঁজে পাচ্ছেনা এটাই পরিভাপের বিষয়।

পালযুগের পূর্ববর্তী গুপ্ত আমল ও প্রাকভারতীয় পাটলিপুত্র হতেই আত্মপ্রভাব

বিস্তার করে। যে যুগে মগধ ও বঙ্গদেশের অধিবাসীরা এক জাতিরূপেই পরিচিত ছিল এবং তাদের ভাষাও ছিল মূলত: এক—যদিও প্রাদেশিক Dialect হিসেবে এ ছু'টি দেশে প্রচলিত কথিত ভাষার বিভিন্নতা যে ছিলনা তা' নয়। কিন্তু এরকম বিভিন্নতা সব যুগে প্রত্যেক প্রদেশের নানা জায়গায় থাকতে বাধ্য-বর্ত্তমান যুগেও বাংলার কথিত ভাষা নানা আকারে নানা গ্রামাঞ্চলে পুষ্ট হচ্ছে। গুপ্ত আমল ও পাল আমলের মধ্যবর্তীকালে রচিত বাংলাদেশের পাহাড়পুর অঞ্চলের সৃষ্টি আজ সকলকে স্তব্ধ করে দিচ্ছে। পাহাড়পুরেই বাংলাদেশ নিজের রূপের ভাষা ভালরকমে আরম্ভ করেছে দেখতে পাওয়া যায়। তাতে বাংলার নিপুণ কৃতিত্ব স্পষ্ট হয়েছে সুকঠিন কল্পনার স্তরে এবং বাস্তবতারও অফুরস্ত কুহকে। বাস্তবত্বের এত বৈচিত্র্য ও ঐশ্বর্যা যে মূর্ত্তিসংগ্রহের বিচিত্রগঠনে ফুটিয়ে ভোলা যায় তা ভারতের আর কোথাও কোন শিল্প দেখাতে পারেনি। গুপ্তযুগ য**থন নিঃশেষ** হয়ে গেল প্রতিভার ক্লান্তি ও অবসরতার ভিতর—তখন মানুষের মন বা সে মনের প্রসারিত অসীম ফূর্ত্তি নির্ববাপিত হয়নি কোথাও। অতিরিক্ত অলক্ষরণ, আবেশ ও সূক্ষ্মতা যখন শেষ নিঃশ্বাস ত্যাগের জন্ম প্রস্তুত তখন প্রাকভারতের ইতিহাসে পাহাড়পুর জাগিয়ে তুলল এক বিরাট আন্দোলন। পাহাড়পুরের পটশিল্প এ প্রাসঙ্গে যা রচিত করেছে তার তুলনা আর কোথাও পাওয়া যায় না। একাস্কভাবে এ শিল্পটিকে বাংলাদেশের বিশিষ্ট দান বলে অভিহিত করা যায়। জীবনের সমগ্র সম্পর্কগুলিকে হঠাৎ শিল্পী রূপের ছাঁচে ঢেলে তাতে এমন বিচিত্ররস উল্বাটিত করে যে পাহাড়পুরের সৃষ্টি ভারতীয় স্থাপতাশি**লে** একটি অধ্যায় সৃষ্টি করেছে।

পাহাড়পুরের পাথরের মূর্ত্তিগুলিতেও প্রাচীন যুগের গণশিল্পের প্রভাব আছে।
মূর্ত্তিগুলি গুপ্ত আমলের অভিজাত শিল্পকে কোথাও বা একটা ক্ষুরধার রূপ দান করেছে—
কোথাও তাকে অধিকতর রমনীয় লালিত্যে (plastic) মণ্ডিত করেছে। বস্তুতঃ বাংলার সংস্পর্শ পেয়ে ভারতব্যাপী গুপ্তভাস্কর্য্য বহু পরিমাণে রূপান্তরিত হয়েছিল সন্দেহ নেই।
সে রূপান্তরিত সৌন্দর্য্য পাল ভাস্কর্য্যের জটিল স্প্রিবিধানে অগ্রসর হয়।

বাংলার ভাস্কর্ঘ্যকে প্রাচীনতার দিক দিয়ে বিচার করলেও তা ছোট হয়ে যায়না। বাঁকুড়ার পোধারনা অঞ্চলে যে মুম্ময় মূর্ত্তি পাওয়া গেছে তাতে স্কল্প আমলের চিহ্ন আছে বলে অনেকে অনুমান করেন। আপাততঃ এই মূর্ত্তিটি এবং তমলুকে প্রাপ্ত আর একটি মাটির মূর্ত্তিকে বাংলার আদিতম রচনা বলে অভিহিত করা হয়। এর পরবর্ত্তী তুটি সূর্য্য মূর্ত্তি উত্তরবঙ্গে আবিষ্কৃত হয়েছে এবং আর একটি বিষ্ণুমূর্ত্তি মালদহে পাওয়া গেছে। এরা কুষাণ যুগের ভিলক বহন করছে। বিষ্ণুমূর্ত্তিটি অতি পরিপাটি, গলায় মাল্য, উপবীত, মাথার চুড়া। কিন্তু শিল্পমোন্দর্যাকে পোরানিক বা আধুনিক যুগে প্রাচীনত্বের দিক দিয়ে

বিচার করার কোন মানে হয়না। পাহাড়পুর ও পাল্যুগের রচনার সীমাস্তের ভিতর বাংলার রূপ্যাধনার মন্ত্রকে খুঁজে পাওয়া দরকার।

পাহাড়পুরের রচনার 'বলরাম' মূর্ত্তিতে বাংলাদেশ প্রথম অহল্যা পাধাণীর মত নিস্পান প্রস্তুরের ভিতর প্রাণের আবেগ সঞ্চার করেছে। বলরামের আমতলোচন, মুখর ওর্ছ, সঞ্চালিত হস্ত হতে পাথরের কাঠিক্য যেন দূর হয়েছে। আর একটি নরনারীর যুগল মূর্ত্তিতে স্থলত্বের বাধাকে কর্পূরের মত উড়িয়ে দেওয়া হয়েছে। যা মুক্ত করা হয়েছে ভা একটা অনির্বাচনীয় রসসম্পর্ক। দেহলালিভ্যে শিহরিত এ চুটি মূর্ত্তির প্রেম নিবেদন ষেন প্রাচীন বাংলার মনোজগৎকে নগ্ন করছে। এর ভিতর কলাগত জটিল বিস্থাস বিষয়টিকে অস্পষ্ট বা আড়ষ্ট মোটেই করেনি। শুধু দেবমূত্তির ভিতর দিয়ে এছিক রস স্থাপ্ত ফলিত করার পথে একটি বাধা আছে সেটা হচ্ছে এই—দিব্যমূর্ত্তির রচনায় মানবিকতা বহুপরিমাণে মলিন হতে বাধ্য—অথচ কাব্যে ও শিল্পে মানবিকতা (humanism) একটা বড় ব্যাপার। মানবহের গণ্ডী বর্জ্জনের সঙ্গে সঙ্গে মানব কদয়ের সহিত যোগও ছিল হল্নে পড়তে বাধ্য। তাছাড়া মানুষের পক্ষে মানুষকে জানা—মানুষের সহিত সম্পর্ক প্রতিষ্ঠা করার উপায় হচ্ছে কাব্য ও কলা। এজক্য একেবারে দেবচরিত রচনার স্তর হতে না নাবলে রসবৈচিত্র্য উল্লাটন কঠিন হয়ে পড়ে। পাহাড়পুরের রাধাকৃষ্ণ মূর্ত্তি আর এক অপূর্ব্ব ও অদ্বিতীয় সৃষ্টি। এ মূর্ত্তিতে যুগলরূপ যে অদ্বৈত তা সৃষ্টির ছন্দই প্রমাণিত করছে, দেজগু ব্যাখ্যা বা ভাষ্টের প্রমাণ উদ্ধৃত করার প্রয়োজন হচ্ছে না। এ ছটি মৃত্তির স্ষ্টি কৌশলে প্রত্যেকটি মৃত্তিকেই অপরটির দিক হতে আপেক্ষিক (relative) করা হয়েছে। এর ভিতর একটিকে অদৃশ্য করলে ভাস্কর্য্যের ছন্দপতন হয়। এ ছটির পদভঙ্গের কারুতা এবং বাহুরক্ষার কৌশল সৌন্দর্য্যের অপরূপ টানে এমন একটি ঐক্যলাভ করেছে যে এর ভিতর বিভেদ কল্পনা অসম্ভব। এ মূর্ত্তি ছটির অবস্থান ও পারিপার্শ্বিক আবেষ্টন হতেই মনে হয় যে রাধাকৃষ্ণ রচনা করাই শিল্পীর উদ্দেশ্য। কিন্তু তা হলেও এর মানবিকতা অতি মুগ্ধকর। রাধার দৃষ্টি, কুফের হস্ত সঞ্চালন একটা ক্ষুদ্র নাট্য সৃষ্টি করেছে পাথরের নির্বাক বক্ষে, কোন মামুলি মৃত্তিরচনার প্রেরণা এতে নেই। এর ভিতর ভাবদীপ্ত গতিশীলতা এত রসপূর্ণ যে মনে হয় শিল্পী প্রাণ দিয়ে এছটি মূর্ত্তিকে সঞ্জীবিত করেছে। পাহাড়পুরের যমুনা মূর্ত্তিতে একটা প্রাকৃতিক সম্পদকে কিন্ডাবে উজ্জ্বল ও **জীবস্তরূপ : দান করতে হয় তা' প্রমাণ করেছে। যমুনার নিবিড় স্লিগ্ধতা, অচপল কমনীয়তা** ও ঘনীভূত সোল্ব্যাকে শিল্পী জমাট করেছে একই স্তরে—অতি মহার্ঘ স্ষষ্টির নিপুণতার হেরফেরে।

পাহাড়পুরের মৃদ্ভান্কর্য্যের বৈচিত্র্যাই সমগ্র ভারতীয় ভান্কর্য্যের ইতিহাসে একটি অপরূপ

অধ্যায়। উত্তর দক্ষিণ ও পশ্চিম ভারতে এর প্রতিরূপ পাওয়া যায় না। বস্তুতঃ ভাস্কর্য্যেই বাঙালী আত্মপ্রশান করেছে ভাল করে— এজন্ম আজ পর্যন্ত বাঙালী এই রম্যকলাটিকে বিশেষ যত্নের সহিত অনির্ব্বাপিত দীপের মত বহু অনিক্র রজনী ও দিবায় রক্ষা করে' নিজের ক্ষমতা ও শীলতার একটি উৎকৃষ্ট দানকে সম্মানিত করেছে। পাহাড়পুর মৃদ্ভাস্কর্য্য বাঙ্গালীজীবনের একটি মহাকাব্য রচনা করেছে। এ কাব্যে এমন স্থানিপুণ আলেখ্য আছে যে প্রাক্তারতের আর কোথাও কেউ রচনা করতে পারেনি। এসব শ্রেণীর রচনাকে গণকলা (Folk Art) বলা যেতে পারে। সকল দেশেই গণকলার নমুনা পাওয়া যায়। বিশেষতঃ এ দেশের তীর্থক্ষেত্রসমূহে ছেলেদের খেলনা বা সাধারণ তীর্থ্যাত্রীরা যাতে করে বহন করে নিয়ে যেতে পারে এমন দেবমূর্ত্তি রচিত হওয়া স্বাভাবিক ছিল। গ্রাম্যকলায় এরকমের রচনা বিশেষ সমাদৃত হয়ে থাকে। কিন্তু পাহাড়পুরের রচনাকে গ্রাম্যকলার (Pensant Art) অন্তর্গত করা যায় না। সভ্যতাপুষ্ট জটিল জীবনের গমক তাতে আছে। একাধারে তা কৌল (classical) বা অভিজাত কলা এবং গণ ও গ্রাম্যকলা। সহজ কথায় বলতে হয় এটা একটা নুতন রীতি সৌন্দর্য্য রচনার ক্ষেত্রে। এ রীতিটি অতীতের গ্রাম্য ও পৌরম্মৃতির উপর নিজের রপ পৌধনির্ম্যাণ করে অগ্রসর হয়।

কোন লেখক আপশোষ করেছেন এরকম রচনা আর দেখা যায়নি—পাহাড়পুরে
দৃষ্ট হয়েই অদৃশ্য হা্নু যায়। বস্তুতঃ তা ঠিক নয়। বহু পরবর্তী যুগে এ রীতি বাংলাদেশে
আবার এক তুর্লভ সৌন্দর্যা নিয়ে দীপ্ত হয়। তখন পালকলার চরম স্বৃষ্টি শেষ হয়ে
গেছে—এবং ভারতের জীবনে এসে পড়েছে আর একটি নূতন অভিযান ও সম্পর্ক। এ
নূতন অধ্যায়ও সৌন্দর্যাজগতে বাংলার অমরহ ঘোষণা করে।

পাহাড়পুরের পরবর্তী যুগে যে বিরাট সৃষ্টি সম্ভব হয়েছিল প্রাক্ ভারতে, তাতে বাংলার রচনা কোন্ পতাকা উত্তোল্জিত করে সে বিচার করা দরকার। না হলে বাংলার রক্ত ও প্রেরণার নির্দ্দেশকে বোঝা যাবে না। বাঙালীর বিশিষ্টতা একটা অলস উক্তি মাত্র নয়। চণ্ডীদাস বা ভারতচন্দ্র যে বাণী বাংলা সাহিত্যে উপস্থিত করেছেন—তা একঘেয়ে বা বিশিষ্টতাবর্জ্জিত নয়। বাংলার রূপভাস্করও পাথর খোদাই করে চণ্ডীদাসের রসনির্বর উন্মুক্ত করেছে অবিরল ধারে। যে গঙ্গোত্রী হতে বাঙালী কবি ভগীরথের হ্যায় শহ্মধ্বনি করে রসপ্রবাহিনীকে আহ্বান করে তা' হতে শিল্পীরাও রসস্থা পান করে বিভোর হয়েছে এবং পাথর, ধাতু, কার্ম্ব ও মৃত্তিকাকে এমন করে তারই রূপছায়ার ইতিহাস রেখে গেছে। প্রাক্তারতীয় শিল্পে বাঙালীর বিশিষ্ট দান বৃষ্ঠতে হলে বাঙালীর সাহিত্য ও তম্বক্ষত্রের দানের কথা স্মরণ করতে হবে—কারণ এরূপ দান ভারতের আর কোথাও সম্ভব হয়নি। সংস্কৃত্ব সাহিত্যে উজ্জ্যিনীর কালিদাস শেষ কথা বলে যেতে পারেননি—আরও অনেক কিছু

বলার বাকি ছিল। সংস্কৃত ভাষাও প্রাচীন যুগের কবিচক্র ও নাট্যকারদের হাতে চরম রূপ ধারণ করেনি। বাংলার জয়দেবের নিকট সে ভাষা সেতারের ঝক্ষারে পরিণত হয়েছে এবং সে সাহিত্যের লালিত্য অপ্রত্যাশিত প্রশ্ব্য লাভ করেছে। রূপের অফুরস্ত বর্ণে তা যে রকম নূতন দীপ্তি লাভ করেছে বাংলার কবির হাতে—তা পূর্বব যুগের কবিদের পক্ষে স্বপ্রাতীত ছিল। বাংলাদেশে রূপের ও রসের সকল সম্ভার এসেই এক বিচিত্র প্রশ্বর্যে মণ্ডিত হয়েছে। এজ্ম্মই মুসলমান সম্রাট্রগণ এদেশকে 'ভূম্বর্গ' নাম দান করে। ভাস্কর্য্যের রূপদীপালীর প্রত্যেক আলঙ্কারিক স্তরে বাংলার সাধনার মহার্ঘ ইতিহাস প্রস্কৃত। তৃঃখের বিষয় তা খুব কম লোকই জানে—সে সম্বন্ধে গ্রেষণা হয়েছে অতি সামাম্য! ফলে সকলে একটা বিরাট কিছু প্রত্যাশা করে পঞ্জাবে, মহারাষ্ট্রে বা রাজপুত্নায়—বাংলা দেশে নয়। এ প্রতীতি একেবারে যে ভ্রান্তিপূর্ণ তা বাংলার রূপরদের বহুমুখী সম্ভার আলোচনা করলে দেখা যাবে।

## জননী

### সঞ্জয় ভট্টাচার্য্য

যুবক এবং প্রোচের ছোটখাট একটি ভীড়ের উৎসাহ-দীপ্ত চোখের দিকে তাকালেন আদিত্যবাবু—সবার চোখের উপরই চোখ পড়ল তাঁর কিন্তু এদের কেউ যেন তাঁর চোখে ছিলনা। গন্তীর ? হাঁ, আদিত্যবাবু গন্তীরই—কিন্তু একে কি ঠিক গান্তীগ্য বলা যায় ? অক্সমনস্ক ! অক্সমনস্ক হয়ে পড়েছেন তিনি। ভীড়ের প্রত্যেকটি মানুষ লক্ষ্য করল আদিত্যবাবু যেন অক্সমনস্কই হয়ে গেছেন। আদিত্যবাবু যে অক্সমনস্ক হ'তে জানেন কারো কল্পনার সহজে তা আসতে চায় না। বিচিত্র কর্ম্ম-অনুষ্ঠানে মন য'ার সদাজাগ্রত, তিনি হঠাৎ এমন অক্সমনস্ক হয়ে যান কি করে ? আশ্চর্যা !

মিউনিসিপ্যালিটির চেয়ারম্যান বিভূতিবাবু ঘরের এই গুমোটটাকে পরিচ্ছন্ন করে আনবার চেষ্টায় একটু প্রগল্ভ হবার চেষ্টা করলেনঃ "আমাদের ইচ্ছাটাকে আব্দার ভেবেই আপনি তাতে সম্মতি দেবেন জানি। গাছ যে ফল দেয়, ছায়া দেয়, কারো কাছে কিছু প্রত্যাশা করে দেয়না—কিন্তু থারা ফল খায়, ছায়া পায় গাছের কাছে তাদের কৃতজ্ঞ হবার অধিকার ত আছে—"

প্রবীন উকীল শশধরবাবু এতোক্ষণ যে কি করে নির্ব্রাক ছিলেন তিনি নিজেই বল্তে পারেন না—বিভূতিবাবুর কথাটা তিনি লাফিয়ে উঠে লুফে নিলেন: "বড়ো সুন্দর কথাটি বলেছ হে বিভূতিবাবু—" তারপর পেছনে ছেলেদের দিকে তাকিয়ে অনাবশ্যক বিশ্লেষণ সুরু করলেন: "সহরের ওয়াটার ওয়ার্কস, ইলেকট্রিক সাপ্লাই যা কিছু জনসেবার প্রতিষ্ঠান স্বার মূলেইত ইনি! অথচ আমরা এঁর জন্যে কি করেছি!"

এবার আদিত্যবাবু লজ্জিত হলেন: "টাউনহলে আমার পাথরের মূর্ত্তি বসাতে চাচ্ছেন, আমি বেঁচে থাক্তেই, এ ত ধারণার অতীত ব্যাপার!"

"আপনার কটন মিলে যে সহরের তিন চারশ' লোক অন্নসংস্থান করছে তা-ও ত আমাদের ধারণার অতীত ব্যাপার।" শশধরবাবুর হাসিতে ঘরটা সরগরম হয়ে উঠল।

"ঠিকই বলেছেন শশধরদা—" বিভৃতিবাবু আদিত্যবাবুর দিকে তাকালেন: "ওঁদের বার-লাইত্রেরীর ত ধারণা ছিল ওকালতি আর সরকারি চাকরি ছাড়া বাঙ'লীর আর জীবিকা-সংস্থানের কোনো পবিত্র পথ নেই!"

এবার পেছনের ছেলের। জমাটভাবে হেসে উঠ্ল। অগভ্যা শশধরবাবুকে সজোরে বলতে হল: "সভিা, তাই একসময় ভাবতুম আমরা।"

আদিত্যবাবুর মুখেও হাদির একটু আভাদ আবিন্ধার করলেন বিভূতিবাবু কিন্তু তা এতো সূক্ষা যে এ-কুল আলোচনার সঙ্গে যেন তার কোনো যোগাযোগ নেই। ইজিচেয়ারের পিঠে হাতের উপর মাথাটা এলিয়ে রেখেছেন তিনি— ধবধবে আদির একটি ফতুরা গায়ে—তেমন ধব্ধবে মুখ, বার্দ্ধক্য তাঁর গায়ের রঙের উপর, উচ্ছাল চোখের উপর, দৃঢ়বদ্ধ ঠোটের উপর এখনও হস্তক্ষেপ করতে পারেনি। এখনও আদিত্যবাবু স্থপুরুষ। বিভূতিবাবু আবার প্রগল্ভ হবার উপক্রম করলেন। কিন্তু আদিত্যবাবুই কথা বল্লেন এবার: "আমার জীবন সম্বন্ধেও জান্তে ক্রান্ত ক্রিভূতি— ছোট সহরের বাসিন্দে সবাই যেম্মি জীবন কাটিয়ে যাচেছ তা-ইত আমারও জীবন! ঘটা করে মানুষকে জানাবার মতো ত তাতে কিছু নেই! আর যাদের জানাবে তাদের মধ্যেই ত আমি আছি—তারা ত আমার দেখছে, চেনে, জানে!"

"পুত্তিকাকারে আপনার একটু জীবনী দেদিন বিলি করবারও প্রস্তাব হয়ে আছে কি না!" শশধরবাব প্রস্তাবটা প্রাঞ্জলভাবে আদিত্যবাবুকে জানিয়ে দিলেন।

"সে-সম্বন্ধেইত বল্ছেন উনি—" গ্লার স্বরে নয় কথাটার গড়নে যতটা বিরক্তি প্রকাশ করা যায় বিভূতিবাবুকে তা-ই করতে হল।

"নিজের সম্বন্ধে কিছুই আমার বল্বার নেই—" একটা বিষয় হাসিতে কেমন যেন রহস্থময় হয়ে উঠ্ল আদিত্যবাবুর মুখঃ "সবাই কাজ করে— আমিও কাজ করছি, হয়ত সে-কাজ একটু অশ্যরকম। হয়ত আমার রক্তমাংদের কণিকাগুলো একটু অশ্যরকম—ভারাই আমাকে দিয়ে অশ্যরকম কাজ করিয়ে নিমেছে!"

শশধরবাবু ছাড়া সবাই নিঝুম হয়ে পড়ছিল—আর সবাই যথন চুপচাপ তথন শশধরবাবকেও মনোযোগী হয়ে উঠুতে হল।

"একটা গল্প বলি, শোনো বিভূতি—শশধরবাব্র কাছে ওটা শোনাজানা গল্প হ'বে—
কিন্তু ডোমাদের কাছে ওটা নৃতন—" আদিত্যবাবু জানালা দিয়ে বাইরের দিকে তাকিয়ে
রইলেন, যেখানে খানিকটা মরকতনীল আকাশ—সাদা-সাদা খানিকটা মেঘ—দেবদারুগাছের
ঘনসবুজ কয়েকটা মাথা ছবি হয়ে দাঁড়িয়ে আছে। আকাশের দিকেই তাকালেন আদিত্যবাবু—
মনে হল, অনেকদিন যেন তাকাননি তিনি আকাশের দিকে—অনেকদিন, অনেক বছর, অনেক
যুগ। কবে একবার ছেলেবেলায় তাকিয়েছিলেন তারপর এই আজ তাকালেন।

"ধরো আজ থেকে আশীবছর আগে, যথন কল্কাতার রাস্তায়ই মাত্র আটশ' কেরোসিনের বাতি জল্ত—ভাবতে পারে৷ এ-সহরের কথা ? একটি দিঘীর চারটি পাড় নিয়েই সহর—জমিদারের পতিত কাছারি বাড়িতে আদালত, আর তার গা ঘেঁষে উকীলবাবুদের টিনের ছাউনি দেওয়া বাসাবাড়ি ! রেললাইন হয়নি—বন-জঙ্গল ভেঙে পায়ে-চলা পথে যদি দিঘীর পাড়ে পৌছতে পার—তাহলে ইট-সুরকির মুথ দেখে, চোগা-চাপকানের নিশানায় বুঝ তে পারবে সহরে এসেছ ! নবাবী আমল আর বৃটিশরাজের মেক্যানিক্যাল মিকশ্বার খানিকটা—আটপৌরে মোগল দরবারও বলা যায় ! তবু জেলার গাঁয়ে-গাঁয়ে এ-সহরেরই নাম ডাক ! সহর সম্বন্ধে সন্ত্রম, ভয়, অব্জ্ঞা, য়্লা, শ্রদ্ধা, বিভীষিকা আর কৌতুহলের সীমা নেই!

"শবজ্ঞা, ভয়, বিভীষিকা যা-ই থাক—সিপাহীদের লড়াই খতম হয়ে গেছে যখন সহর ফেঁপে উঠ্তে থাক্লই। গাঁ থেকে লোক এসে জুট্তে লাগল স্থায়ী বাসিন্দে হয়ে। য়ৢরোপ থেকে বেরিয়ে গিয়ে আমেরিকা যারা তৈরী করেছিল, গাঁয়ের এই ত্ঃসাহসীরা প্রায় তাদেরই মতো। এই যে ছোট্ট নদীটা, সহর যাকে ভুলে আছে—আমার কটনমিলের সঙ্গেই এখন যার আত্মীয়ত!— ওটাই তখন এই সহরের রক্তচলাচলের সব সেরা ধমনী ছিল। এই নদীর ধারঘেঁষা গাঁয়ের মাসুষদেরই দেখা গেল সহরে আসবার তুঃসাহস।

"সহরে যারা থাকত বংসরান্তে হয়তো নদীপথে একবার তারা গাঁরে ফিরে যেত। তাদের ঘিরে ভীড় জমে যেত তখন গাঁরে—কতো জিজ্ঞাসা—কতো সন্ধান—সন্ধ্রম, শ্রদ্ধাও যেমন, তেছি হুণা আর অঞ্জার গোপন জটলাও চল্ত পাশাপাশি। কিন্তু সে হুণা বা অশ্রদ্ধার বেশি দিন বেঁচে থাকবার জীবনীশক্তি ছিল না—বেশিদিন তা বাঁচলও না। সহর-প্রবাসীয়া গাঁরের সমাজের কুলীন হয়েই দাঁড়াল।

"গাঁষেরই একটি মেয়ের বিয়ে হয়েছিল এয়ি সহর-প্রবাসী একটি ছেলের সঙ্গে—যার ছ'পুরুষ কোভোয়ালির দারোগা। টাকা-পয়সার প্রাচুর্য্য ছাড়াও ছেলেটির আর যা-যা ছিল মেয়েটির তা কিছুই ছিলনা। মেয়েটির ছিল না রূপ, ছিলনা বিল্যা। ওকেই হয়ত সভি্যকারের গাঁয়ের মেয়ে বলে—গাঁয়ের মেয়ে বল্তে আজ হয়ত অল্যরকম বোঝ তোমরা কিন্তু গাঁয়ের মেয়ে সম্বন্ধে আমার ধারণা ওই মূর্ত্তিতেই সীমাবদ্ধ। ছেলেবেলায় লালপেড়ে ছোট শাড়ি পরে সে মার পেছনে পেছনে ঘুর-ঘুর করে ব্রত করেছে, রায়া শিখেছে, ছোট ভাইবোনদের কোলে-কাঁথে নিয়ে হাঁপিয়েছে। গাঁয়ের ঘোলাজল কাদামাটির মতো গায়ের রঙ, কিন্তু ঢোখ খুব কালো, গভীর—হয়ত গাঁয়ের আকাশেরই মতো—"

হঠাৎ থেমে গেলেন আদিত্যবাব্— মুখ ফিরিয়ে আন্লেন—ইজিচেয়ারের উপর একটু নড়েচড়েও উঠ লেন যেন। কিন্তু আর স্বাই চুপচুাপ। যেন চিত্রে অর্পিত করে দিয়েছে নিজেদের। শশধরবাবৃও তু'হাতের পাঞ্জার উপর থুতনি রেখে ঝিযোনো চোখে তাকিয়ে আছেন। আদিত্যবাবু সিলিং-ফ্যানটার দিকে তাকিয়ে বল্তে লাগলেনঃ

"মেয়ে স্থল্দরী নয় বলে সেদিনকার বাপমায়ের মেয়ে বিয়ের তুল্চন্তা ছিলনা—সমাজে মেয়ে ছিল কম—একনমিক্সের ডিমাণ্ড-সাপ্লাই-এর নিয়মে মেয়েদের রূপের কথাটা উপরে উঠতে পারতনা। কিন্তু কথাটা নীচে পড়ে থাক্লেও ব্যাপারটা ত মিথ্যে হয়ে যায়না! মেয়েটি জান্ত দে স্থল্দরী নয়। তুর্ভাগ্যের মডোই হয়ত মনে হত তার ব্যাপারটা। আরো তুর্ভাগ্য ভাই-বোনও কেউ তার স্থল্দর নয়। "তোমার স্থল্দর রংটাও যদি আমরা পেতাম, মা—" মাকে বল্ত দে ছোট্ট একটা দীর্ঘ্যাস নিয়ে। "ও রং নিয়ে কি হ'ত তোর, কি বা হয়েছে আমার ?" বল্তেন মা। হয়ত কিছু হতনা—য়েয়ি আছে দেতেয়ি থাক্ত। কিন্তু তবু যেন ভালো লাগ্ত। "মণ্ডরবাড়ি থেকে স্থর-দি এসেছে মা—কী স্থল্দর ফুট্ফুটে একটা ছেলে হয়েছে—" কথাটা বল্তে চোথ থেকে আলো ঠিক্রে পড়ত মেয়েটির। মা ধম্কে উঠ্তেনঃ "তুই চল্লি না কি স্থর-দের বাড়ি এখন?" "কাল ছেলেটা নাম্তে চায়না আমার কোল ছেড়ে—কি স্থল্মর, দেখ্ভে যদি তুমি—আজ্ব একটু কোলে করে আসি ?" মার অনুমতির অপেকা না বরেই সে ছুটে চলে গেছে।

"সে-মেয়ের বিয়ে হ'ল আশাতীত রূপবান এক ছেলের সঙ্গে। শুধু তা-ই নর, সে-ছেলে সহরে থাকে। তারপর ইস্কুলের পড়া শেষ করে আরো বেশি পড়াশুনো করছে না কি কোথায়! গাঁয়ের লোক হঁ৷ করে তাকিয়ে রইল, এই মেয়ের ভাগ্যে ছিল এমন রাজপুত্র! গা কাঁটা দিয়ে উঠ্ল মেয়েটির—খুসীতে না কি ভয়ে বল্ভে পারবেনা—ভালো করে সে তাকাতে পারলনা স্থামীর দিকে—মুখচন্দ্রিকার সময়েও নয়, শুভরাত্রির কোনো মুহুর্তেও নয়।

"বিয়ের পর চলে গেল মেয়েটি শ্বশুরের গাঁয়ের বাড়িতে। মেয়ের মার তথন স্থ্রু হল অগ্নিপরীকা। গাঁয়ের লোকের রকমারি কথার জালায় মাথা ঠিক রাখা তাঁর দায় হয়ে উঠলে। শ্বশুরবাড়ির কারো মন কি পাবে ও-মেয়ে । ফিরে এসে মায়ের সক্ষেই থাক্তে হবে সারাজীবন। আর সবার কথা যেমন-তেমন, ও-ছেলে এ-মেয়েকে পছন্দ করবে না কি কোনদিন ! সহুরে ছেলে—দশটা-পাঁচটা দেখছে, শুন্ছে, জান্ছে—আর ছেলেও বা কেমন কে বল্বে! ঢাকার বাঈজিদের নাচ লেগেই আছে না কি সহরে—সহুরে ছেলেদের মতিগতিই হয়ে যায় অভারকম! মা চুপ করে সব শুন্লেন।

"গাঁষের লোকেরা আবারও অবাক হ'ল যখন মেয়েটি হাসি-হাসি মুখে গাঁয়ে ফিরে এল মাত্র ছ'দিনের জন্যে—আর ছুদিন পর আবার হাসি-হাসি মুখেই চলে গেল খণ্ডারের সহরের বাড়িতে চার বছরের জন্মে! গাঁয়ের লোকের কৌতৃহল কোনো দিকেই পথ খুঁজে নেবার সময় পেলেনা। খবর তৈরী করে উৎসাহটাকে বাঁচিয়ে রাখবার চেষ্টা চল্ল দিন কয়েক—কিন্তু চার বছর বড় দীর্ঘ মেয়াদ, শেষটায় মেয়েটি সম্বন্ধে নিরুৎস্ক হয়ে পড়তে হ'ল সবাইকে।

"মেরেটি সহরে এলো—সহর তথন চারদিকে গা ছড়িয়ে দিচ্ছে সুরকির সড়কে আর ইটের বাড়িতে—তৈরী হচ্ছে ফোজদারি আর জেলখানার লাল দালান, গীর্জ্জায় বদান হচ্ছে দাদা পাথর। রাস্তায় বাতি জলে, ঘোড়ার গাড়ি চলে। গাঁরের মেরেটি এ-সহরে এ'ল—এ'ল যেন একটা স্বপ্লের মধ্যে সতি। করে বাঁচতে। রাত্রির সঙ্গে সঙ্গের মধ্যে সতা করে বাঁচতে। রাত্রির সঙ্গে সঙ্গেন আর অন্ধকার হয়ে আসেনা এখানে সমস্ত মন—ঘুঘুর ডাকে আলস্ত ছড়িয়ে পড়েনা তুপুরে—কেমন যেন ঝন্ঝন্ আওয়াজে দময় ছুটে চলেছে এখানে। রাস্তায় অনেক মাসুষ—দিঘীর চার পাড়ে অনেক মানুষ—অনেক মানুষের অনেক রকম মুখ! তারা দবাই ত স্কুন্দর নয়—ছ'চারজন হয়ত তার স্বামীর মতো স্কুন্দর কিন্তু অনেকেই ত সাধারণ, তারই মতো দেখ্তে—সহরের সব মানুষই স্কুন্দর এমন অন্তুত ধারণা তবে তার কেন হয়েছিল গ সহরে যে তার মতো মানুষের ঠাই নেই এমন কথা বা কেন মনে হয়েছিল তার ? দিঘীর পাড়ের উকীল, মোক্তার, মুহুরী, পেন্ধার, ডাক্তার, দোকানদার—সবই ত গাঁয়ের লোক—সহরে এসেছে, সহরে এসে থাক্ছে তার মতো। কেন খান্কা ভয় হচ্ছিল তার ?

"চার বছর মেয়েটি গাঁয়ে ফেরেনি—তার মানে গাঁয়ে ফিরতে পারে নি। একটিমাত্র ছেলের বৌকে খণ্ডর-খাণ্ডড়ী প্রথম তু'বছর চোথের আড়াল করতে চাইলেন না—তার পরের বছর ছ'মাস আগে পরে শাশুড়ী আর খশুর মারা গেলেন। সতেরো বছর বয়েলের একটি মেয়ে বাইশ বছর বয়েদের স্বামীর সংসার নিয়ে জড়িয়ে পড়ল। গাঁয়ের বাড়ি থেকে বিধবা জেঠশাশুড়ী এলেন, মা-ও এদে গেলেন তু-চারবার—কিন্তু তাঁদেরও নিজেদের সংসার আছে—সব সময়ের জক্তে ত তাঁরা এ মেয়ের সংসার আগলে থাক্তে পারেন না! শেষটায় মেয়েটির নিজের সংসার নিজেকেই বুঝে-সমঝে নিতে হল। আর মাঝ-পথে পড়াশুনো ছেড়ে দিয়ে ছেলেটিকেও ঢাকা থেকে এ-সহরে এসে বস্তে হ'ল একটা চাকরি খুঁজে নিয়ে। যভটুকু পড়ার স্থযোগ আছে তভটুকু পড়তে পারলনা ছেলেটি—যেতে পারলনা কলকাতা এই হু:খই সে করত স্ত্রীর কাছে। কিন্তু স্ত্রী ভাবত এই ত বেশ আছে তারা— কলকাতা হয়ত আরো চমৎকার কিন্তু এ সহরও ত ভালো। শুধু ভালো নয়, সত্যি বল্তে কি, মেয়েটির কাছে এ-সহরের তুলনা ছিল না। শ্বশুর-শাশুড়ীর অরুপণ স্নেহ পেয়েছে সে এখানে—আদরের তিশমাত্র অভাব ছিলনা কোনোদিন—এখানে এসেই সে জান্তে পেরেছে প্রথম অবহেলা-উপেক্ষা পাওয়া, গাঁষের সাধারণ একটি মেয়ে মাত্র সে নয়, তাকে ভালোবাস্তে পারে এমন মাসুষও আছে।—আছে তার স্বামী। কোনোদিন, কোনো সময় স্বামী তাকে তুচ্ছতাছিলা করেনি, অনাদর দেখায় নি! কৃতজ্ঞতার যখন বুক ভারি হয়ে উঠেছে তার--যখন কথা খুঁজে পায়নি মন--হয়ত চোখ ছলছ**ল** করে স্বামী বলেছেন: ''ওকি, চোৰ এমন হ'ল কেন, ভালো লাগেনা বুঝি ভোমার এখানে থাক্তে ?" তাড়াতাড়ি চোথ মুছে নিয়ে বলেছে মেয়েটিঃ "তা বুঝি ?" তা নয়। তার স্বামীও জান্ত তা নয়—শেষে তার মা-ও জানুলেন তা নয়। চিঠি দিয়েছেন, লোক পাঠিয়েছেন মা মেয়েটিকে নেবার জন্মে—ও বায়নি। কোথায় যাবে সে স্বামীকে ছেড়ে— আর স্বামীর মতোই স্থন্দর এ-সহর ছেড়ে!

"তারপর একদিন মেয়েটির জীবনে দেই মুহূর্ত্ত এলো যা সবচেয়ে আনন্দের আর উৎকণ্ঠার। পাড়ার মেয়েদের কাছেই সে নি:সন্দেহে জেনে নিয়েছিল খবরটা, নিজের দেহের পরিবর্ত্তন নিজে সে লক্ষ্য করতে পারে নি। কিন্তু আশ্চর্য্য সে-খবর—কি চমৎকার!ছেলে না মেয়ে? ভাবতে স্থল্য করে দিলে সে। মেয়ে হলে যদি তার মতো দেখতে হয়— না, না—তার চেয়ে ছেলেই ভালো—আর ছেলে হয়ত তার স্থামীর মতোই হ'বে। কিন্তু তা কি হ'বে? মায়ের মধ্যে জন্ম নিচ্ছে যে, সে কি মায়ের মডোই হবেনা? ছোট ছেই ভাই-এর মুখ মনে হল মেয়েটির—ওরা ত মায়ের মতো নয়! তাহোক, তবু এভো আশা সে করতে পারে না—তার কোল জুড়ে রাজপুত্রের মতো টুক্টুকে ছেলে হবে—এ কি কখনো ভাবা যায়? মেয়েটি হয়ত অকারণে তাকিয়ে থাক্ত স্থামীর মুখের দিকে—স্থামী হঠাৎ লক্ষ্য করত।

"ছেলেই হল নেয়েটির। স্বামী বল্ড: "তোমার কোলে সূর্য্য ঠিক্রে পড়েছে—।" অসহ আনন্দে মুখ গুলে উত্তর দিত মেরেটি: "না, তুমি।" এ যেন বিশ্বাস কারা যায়না—

স্বপ্নে আনা যায়না—এ ছেলে যে তারই! এই সাধারণ মাটির ঢেলা শরীর তার কি করে তৈরী করলে এ-সূর্যা! ভেবে অবাকই হয়ে যেতে হয়, প্রশ্নের মীমাংসা মেলেনা। ছহাত ভরে ঈশ্বর তাকে পুরস্কারই দিয়ে যাচ্ছেন— কি তার যোগ্যতা ? পাঁচ বছর পর সেবার প্রভার ছুটিতে স্বামী-ছেলে নিয়ে বাপের বাড়ি গেল মেরেটি। সমস্ত গাঁয়ের দর্শনীয় হয়ে উঠ্ল তারা—বিস্ময় আর প্রশংসার গুঞ্জন উঠ্ল গাঁয়ে—মেরেটির মার বুক আশকায় ত্রগ্রুর করতে লাগ্ল।

"ইনটুইশন একেক সময় বিজ্ঞানের চেয়েও অন্তুত ফল দেখায়। মেয়েটির মার আশকা তা-ই করল। মেয়েটির স্বামী কয়েক মাস পরেই মারা গেল। প্রচণ্ড স্থুখের যেমন কোনো মানে ছিলনা—এই বজ্রপাতেরও কোনো মানে খুঁজে পেলনা মেয়েটি।

আদিত্যবাবু ক্লান্ত হয়েই যেন থেমে পড়লেন। ঠোটের উপর একবার জিভ চালিয়ে নিয়ে ঘাড়টা হেলিয়ে দিলেন একটু, তারপর বল্লেনঃ "অনেকক্ষণ ধৈর্য্য ধরে আছেন— আর একটু থাকুন।"

"আপনারা হয়ত ভাবছেন দর্বস্ব খুইয়ে মেয়েটি শেষে গাঁয়েই ফিরে গেল। কিন্তু তা নয়। আর তাছাড়া দর্বস্ব ত খুইয়ে বসে নি মেয়েটি। ওর কোলে রয়ে গেছে সে- সূর্য্য। শশুরের আর স্বামীর সহরের বাড়িতেই থেকে গেল মেয়েটি। কারো ওজর-আপত্তি টিকুলনা—মা বাধ্য হয়ে ছোট ভাইকে পাঠিয়ে দিলেন তার কাছে।

"কোলের শিশুটিকে মানুষ করে তুলবার পণ সমস্ত শরীর মন আছের করে তুল্ল মেয়েটির। হয়ত সে জানেনা কি করে বড় করে তুল্তে হবে এ দেবশিশুকে, এ সহরের শিশুকে—কিন্তু জান্তে হবে তাকে, শিখতে হবে-নিজের মাটির দেহ তুলে ধরে তাকে দেবালয়ের প্রদীপ করতে হবে। সে এক অভূত ত্রত স্কুরু হল মেয়েটির জীবনে। শশুরস্বামীর কাছ থেকে যে স্নেহের ঋণ নিয়েছিল সে, পলে-পলে বিন্দু বিন্দু করে তা শোধ করে দিতে লাগ্ল স্বামীর প্রতিভূর পরিচর্য্যায়। শীর্ণ হয়ে এলো তার শরীর কিন্তু শীতল নয়, ভেতরে যেন কিসের একটা আগুন জ্ল্ছে, তারই আভায় শুল্র পরিত্র দীপশিখার মতো দেখাতে লাগল তাকে।

"ছেলেটি বড় হতে লাগ্ল—সহর বড় হয়ে চল্ল। সহরের আদি জমিদারের কাছ থেকে জমা-নেওয়া শশুরের ভিটাটুকু কায়েমী সত্তে কিনে নিলে মেয়েটি। কাঁচা-ঘরে বর্ষাবাদলে ছেলেটির অসুখ করে—ছোট একটি একতলা পাকা ঘর তৈরী করতে হারুক করে দিলে সে। বাড়ি-তৈরীর হিসেব আর তদ্বির নিজে একা করতে লাগ্ল। নিজের উপর একটা বিশ্বাস ধীরে ধীরে জন্ম নিয়েছে তার মনে। তার দেহের অণুপ্রমাণু যথম সৃষ্টি করতে পারল এই দেবশিশুকে—তার প্রতিষ্ঠার মন্দিরও সে তৈরী করতে পারবে।

তৈরী হ'ল পাকা ঘর, তারপর ফুলের বাগান, ফলের বাগান। দহর সহরের মতো হয়ে উঠ্ছিল—বাড়িটিও দহরের মতো হয়ে উঠ্ল।

"স্থুলের পড়া শেষ হল ছেলেটির—তারপর কলকাতায় কলেজের পড়া! সেই কলকাতা যেখানে গিয়ে পড়তে পারেনি মেয়েটির স্বামী। দেবনিশুকে কোলছাড়া করে যেতে দিল মেয়েটি কলকাতায়। সহরের ছেলে সহরেইত যাবে—শ্রেষ্ঠ সহর কলকাতাইত তার নিশ্বাস নিয়ে বাঁচবার জায়গা! গাঁয়ের মেয়েটি একা বসে বসে পাহার। দিতে লাগ্ল সহরের এ নিঝুম পুরী। দগু পল প্রহর গুন্তে লাগ্ল, কবে চারবছর শেষ হবে।

"চারবছর শেষ হল—কিন্তু তার সঙ্গে শেষ হয়ে এলো মেয়েটিরও জীবন। আমি যে-বছর বি-এ পাশ করে এলাম, সে-বছরই মা মারা গেলেন—"একটা ভারি পাথরের মতো গলার কথাগুলো বলে চুপ করে গেলেন অদিত্যবাবু।

পুতুলের মতো হঠাৎ নড়ে উঠে শশধরবাব বল্লেন: "আপনার মা।"

বিভূতিবাবু মুখ তুল্লেন না : ''আগেই আমি বুঝ্তে পেরেছিলুম !"

"আমার মূর্ত্তিস্থাপনের কোনে। মানে হয়না বিভূতি," কোন অতল স্তর্কতা থেকে ধেন উঠে এলেন আদিত্যবাবুঃ "আমি য। করেছি দেখ্ছ, তা না করে আমার উপায় ছিলনা!"

"আপনার মার একটা ছবি পাব কি ?" বিভৃতিবাবু সশ্রদ্ধ চোথে আবেদন জানালেন।
"মার কোনো ছবি নেই—ছবি তুল্তে দেননি কোনদিন—দেখতে ভালো ছিলেন না
বলে"—আদিত্যবাবু হেসে উঠ্লেন।

শ্রোতার দলের মনে হল তাদের গায়ে যেন বিদ্রাপের চাবুক চল্ছে।

### গান্ধীজি ও অহিংদা নারায়ণ চৌধুরী

সত্যে উপনীত হওয়ার ত্বই প্রক্রিয়াঃ এক, যে-আদর্শে আমার অটুট আস্থা ডাকে জীবনের প্রতিটি ক্ষেত্রে কার্যকরীভাবে প্রয়োগ করে তার অভ্রান্ততা সম্পর্কে নিঃসংশয় হওয়া; আরেকটি উপায় হলো, তাকে অস্বীকার করে তার ঠিক বিপরীত আচরণের মধ্যে দিয়ে পরিশেষে সেই অনাদৃত সত্যেই আবার ফিরে আসা। প্রথমোক্ত পথ আচরণমূলক, ষিতীয়টি অনাচরণের পথ। একটির প্রকৃতি পজিটিভ; অপরটির নেগেটিভ। মনে হয় শোষোক্ত পথেই বোধ হয় সন্ত্যের মহিমা সম্পূর্ণরূপে উপলব্ধি করা সম্ভব। হয়ত আদর্শের অস্বীকৃতি ও তজ্জনিত ভ্রান্ত পথ অনুসরণের ফলে তুঃখ ও বেদনার মধ্যে দিয়ে অনেকখানি দাম দিতে হয়; কিন্তু মর্মান্তিক অভিজ্ঞতার ফলে একবার যদি সত্যের নাগাল পাওয়া যায় তা হলে তা অস্তরে চিরতরে মুদ্রিত হয়ে থাকে; সত্যের পূর্ণ প্রকটিত রূপ আর নিম্প্রভ

কথাটা হয়ত ঠিক বোঝাতে পারলুম না, কেমন থেন ধোঁয়া ধোঁয়া রয়ে গেলো। বিষয়টিকে আরও ধরাছোঁয়া ভাবে বিচার করলে বোধ করি এই দাঁড়ায়, গান্ধীবাদ বিশ্বাসীরা গান্ধীজ্ঞর আদর্শে জীবনের প্রতিটি চিন্তা ও কর্ম নিয়ন্ত্রিত করে যেমন সত্যকে নিজের জীবনের মুখোমুখি প্রত্যক্ষ করছেন, তেমনি গান্ধীবাদে যাঁদের আস্থা ছুর্বল কিম্বা আস্থা থাকলেও গান্ধীজিপ্রদর্শিত কঠোর সংযমের পথে নিজেকে চালনা করতে ভীত বা অপারগ, বিপরীত আচরণের মধ্যে দিয়ে তাঁদের পক্ষেও ঠিক একই সভ্য উপলব্ধি করা সম্ভব। অবশ্য, বিশাসী অবিশ্বাসী উভয়েরই মনের মাটি তৈরী থাকা চাই; নিতান্ত স্থল দেহধারণের সমস্থার বাইরে যাদের চোখ এগোতে চাম্ব না তাদের পক্ষে কোন সভ্যেই উপনীত হওয়া সম্ভব নয়। অবিশ্বাদী বলতে আমরা এখানে তাঁদের কথাই বলছি যাঁরা স্ক্রেপটিক, কিন্তু সূক্ষ্মানসিকতাবর্জিত নয়; কিম্বা আদর্শ অনুষায়ী কাজ করতে মনোবলের যাঁদের অভাব, যাঁরা আরামপ্রিয়, কর্মবিমুখ, কিন্তু তাই বলে ভালোমন্দের বোধশক্তিরহিত নন। এই শ্রেণীর লোকেরা বিপরীত আচরণের মারফৎ যে নিদারুণ চুঃথের অভিজ্ঞতা লাভ করেন তাই তাঁদের চৈত্ত সম্পাদন করবার পক্ষে যথেষ্ট; সেই তুঃখের চেতনাই তাঁদের কেত্রে অমোঘ ঔষধ। গান্ধীঞ্জির আদর্শের বিরুদ্ধাচরণ দ্বারাই তাঁরা আরও নিঃদংশয় হন যে গান্ধীজিপ্রবর্তিত সত্য ও অহিংসার পথই এযুগের, তথা সর্বযুগের, একমাত্র নির্ভরযোগ্য পথ। শান্তি ও সন্তাবে বাস করাই যদি পৃথিবীর মানুষের কাম্য হয়, পরস্পর কামডাকামডি করে শক্তিক্ষয় করা যদি প্রকৃতির বিধান না হয়ে থাকে, তা হলে গান্ধীজি যে কথা একাদিক্রমে আজ প্রায় পঞ্চাশ বংসর ধরে বলে আসছেন তার অভ্রান্ততা মেনে নেওয়া ছাডা উপায় থাকে না। কেউ অটল বিখাসের পথে এ সত্যকে বিনাদ্বিধায় মেনে নিচ্ছেন: কেউ বিপরীত পথে চলতে গিয়ে নানারকম ঘা খেয়ে তাকে মানতে বাধ্য হচ্ছেন। ভবে শেষোক্ত ব্যক্তির লাভ এই যে বাধ্যতার মধ্যে দিয়ে গোড়ায় যে-সভ্যকে সে অস্বীকার করতে চেয়েছিলো তা তার হৃদয়ে এমন দৃঢভাবে গাঁথা হয়ে যায় যে প্রথম ব্যক্তির সভাোপলবির গভীরতাকেও তা অনেকগুণ ছাড়িয়ে যেতে সক্ষম হয়। স্বর্গের দৌবারিক জন্ম আন বিজয় নারায়ণের শক্রতা করে তিন জন্মেই বৈকুঠে ফিরে যেতে পেরেছিলো:

পৃথিবীতে মিত্রভাবে থাকলে ফিরতে তাদের সাতজন্ম লাগতো। বিপরীত আচরণকারীদের সত্যদর্শনের প্রক্রিয়াটাও অনেকটা এইরকম।

অনেকেই গান্ধীজির অহিংসার আদর্শকে অবাস্তব মনে করে থাকেন। তাঁদের যুক্তি এই যে মানুষ কতকগুলি মৌলিক রিপুর পরবশ, আপাতদৃষ্টিতে মানুষের আচরণে সভ্যতা ও শালীনতার অভাব দৃষ্ট হয় না; কিন্তু যখনই স্বার্থের দৃদ্দ ঘটে, এবং স্বার্থের সূত্র ধরে উত্তেজনার অকুশের সাহায্যে একে অপরকে তাড়না করে, তখনই মানুষের নখরদন্ত বিশিষ্ট আদিম প্রস্থিতিকু মুখোস খুলে বাইরে বেরিয়ে আসে। আন্তর্জাতিক রাষ্ট্রনীতির ক্ষেত্র থেকে আরম্ভ করে স্বদেশীয় রাষ্ট্রব্যবস্থা ও সমাজনীতিতে এই একই হিংসার স্বরূপ বিভিন্নরূপে প্রকট। সাম্রাজ্যবাদী সর্বগ্রাসী যুদ্ধ থেকে তুচ্ছ সীমানার কলহ পর্যন্ত সমস্তপ্রকার বিতর্কের নিষ্পত্তি আমরা বলপ্রয়োগের সাহায্যে করতেই অভ্যন্ত, কেননা হিংসার দিকেই আমাদের সহজ মনের ঝোঁক। আর সেই হিংসার সংস্কার আমাদের ভেতর একদিন তুদিনের নয়, লক্ষ বংসরের খাত-বাওয়া উত্তপ্ত রক্তন্তোত উত্তরাধিকারস্ত্রে আজও আমাদের ধমনীতে সমান টগবগ করছে।

উল্লিখিত যুক্তির প্রণালীতে কিছুটা সত্য নেই তা নয়, তবে প্রশ্ন হচ্ছে সেইটেই কি একমাত্র কারণ যার জন্মে আমাদের হিংদাকে আঁকড়ে ধরে থাকতে হবে ? পুরুষামুক্রমে বাহিত সংস্কার হয়ত মিথ্যে নয়, কিন্তু সেই সংস্কারের কাছে নিংশেষে আত্মমমর্পন করতে হবে এমন কি কথা ? সজ্ঞান প্রচেষ্টা ও স্বভাবের সক্রিয় নিয়ন্ত্রণের কি কোন দাম নেই ? অভিপ্রায়ের সাধুতার দারা যদি আমরা আমাদের চিত্তবৃত্তিকে শোধন করতে না পারবাে, তা হলে এতাে সহস্র বৎসরের সভ্যতার অগ্রগতি কি করে সন্তব হলাে ? মনে হয় উত্তরাধিকারসূত্রে প্রাপ্ত স্বভাবকে অতিরিক্ত খাতির করতে গিয়ে, আদিম প্রবৃত্তিকে আমরা এমন ক্ষমতা দিচ্ছি যে ক্ষমুদ্ধা তার প্রাপ্য নয়। মান্ত্র্যের মধ্যে আদিম প্রবৃত্তি আছে নিশ্চর, কিন্তু আমাদের সর্বপ্রকার সমস্থার চূড়ান্ত নিপ্পত্তির ভার তারই ওপর ছেড়ে দিতে হবে, এই মনোভাব এযুগের সর্বাপেকা শোচনীয় পরাজিতের মনোভাবরূপে ধিকৃত হওয়া উচিত।

পাশ্চাত্যের সাম্যবাদীদের ধারণায়, ভাষসঙ্গত আদর্শের জন্তে হিংসার প্রয়োগ অন্তার নয়। Endsএর যুক্তিযুক্ততা সম্পর্কে যদি নিঃসন্দেহ হওয়া যায়, তবে means ভায় কি অন্তার এই নিয়ে মাথা না ঘামালেও চলে, কেন না উদ্দেশ্যের সততাই সেইক্ষেত্রে উপায়ের সমর্থক। কিন্তু একটু বিশ্লেষণ করলেই দেখা যাবে, এই যুক্তি থোপে টেকে না। কার্যকরী উপায় হিসাবেও তাকে গ্রহণ করা চলে না। হিংসার পিঠে বৃহত্তর হিংসা এবং তার পিঠে আরও বৃহত্তর হিংসার জন্ম, এই যে যুক্তি এটা নিছক কিতাবী যুক্তি নয়;

ইতিহাসের অভিজ্ঞতার আলোকে তা অভ্রান্ত সত্যরূপে প্রতিপাদিত। এই নিয়ে এ পর্যন্ত এতো কথা লেখা হয়েছে যে আমরা এখানে ends and means-এর প্রশ্নটিকে অনামাসে বাদ দিতে পারি। আমাদের বক্তব্য শুধু এই যে সাম্যবাদীরা ইতিহাসের ব্যাখ্যায় বিজ্ঞানসম্মত পশ্বা অমুসরণ করলেও তাঁরা এই মূলগত সভাটি প্রায়ই ভুলে যান যে এ পর্যন্ত পৃথিবীর গতিপথের নির্দেশদানে হিংসার প্রভাব যেমন কান্স করেছে, তেমনি অহিংসার প্রভাবও কার্যকরী হয়েছে। বরং খতিরে দেখলে ইতিহাসের স্তবে স্তবে হিংসার ওপর দিয়ে অহিংসাই ছাপিয়ে উঠেছে দেখা যায়। প্রেমের নীতিই পৃথিবীকে ধারণ করে আছে, (The law of love governs the world—গান্ধীজি)। রক্তাক্ত সংগ্রামের মধ্যে দিয়ে ফরাসী বিপ্লব কিম্বা রুশবিপ্লব যেমন এক একটি নৃতন যুগদদ্ধির সূচনা করেছে রক্তশুক্ত ভাবের বিপ্লবের মধ্যে দিয়ে বুদ্ধদেবের অহিংসার বাণী, সক্রেটিশের জ্ঞানযোগ, যীশুখুষ্টের প্রেমধর্ম, ভারতীয় মধ্যযুগীয় সাধকদের সর্বধর্মসমন্বরচর্চা, জ্রীতৈতগুদেবের ভক্তি-লীলা এবং এ যুগের দারপ্রান্তে এসে জ্রীরামকৃষ্ণ পরমহংসদেব ও মহাত্মা গান্ধীর মান্ব-প্রীতি ও সর্বমানবের মূলগত ঐক্যে বিশাস, তার চাইতে তত্তৎ যুগের সমাজও মামুধের ওপর বেশি ছাড়া কম প্রভাব বিস্তার করেনি। প্রচণ্ড বেগে ধাবমান বিপ্লব-অশ্বের খুরে ইতিহাসের সরণি গভীরভাবে ক্ষত্বিক্ষত দেখতে পাই, তাই আমাদের মনে হয় ইতিহাসের জন্মবাত্রার অইটেই বুঝি একমাত্র রাজকীয় পথ: রক্তহীন ভাবের বিপ্লব অইরূপ পথে দাগ কেটে কেটে চলে না, কিন্তু মনের ওপর তার ক্রিয়া অপ্রতিরোধ্য। স্থায়িম্বের দিক থেকেও তার প্রভাব দমাজের ওপর অধিকতর স্কুদুরপ্রসারী, ইতিহাসের এইটেই শিক্ষা।

গান্ধীজি মানুষের প্রকৃতিতে হিংসা ও অহিংসা এই হুটি সংস্কারের অন্তিহুকেই স্বীকার করেন, এবং অহিংসার অসুশীলন দ্বারা হিংসাকে জয় করতে বলেন। ভালোয়-মন্দে মেশানো মানুষের স্বভাবে ভালোবাসার প্রবৃত্তি ও আঘাত করার প্রবৃত্তি হুটি ধারায় কাজ ক'রে বাচ্ছে। একটির রাশ যথন আল্গা দিই অপরটি প্রস্থপ্ত হ'য়ে থাকে; তারই ফলে আমরা যখন ভালোবাস্তেই চাই, যখন উন্মন্ত হিংসার বশে পরকে আঘাত করি তখন শুধু হিংসাতেই মেতে থাক্তে চাই। স্পত্রাং প্রয়োজন সম্ভান ও চেষ্টাকৃত সাধনার দ্বারা হিংসার প্রবৃত্তির দমন ও অহিংস প্রবৃত্তির উদ্বোধন। মনের মাটির গভীরে অহিংসার শিক্ড চালিয়ে হিংসার মৃলগুলিকে আলগা আর ঝরঝরে ক'রে কেলা দরকার, তা না করা পর্যন্ত যতেই কেন না বিজ্ঞানাসুশীলন দ্বারা বস্তুগ্রাহু জগভের ওপর অধিকারের সীমা প্রসারিত করি, আমাদের প্রকৃতিকর সম্পূর্ণ হবে না।

অহিংস প্রকৃতির উদোধনে সর্বপ্রকারে কলুষমুক্ত হ'তে হবে। কিন্তু একাঞ্চটি সোজা নয়—এই প্রক্রিয়াকে কেন্দ্র করেই গান্ধীন্দির চিন্তাধারা মূলত আবর্তিত হচ্ছে। চিত্ত অধিকৃত রাখতে পারা বা না পারার ওপরই গান্ধীবাদের সাফল্য অসাকল্য নির্ভরশীল। তাই চিত্ত জি গান্ধীবাদে মস্ত বড়ো জিনিষ! গান্ধীজ 'স্বাধীন' কথাটা যথনই ব্যবহার করেন, পরের বন্ধনমুক্তি অপেক। কথাটার ব্যুৎপত্তিগত অর্থের ওপরই অধিক জাের দেন। নিজেকে নিজের অন্থগত রাখ্তে পারার নামই 'স্বাধীন'। ("It is Sawraj when we learn to rule ourselves-গান্ধীজি) যে নিজের প্রস্তুত্তিকে বশে রাখতে পারে না, পারে না চিত্তের কলুম্ দূর করতে, তার দরজায় পৃথিবীর সঞ্চিত স্বাধীনতা এনে স্তুপীকৃত করলেও দেই স্বাধীনতা তার হ'য়েই থাক্বে, সে তাকে ভাগে করতে পাবে না। গ্রানিযুক্ত মন নিয়ে পৃথিবীর যে প্রান্তেই যাওয়া যাক্ না কেন, নিজের অশুভ প্রভাব থেকে নিজের মুক্তি নেই, ছূচ্চিন্তা ও ছুক্কৃতিরূপ রাহু সর্বদাই পেছন পেছন ধাওয়া করে বেড়াবে। তাই স্বাধীনতার প্রকৃত তাৎপর্য বাধ হয় এই যে চিত্তবৃত্তির বিশুদ্ধি অব্যাহত রাখ্তে পারলেই আর মার নেই, মনের পবিত্রতার আলোতেই হাইরের পৃথিবী তখন পবিত্র দেখাবে; মনের সারল্যের টানেই বাইরের পৃথিবী তখন পবিত্র দেখাবে; মনের সারল্যের টানেই বাইরের পৃথিবী তখন জ্যামিতিক সরল রেখার ফ্রায় প্রতিভাত হবে। 'স্বাধীন' কথাটি তখনই মাত্র সার্থক, তথনই তা কেবল ফলপ্রসূ।

এইখানেই গান্ধীবাদবিশ্বাদী মানুষকে কঠিনতম পরীক্ষার সম্মুখীন হ'তে হয়। আচরণে ও বাক্যে অহিংস হওয়া হয়ত কঠিন নয়, কিন্তু মনেপ্রাণে গ্লানিমুক্ত হওয়া বড়ো সহজ কথা নয়। সর্বপ্রয়ন্তে চেফা করলেও মন থেকে কলুষের জড় বড়ো সহজে নিরাকৃত হ'তে চার না, মন খুরে ফিরে গ্লানির বেড়ের ভেতর আবর্তিত হ'তে থাকে। একজন ব্যক্তির পক্ষে সর্বপ্রকার সাধ্য সংখ্যম শাসন প্রয়োগ করলে তবে যদি কলুষের জড় মারা ধার। কিন্তু তেমন সংখ্যমের শাসন থুব অল্প লোকেই আয়ত্ত করতে পারে।

এইখানেই, প্রসঙ্গের গোড়ায় যে কথার সূচনা করেছিলুম সেই প্রসঙ্গে ফিরে আস্তে হয়। গান্ধীবাদী বলতে ঠিঁক ঘাঁদের বোঝায় আমরা তা নই আমি অস্তুত নই। যে কারণেই হোক্ (হয়ত খতিয়ে দেখলে দেখা যাবে তা ভীরুতা, নয় মার্থপরতা, নয় আলজ, নয় সঙ্কোচ, নয় এম্মি ধরণের আর কোন কারণ), গান্ধীবাদের সহিত জড়িত কোনরূপ প্রতিষ্ঠান বা আমুষ্ঠানিক আচরণের সহিত জড়িত হবার স্থযোগ আজ পর্যস্ত আমার হয় নাই। বাক্যে ও আচরণে ঘাই-ই হই, মনে মনে হিংসার্ত্তিকে আশ্রম দিই না এমন কথা বলুতে পারি না, আর জীবনের প্রতি কর্মে অপ্রাপ্ত সত্যের আদর্শকেই আঁকড়ে ধ'রে আছি এবং কোন ক্রমেই সেই পথ থেকে কখনও নিজেকে বিচ্যুত হ'তে দিই নি এমন কথা বলুলে পুঞ্জীভূত মিথাচেরণকেই আরও প্রপ্রেয় দেওয়া হবে। বস্তুত, নিজ্কির ওলনে পাপাচরণের মাত্রার দিকটাই অনেক বেলি ভারী। কিন্তু আমাদের সাক্ষাই হ'লো এই বে আদর্শ গানীভক্ত গান্ধীভক্ত গান্ধীভার নির্দেশ অক্ষরে অক্ষরে পালন ক'রে যে সভ্যের সন্ধান পান,

ঠিক তার বিপরীত অভিমুখে চলে আমাদের পক্ষে সেই একই সিদ্ধান্তে উপনীত হতে বাধা নাই। বরং সেই সত্য যেন আরও উচ্ছল হ'য়ে দেখা দেয়। কথাটা আরেকটু পরিষ্কার ক'রে বলি.।

এটা দেখেছি কারও প্রতি যদি মনে মনে বিদ্বেষভাব পোষণ করা যায় তা হ'লে হাজার চেষ্টাভেও তার সঙ্গে স্বাভাবিক আচরণ করা যায় না। শুধু তাই নয়, বিদ্বিষ্ট মনোভাবকে যতোঁই গোপন করতে চেষ্টা করি না কেন, কোন্ এক সূক্ষ্ম নালে একটা বৈরিভার স্রোত প্রবাহিত হ'তে থাকে। এ থেকে শুধু যে ক্রমিক ব্যবধান রচিত হয় তাই নয়, একটা চাপা হিংপ্রতাও বোধ হয় পরস্পরের প্রতি বেড়ে উঠ্তে থাকে। কিস্তু সেই ব্যক্তির সম্পর্কেই বদি আবার অত্যন্ত কঠোর সংখমের শাসনে মন থেকে বিদ্বেষ ঝেড়ে কেলে দেওয়া যায়, তা হ'লে অপর দিক থেকেও বিদ্বেষর কালো পর্দা যেন আন্তে আন্তে উঠে যাচেছ ব'লে মনে হয়, চমৎকৃত হ'তে হয় দেখে যে আমার সঙ্গলের সাধুতা কোন্ এক অদৃশ্য প্রভাবে তাকেও যেন আমার প্রতি নমনীয় করে তোলে। এর মর্যাল হ'লো এই, নিজেকে শুদ্ধ রাখো, তবেই জগৎকে শুদ্ধ রাখ্তে পারবে; নিজের মনকে অবিকৃত রাখো, তা হ'লে পরের মনের বিকৃতিমোচনেও তুমি সহায়তা করবে। তুমি নিজেকে পবিত্র রাখ্ছো মানে অপরের মনের পবিত্রতারক্ষার দায়িত্বও অজ্ঞাতসারে গ্রহণ করছো। নিজের ভালোর সঙ্গে মিশে ভবেই সামাজিক জীবনের বৃত্ত সম্পূর্ণ হয়। 'আপ ভালো তো জগৎ ভালা।'

আরেকটি দৃষ্টাস্ত দিই। নিজের মধ্যে কোন কারণে যদি কল্লিত শ্রেষ্ঠত্ববাধ থাকে তা হলে সেই মনোভাবকে হাজার লুকোবার চেন্টা করলেও আচরণের মধ্যে দিয়ে অত্যন্ত সূক্ষ্ম অথচ নিভূল একটা ঔদ্ধত্য মাথা চাড়া দিয়ে উঠে এবং নিজের অজান্তেই পরকে গিয়ে আঘাত করে। সেই পরব্যক্তিটিও তদমুযায়ী নিজের আচরণকে নিজকণ করে নেয় এবং আঘাতের প্রভূত্তরে প্রতিঘাত করবার জন্মে প্রস্তুত হয়। ঠিক তেমনি নিজের মনে কোন কারণে যদি হীনতাবোধ (inferiority complex) জাগে, আচরণকে হাজার নিয়ন্ত্রিত করলেও সেই মানসকূট চাপা দেওয়া যায় না, পরের চোখে তা ধরা পড়ে যায়ই এবং দেই পরব্যক্তিটিও এপজের হীনতাবোধকে ভীক্ষতা মনে করে তার ওপর নিজের প্রভাব থাটাতে আরম্ভ করে। এই ভাবে কি হিংদার মনোভাব, কি গর্বের মনোভাব, কি ভীক্ষতার মনোভাব কি অশুবিধ রিপুর মনোভাব কিছুই আপনাতে আপনি সম্পূর্ণ নয়; অপরের আচরণের পিঠেই তাদের অন্তিছ। এই মনোভাবগুকী সংযত করা শুধু নিজেকেই বাঁচানো নয়, পরকেও বাঁচানো—নিজের চিত্তের পরিশুক্ষি অপরের চিত্তের পরিশুদ্ধিরপ্ত

ভালিকাটাকে আরও সম্প্রদারিত কর। যায়, কিন্তু তার প্রয়োজন দেখি না। এতো

কথা বলার উদ্দেশ্য এই যে চিত্তবৃত্তির পরিশুদ্ধির ওপর গান্ধীবাদের এই যে সর্বাংশে নির্ভন্নতা, তার যুক্তিযুক্ততা যেমন অহিংস আচরণের সাহায্যে বোঝা সম্ভব, তেমনি অহিংসার বিপরীত আচরণের মারফংও তাকে আন্দাজ করা যায়। কাম ক্রোধ লোভ প্রভৃতি যড়িপুর প্রত্যেকটি রিপুর দৃষ্টাস্তেই চিত্তবৃত্তির পবিত্রতার প্রয়োজনীয়তা অপরিহার্য হয়ে পড়ে। গান্ধীজির অহিংসা সর্বব্যাপী শুধু এই অর্থে নয় যে তা হিংসাকে সম্পূর্ণ বৃর্জন করার কথা বলে, তার প্রয়োগক্ষেত্র আরও বহুদ্র ব্যাপক। জীবনের প্রতিটি ক্ষেত্রে তার দাবী; কায়মনোবাক্যের সর্বাঙ্গীন পবিত্রতা নিয়েই তার বিশাল পরীক্ষার জগং।

বলা হবে পরের প্রতি প্রেমাচরণ সহজ নয়। অসংখ্য স্থার্থের দ্বন্দ্ব, অসংখ্য ভূল বোঝাবুঝি, অসংখ্য রকমের ভীরুতা ও সন্দেহ মানুষের আচরণকে কঠিন আর জটিল করে তোলে। রাষ্ট্রনীতির ক্ষেত্রে বিভিন্ন দেশের ভেতর কূটনৈতিক থেলায় এর একরকম দৃন্টাস্ত দেখতে পাই, আবার সমাজজীবনে একের প্রতি অফ্যের ব্যবহারে এর আরেকরকম দৃন্টাস্ত চোথে পড়ে। কি ব্যক্তিজীবনে, কি সমাজজীবনে, কি সাম্প্রদায়িক ক্ষেত্রে, কি রাজনৈতিক শক্তিদ্বন্দ্বে, কি আন্তর্জাতিক আদানপ্রদানের ক্ষেত্রে, অনেক কিছু অনর্থেরই মূল কারণ যথার্থ স্বার্থহানির আশক্ষা নয়, পরস্পরের প্রতি সন্দেহ ও অবিশ্বাস, যার হরত কোন ভিত্তিই নেই। একের অবিশ্বাস অপরক্ষেও প্রভাবিত করে, এক রাষ্ট্রের মধ্যে গিয়ে সঞ্চারিত হয় এইভাবে পাল্টাপাল্টি আঘাতে ও প্রতিঘাতে অস্তর্থীনভাবে দূষিত চক্র স্থি হতে থাকে এবং তার বিষের ক্রিয়া নিরীহ মানুষ কিম্বা সদ্বৃদ্ধিপ্রণাদিত রাষ্ট্রের অভিপ্রায়কেও দূষিত করে তোলে।

ইউরোপে এর চরম নজীর দেখতে পাচ্ছি। পশ্চিমী গণতন্তগুলি প্রত্যেকটিই কূটনীতির খেলায় সিদ্ধহস্ত—বিশেষত এ বিষয়ে ব্রিটেনের দোসর নেই। প্রথম মহাযুদ্ধের সমাপ্তির পর অনেকেই আশা করেছিলো রাষ্ট্রসক্ত স্থাপিত হওয়ার সঙ্গে যবনিকার অন্তরালে সংঘটিত গোপন রসি-টানাটানির খেলা এবারে হয়ত সাঙ্গ হবে। ১৯১৭ সনের গণ-বিপ্লবের রাশিয়ার বলশেন্ডিক নায়করা সকলেই একবাক্যে জারতন্ত্রের সঙ্গে অবিচ্ছেখ্যতাবে জড়িত কূটনৈতিক পাঁচাচ-কষাক্ষির খেলাকে তীব্রভাবে নিন্দা করেছেন। লেনিনের কথাই ছিলো: 'All cards must be placed on the table'। কিন্তু তাঁদের সেই সাধু অভিপ্রায় আজ কোথার গিয়ে ঠেকেছে প্রালিনচক্রপ্রভাবিত সাম্প্রতিক রাশিয়ার কার্মকলাপ দেখে তা বেশ বুঝতে পারছি! আজকের রাশিয়া কূটনীতির মারপাঁচি পশ্চিমী গণতন্ত্রগুলিকেও টেকা দিয়ে গেছে—এবং পারিস শান্তিসম্মেলনে বিভিন্ন বিজ্ঞো রাষ্ট্রগুলির মধ্যে স্বার্থের ছক্ছে যে কামড়াকামড়ি স্কুক্ত হয়েছে তাতে রাশিয়া ও রাশিয়ার অমুগত রাষ্ট্রসমূহের প্রতিনিধি দলের ভূমিকাটুকু নিছক নিষ্ক্রিয় দর্শকের ভূমিকা। নয়!

secretiveness এর ব্যাপারে রুশ রাষ্ট্রের রেকর্ড সকলের ওপর দিয়ে এবং লর্ড বিভারিজ্ঞ-এর মতে এটা তার চরম অনুষত অবস্থারই স্তোতক।

অবশ্য, রাশিয়ার এই আত্যন্তিক সাবধাননীতির ঐতিহাসিক ও ভৌগোলিক সংস্থানগত কারণ নিশ্চয়ই কিছু আছে। কিন্তু সেই নজীরে কুটনীতির কেত্রে রাশিয়া যাই কিছু করবে বিচারবিরহিত ভাবে তাকে কেবল বাহবা দিয়ে যেতে হবে এতে করে পরস্পরবিচ্ছিরতার নীতিকেই শুধু আমল দেওয়া হয়। এই নীতি শুভও নয়, স্থুন্দরও নয়। কথা হচ্ছে, কুটনীতির থেলা তো বহুকাল চলেছে, ভার ফলটাও পৃথিবীব্যাপী স্বার্থের হানাহানি ও মারণ্যজ্ঞের মধ্যে অতি প্রকট; এমতাবস্থায় গান্ধীজি যে কথা বল্ছেন, এবং ক্লান্তিকর পুনরুক্তির ভয় না করে ক্রমাগত একই নীতির দিকে বিভিন্ন রাষ্ট্রচেডনাকে আকৃষ্ট করতে চেষ্টা করছেন, সেই change of heart নীতিকে একবার পরীক্ষা করে দেখতে দোষ কি। এই নীতিকে যদি জীবনের মৌলিক সত্যরূপে মেনে নিতে আপত্তি থাকে, শুধু স্থবিধার খাতিরে, শুদ্ধমাত্র একটি সাময়িক ব্যবস্থা হিসাবে, তাকে প্রয়োগ করে দেখতে বাধা কি ? স্বার্থের দ্বন্দ্ব তো অনেক হলে।, একবার স্বার্থচেতনাবিসর্জনের নীতিকে স্থযোগ দিয়ে দেখা যাক না রাষ্ট্রগুলির পারস্পরিক সম্পর্কনির্ণয়ে তার প্রভাব শুভ কি অশুভ ফল দেয়। পরার্থপরতার নীতি গ্রহণ করতে বলা হচ্ছে না, আজকের সর্বব্যাপী হিংস্রতার আবহাওয়ায় পশ্চিমী রাষ্ট্রগুলির কাছ থেকে অতোটা আশা করাই অক্যায়— শুধু যার যার নিজের প্রয়োজনে স্বীয় রাষ্ট্রীয় কার্যকলাপকে পরিশুদ্ধ রাধবার কথাই বলা হচ্ছে। ব্যক্তিগত চিত্তশুদ্ধির নীতিকে রাষ্ট্রের ক্ষেত্রে প্রয়োগ করার আবেদন জানানো इरुड़ ।

কিন্ত ছুরারোগ্য অবিশাদের আবহাওয়ায় বর্ষিত পশ্চিমী দেশগুলি গান্ধীজ্বর এই নিছক প্রাকটিক্যাল উপদেশে কি কর্ণপাত করবে ? ওদের সাম্প্রতিক ক্রিয়াকলাপ দেখে তোমনে হয় না। অনাগত সাম্যবাদী রাষ্ট্রের প্রাক্-প্রতিভূ হিসাবে সোভিয়েট রাশিয়ার ওপর আমাদের যে ভরসা ছিলো সোভিয়েট তার যুদ্ধকালীন আচরণ দ্বারা সেই বিশ্বাসকে একেবারেই ধূলিসাৎ করে দিয়েছে। আমরা নাৎসী জার্মানীর বেলসেন শিবিরের নিষ্ঠুরতার কাহিনীতে আঁৎকে উঠি, ইংরাজের পররাষ্ট্রপীড়নের দৃষ্টাস্তে ক্ষিপ্ত হ'য়ে উঠি, আমেরিকার অর্থনৈতিক সাম্রাজ্যবাদের সাঁড়ালী আক্রমণের আশক্ষায় ত্রস্ত, কিন্তু রাশিয়ার নব সাম্রাজ্যবাদকে আমাদের ভয় নেই—যেন তা দেশে দেশে মুক্তির পতাকা বহন ক'রে নিয়ে আস্ছে! যেন দেশ থেকে দেশে সাম্রাজ্যবাদের প্রকৃতি ভিন্ন হ'তে বাধ্য! এ বিষয়ে কিছুমাত্র সন্দেহও যদি থেকে থাকে আর্থার কোয়েসলার আমাদের সেই সন্দেহ ভঞ্জন করেছেন। ভারে লোখায় সোভিয়েট রাশিয়া কর্ত্বক মুদ্ধকালে লিথুয়নিয়ার লোকাপদরণপর্যের যে বর্ণনা

পাই, অতঃপর আর দন্দেহ থাকে না ফালিনের রাশিয়া বিপ্লবকালীন মার্ক্সীয় আদর্শ থেকে সম্পূর্ণ এষ্ট হ'রে পরেছে, তার অধঃপতনের প্রক্রিয়া আজ সম্পূর্ণ।

মার্সীয় নীতিই হোক্ আর অমার্সীয় নীতিই হোক, হিংসার আদর্শকে যদি একবার অভিসূক্ষ স্রোতেও প্রশ্রায় দেওরা যায় তা হ'লে তার ক্রিয়ায় আন্তে আন্তে বিভিন্নমুখী প্রচেষ্টাগুলি দ্যিত হ'য়ে পড়ে এবং কালক্রমে তা সমগ্র আন্দোলনের গতিকেই ব্যাহত করে। সোভিয়েট রাশিয়া চোখে মহৎ স্বপ্ন নিয়েই হয়ত রাষ্ট্রসংগঠনের কাজে নেমেছিলো, কিন্তু নিজের আচরিত হিংসা ও কূটনীতির চাপে আজ কোথার এসে সে দাঁটিয়েছে ! অবশ্য তার একার দোবে এটা ঘটে নি, ইংরেজের কূটনীতিও এজন্যে কম দায়ী নয়। কূটনীতি সম্পর্কেইংরেজের কার্যকলাপ কিছু উল্লেখ না করাই ভালো। কিন্তু দেখে তুংখ হয় যে গান্ধীজি-প্রদর্শিত পথে ইউরোপীয় রাষ্ট্রের বিবর্তন না হ'য়ে পুরাতন পথেই তার পরিক্রমায় চল্ছে—ইউরোপের রাষ্ট্রধুরন্ধরদের মধ্যে বাঁধা পথ মাড়ানোর প্রবৃত্তি মজ্জাগত, পাঁচিশ বৎসরের ব্যবধানে তুই তুইটি সর্ব প্রাসী যুদ্ধের শিক্ষাও তাঁদের চেতনাক্লুরণের পক্ষে যথেষ্ট হ'লো না। আজ আবার আমেরিকা এদে এই আজ্ববিধ্বংসী শোষণের প্রক্রিয়ায় হাত মিলিয়েছে। চীনদেশে তার সৃক্ষ্ অন্ত্রপ্রবেশের নীতিতে ইউরোপীয় ডঙ-এর শোষণেরই এক নূতন রূপ আজ

বিদেশের দৃষ্টাস্ত থাক্। এবারে অমরা ভারতের সাম্প্রতিক জীবনের এমন একটি ঘটনার উল্লেখ করবো আধুনিক ইতিহাসে যার তুলনা নেই—আমরা কলকাতার ১৬ই আগস্ট ও তৎপরবর্তী চারদিনের ঘটনার কথা বল্ছি। এই একটিমাত্র ঘটনা, যার আলোকে আমাদের সমস্ত রাজনৈতিক কার্যক্রম আবার নৃতন ক'রে পুননির্ধারণ করা উচিত কিনা সেই বিচারের প্রয়োজন হ'য়ে পড়েছে। অনেকেই অনেকভাবে এই শোচনীয় ট্রাজিডির ব্যাখ্যা করেছেন, কিন্তু এই সম্পর্কে গান্ধীজি প্রথম বিবৃতিতে যে মূল্যবান কথাক্মটি বলেছেন তার তাৎপর্য সকলের হাদয়ক্সম হয়েছে ব'লে মনে হয় না, হ'লে আমাদের সংবাদপত্রসমূহের রচনা ও বিবৃতি অঞ্চদিকে মোড় নিতো।

গান্ধীজি বলেছেন, কিছুকাল যাবৎই কল্কাতা হাঙ্গামার ক্ষেত্রে কুখ্যাতি অর্জন করেছে।
এইটি যে তিনি বিগত নভেম্বর ও কেব্রুয়ারী মাসের আজাদ হিন্দ ফৌজ-এর বন্দীমৃক্তিসম্পর্কিত
হাঙ্গামাকে মনে করেই বলেছেন তাতে আর সন্দেহ থাকে না। যেই ছটি আন্দোলনকে
আমরা সাত্রাজ্যবাদবিরোধী সকল আন্দোলনের চরম দৃটাস্ত কল্পনা ক'রে আত্মপ্রসাদ অনুভব
করছি কল্কাতার ১৬ই আগস্তের সাম্প্রদায়িক হাঙ্গামার প্রসঙ্গে তাদের উল্লেখ তিনি কেন
করলেন ? গান্ধীজি কোন কথাই নির্থক ব্যবহার করেন না; তাঁর প্রভিটি কথা
অভিপ্রায়মূলক। স্বতরাং এই সম্পর্কেরও তাৎপর্য আছে।

নভেম্বর ও ফেব্রুমায়ীতে ছাত্ররা প্রচণ্ড উত্তেজনার মুখে যে অতুলনীয় সংযম ও মুত্যুঞ্জয় শৌর্ষের পরিচয় দিয়েছে তার প্রশংসা করেও বলা যায়, শেষ পর্যন্ত সেই আন্দোলনের গভি সম্পূর্ণ অহিংস থাকে নি। অবশ্য, ছাত্রদের প্রতি অহেতৃক গুলীচালনার প্রতিবাদেই যে উপযুক্ত নেতৃত্ববিরহিত বল্লাহীন জনতা প্রতিশোধ নিতে চেয়েছিলো তাতে অবশ্য কোন সন্দেহই নেই, কিন্তু একবার হিংসার প্রক্রিয়াকে প্রশ্রেষ দিলে তা যে কোথায় গিয়ে দাঁড়াবে তা আগেভাগে কেউ বলতে পারে না। লরী পোড়ানো বা নিরপরাধ নিগ্রো চালককে লাঞ্ছিত করার মধ্যে দিয়ে যে অনিয়ন্ত্রিত অগ্ন্যংপাতের স্থুক্, তাই যে শেষ পর্য্যন্ত দাবানলের আকারে পারস্পরিক সম্ভাবের ভিত্তির উপর রচিত কল্কাতার হিন্দুমুসলমানের মিলিত জীবনকে এক দমকে গ্রাস করতে আসেনি একথা কে বলবে ? যে ঘূণা ও হিংসাচরণ একদিন সাম্রাজ্যবাদের বিরুদ্ধে প্রযুক্ত হয়েছিলো, আরেকদিন অন্য উপলক্ষে, সম্পূর্ণ ভিন্ন পরিস্থিতিতে, তাই যে পর-স্পারের হননকার্যে প্রযুক্ত হয় নি এ কথা কি জোর ক'রে বলা যায় ? হিংদার স্বভাবই এই যে তা শনৈঃ শনৈঃ বেডে চলে এবং তার গতিপথ আগেথেকে নির্দেশ করা যায় না। মনে হয় কল্কাতার সম্প্রতিক মারণলীলার প্রদক্ষে পূর্বেক্তি হাঙ্গামাগুলির নন্দীর উল্লেখ করে গান্ধীন্দি এই কথাই বোঝাতে চেয়েছেন যে হিংসাচরণ, তা যতো ভাষসঙ্গত অভিপ্রায় নিয়ে স্থক হোক না কেন, পরিণামে নিজের গায়ে এসেই লাগে। সামান্ত চৌরীচেরার উপলক্ষে অসহযোগ আন্দোলন স্থগিত রেখেছিলেন ব'লে যারা গান্ধীজির সমালোচনা করেন তাঁরা ভৎপ্রবর্তিত অহিংস সংগ্রামের টেকনিক সম্পূর্ণ আয়ত্ত করেছেন ব'লে মনে হয় না।

কিন্তু গান্ধীজির উপরোক্ত বিবৃতিতে ভারতীয় ষ্টালিনপন্থীর। বড়ো ক্ষুক্ক হয়েছেন। 'স্বাধীনতা-র ঘটনা ও রটনা' স্তস্তে এই নিয়ে আক্ষেপ ক'রে 'দেশাভিমানী' লিখেছেন, সাম্রাজ্যানিবরোধী যুক্তফান্টের সংগ্রাম আর সাম্প্রদায়িক, সংগ্রামকে এক নিঃখাসে উচ্চারণ করে গান্ধীজি স্বাধীনতাসংগ্রামের প্রতি অবিচার করেছেন। কারণ যখন দেখি রসিদ আলি দিবসে তাঁরাই সংগ্রামের পুরোভাগে ছিলেন তখন তাঁদের এই আক্ষেপের কারণ বুঝ্তে পারি, কিন্তু জনতার অনিয়ন্ত্রিত আচরণের দায়িত্ব না নিয়ে শুধু সেই জনবিক্ষোভের কৃতিত্বটুকু দানী করার মধ্যে দেশপ্রীতির 'অভিমান'টুকুই প্রকাশ পার, সত্যিকার দেশপ্রীতি প্রকাশ পায় না, এইটুকুই আমাদের বক্তব্য।

চারিদিকে যখন হানাহানি কাম্ডাকাম্ডি দরকষাক্ষির আর অন্ত নেই, যখন পৃথিবীর বাডাস প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য হিংদার বিষনিঃখাসে ভারী, তখন গান্ধীজির কাছে এলে মনে হয়, না, এখনও সভ্যতার স্থানিচিত বিনাশ সম্পর্কে নিঃসংশয় হওয়ার কারণ ঘটেনি; অই একটিমাত্র ক্ষীপদেহ কটিবাসসম্বল মাসুষ যেন নিজের মধ্যে সমস্ত মহত্তর মানবিক বৃত্তিভাকি ধারণ ক'রে রয়েছেন এবং সম্ভাব্য সর্বপ্রকার পাশ্ব আক্রমণ থেকে সভ্যতাকে আগতে বেড়াচ্ছেন। যে যুগে স্বার্থপরতাটাই বিধি, পরস্পরকে আঘাত করাটাই শোর্য, কূটচক্রিতা ধর্মের পদে উরীত, আচরণে ও বাক্যে ঔজত্য প্রদর্শন ব্যক্তিত্বের পরিচায়ক, পরের জ্বনিষ্ট না ক'রে নিজ্জিয় থাকা নিজীব ও নিরীহের লক্ষণ, সেইযুগে গান্ধীজির নিঃস্বার্থ পরহিতব্রত, শক্রমিত্রনির্বিশেষে সকলের প্রতি বিনয়ন্ত্র ব্যবহার, স্বাভাবিক সৌজ্জ্য ও সারলা, ও সর্বোপরি সত্য ও অহিংসার বাণী এই আশাই মনে সঞ্চারিত করে যে আণবিক বোমার অভ্যুদয় সত্ত্বেও পৃথিবীর ভবিষ্যুৎ সম্পর্কে মারাত্মক আশঙ্কা শেষ পর্যন্ত হয়ত সত্যে পরিণত নাও হ'তে পারে। চারিদিককার ঘোর তমিস্রার মধ্যে একটিমাত্র আলোর রেখা আজ দেখ্তে পাচ্ছি—সেই আলোর রেখা গান্ধীজি।

গান্ধীজ্ঞর অন্ট্যপপ্ততিতম জন্মোংসব উপলক্ষে পৃথিবীর বিভিন্ন দেশ, প্রতিষ্ঠান ও ব্যক্তি তাঁকে যে উচ্ছুদিত অভিনন্দন জানিয়েছেন তার ভেতর আমেরিকান মেথডিষ্ট মিশনের বিশপ এডুইন এবং লী-র অভিনন্দনটি এই দিক থেকে বিশেষ তাংপর্যময়। তিনি বলেছেন : "Mahatma Gandhi unquestionably reached into the air and pulled down for our use great ideas and ideals." অর্থাৎ, "মহাত্মা গান্ধী অবধারিতভাবে শৃণ্যমার্গে উঠে আমাদের জন্ম মহৎ ভাব ও আদর্শসকল আহরণ ক'রে নিয়ে এসেছেন।" বিশপের মুখের কথা, হয়ত "শৃণ্যমার্গ" কথাটার আধ্যাত্মিক উর্ধ্বিহারের কথাই বলা হয়েছে, কিন্তু আধ্যাত্মিক প্রশ্ন হেড়ে দিলেও, নিছক আক্ষরিক অর্থেও অই কথা কত না সত্য। পৃথিবীর সামুষ আজ কাদায় গড়াগড়ি বাচ্ছে, দেই পশ্চ.দ্পটে গান্ধীজির অভিপ্রায় ও সাধনাকে শৃণ্যমার্গবিহারের সহিতই মাত্র তুলনা করা চলে।

গান্ধীজির অহিংসার মূলকথা হ'লো প্রেম। প্রেম থেকে আসে সহজ আচরণ, স্বভঃফূর্তি ও নিঃশঙ্কতা। ঘূণার প্রকৃতি তার বিপরীত। সর্বপ্রকার ভীরুতার উদ্ভব ঘূণার থেকেই ("Non-violence, springs from love, cowardice from hate"—গান্ধীজি)। গান্ধীজির শ্রেণীসমন্বয়ের আদর্শ কারও কারও কাছে অপ্রীতিকর এই যুক্তিতে যে এতে ক'রে ধনিক ও জমিদারতন্ত্রের পোষকতা করা হচ্ছে। কিন্তু তাঁর মতামতের সঙ্গে অন্তরঙ্গ পরিচর থাক্লে আর এই ভুল করার আশক্ষ। থাকে না। গান্ধীজির চোখে শ্রেণীসমন্বর অর্থ ধনী ও নিধনের স্বার্থের স্থসমঞ্জস সঙ্গতি; একের দ্বারা অপবের প্রভাবিত হওয়া নয়। সনাতন মাক্সবািদীদের ন্যায় তিনি হয়ত শ্রেণীদ্বশ্বের নীতিতে বিশ্বাস করেন না, কিন্তু ক্ষেত্রবিশেষে তাঁর যুদ্ধোপায়গুলির মধ্যে শ্রেণীসংঘর্ষেরও স্থান আছে। তবে মার্ক্সীয় শ্রেণীসংঘর্ষ থেকে গান্ধীজিপ্রবর্তিত শ্রেণীসংঘর্ষর তঙ্গাৎ এই যে তাতে বলপ্রয়োগের অবকাশ নেই; পরস্পরের প্রতি অকারণ শত্রুতাস্থি না ক'রে, যতোদুর সন্তব্ উত্তেজনা ক্মিয়ে, শান্তিপূর্ণ আবহাওয়ার মধ্যে আলাপ আলোচনা চালিয়ে অনেক জটিল

ব্যাপার মীমাংসা করা যায়, গান্ধীজি এটা মানেন। সর্বোপরি, তিনি হৃদয়ের রূপান্তরে বিশ্বাসী। তাই, মান্তবের সম্পর্ক নিরূপণে তিনি মাত্র ভালোবাসার প্রভাবই মানেন, জবরদন্তির নয়। জবরদন্তি তাঁর স্বীয় অভিপ্রায়সাধনে প্রযুক্ত হ'লেও তিনি তা সমর্থন করতে প্রস্তুত নন।

নীতি হিসাবে গান্ধীজির অহিংস কার্যক্রম স্বীকার করা যতো সহজ, আচরণে প্রমাণ করা ততো সহজ নয়। তা সত্ত্বেও বল্বো, পৃথিবীর মৃ্ক্তির এ ভিন্ন আর অন্য কোন পথই বোধ হয় থোলা নেই।

### প্রমীলার বিয়ে

#### অমিয়ভূষণ মজুমদার

প্রমীলার বিয়ে হয়েছে গত সপ্তাহের বৃহস্পতিবারে; সেদিন বৈশাখী নির্মেঘ আকাশে ত্রয়োদশীর চাঁদ ছিল।

প্রমীলা ধনীর মেয়ে, কলেজে পড়েছে, গায়ের রং ছুধে-আলতা নয়, নাক বা চোধ নয় বলবার মতো বিশিষ্ট কিছু, তবু তাকে অরূপা বললে মিথ্যা বলা হয়। এ সঙ্কেও (তার বন্ধুদের চোঝে) বিয়েটা নেহাৎ দাল-ভাতের মতো হয়েছে। তুপক্ষ থেকে আলাপ আলোচনা হয়েছে অন্তত তু'পাঁচ মাস, তবে সে আলাপের মধ্যে প্রমীলা বা তার সাথে জুড়ে দেয়া গো বেচারা এই ভদ্লোকটির কোন অংশ ছিল না।

গত রাত্রিতেও প্রমীলার ভালো ঘুম হয়নি। কলেজে-পড়া মেয়ে হলেও প্রমীলা রাত জেগে কোনদিন পড়া করে নি, কাজেই কোন রাত্রিতে ঘুম না হলে তার কাছে সে রাত্রিটি বিশিষ্ট হয়ে থাকে, অনেকদিন মনে করে রাখবার মতো; সেই কথাই বলছি।

করেকদিন আগে আর একটি রাত্রিতেও দে ঘুমাতে পারে নি, দেদিন বাসর ছিল। সব মেয়ের মতো তার স্নায়গুলি উঁচু পর্দার চড়ান সেতারের মতো ছেঁড়া-ছেঁড়া হয়েছিল। তার উপরে ছিল ফুলের গন্ধ আর বৈশাখী গরম। মাখন নামে এ বাড়ীর যে ছেলেটির সাথে বিয়ে হয়েছে তার নিমন্ত্রিতরা সবাই বিদায় নিলে অনেক রাত্রিতে সে ঘরের দরজায় এসে প্রমীলাকে পেরে নেমে গেল। এতক্ষণ এই উৎসবের আয়োজনের অশ্বতম যোগানদার

হিসাবে তার অংশ মতো দে কাজ করে যাচ্ছিল, এবার সে ব্যাপারটার নিগৃঢ় অর্থ ব্রুতে পারল বোধ হয়। এতক্ষণ সে ভাবেনি, বস্তুত ও জিনিষটা তার চিরদিনই কম। এ বাড়ীর অলিখিত প্রথা অমুসারে যে কোন কাজে যেমন সকলের সন্মিলিত প্রয়াস থাকে এ ব্যাপারটিতে তার টোপর পরে বসাকেও তেমনি সহজ্ঞ করে সে নিয়েছিল। ঘরের দরজায় এসে সজ্জিত পালক্ষ, লজ্জিতা বধুকে দেখে লজ্জায় সে বোকা ব'নে গেল।

ষেন কিছু দরকার এই মনে করে দে বল্ল,—এই বৌদি, শোন, শোন, ভোয়ালেটা কোথায়, হাত পুছতে হবে।

উঠানের ছত্রাকারে ছড়ান এঁটো পাতার পাশ দিয়ে, বারান্দায় ঝুলান লাল হয়ে আসা ডে লাইটের তলা ঘেঁদে হলুদ ও মশলা মাথা শাড়ী পড়া মেয়েটা তুদ্দাড় করে পালিয়ে গেল রানা ঘরের দরজায় তালা ঝুলিয়ে।

মাখন পুনরপি বললে—ও বৌদি, শোন, শোন, এক গ্রাস জল। প্রত্যুত্তরে ঝনাৎ করে কোণের ঘরটার দরজা বন্ধ হয়ে গেল এবং বন্ধ দরজার পিছন থেকে খিল্ থিল্ করে অজ্ঞত্য হাসি উপচে পড়ল।

উৎসবের রাত্রিতে এত তাড়াতাড়ি (মাথন নোতুন পাওয়া ঘড়িতে দেখলৈ রাত ছটো বাজে) এমন আরামপ্রদ নিস্তর্ধতা আনতে তার পেছনে পরিকল্পনা থাকা দরকার; এই রকম একটা বোধ হল মাখনের—যড়যন্ত্রটা বৌদির। কিছু করবার ছিল না। আত্মীর-স্বছনে ঠাসা ঘরগুলির সব ক'টির দরজা বন্ধ। রান্নাঘরে মস্ত একটা তালা ঝুলছে। উঠোনের মাটির গ্লাসগুলি মেজে তে! জল খাওয়া যায় না যেন সে জন্তেই মাখন কলতলার দিকে রওনা দিল।

মাখন যখন ফিরে এল তখন তার সারা গা ভিজে, চুল দিয়ে ফোটা ফোটা জল বারছে। ঘুরে এসে আবার সে ফিরে যাচিছল—এ যা, জল খেয়ে এলাম না।

তথন প্রমীলা উঠল। অন্ত কেউ হলে সে বলত কি বোকা, কি নার্ভাস, কিন্তু সে নিজেও তথন কি করা উচিৎ, কি কথাটা বলা উচিৎ এ বুঝতে পারছিল না, কাজেই মাথনের কাজ ও কথার সমালোচনা করতে পারল না মনে মনেও; বললে—জল ঘরে আছে, তোয়ালেও আছে; দেব !

—তা হ'লে তো ভালোই হয়।

প্রমীলা ভোষালে দিয়েছিল, জল গড়িয়ে দিয়েছিল।

কিছুক্ষণ পরে মাখন ঘুমিয়ে পড়েছিল, আর প্রমীলা জেগেছিল। রজনীগন্ধার প্রথম কলন এত কোথা থেকে সংগ্রহ হল এই ভাবতে ভাবতে ভোরের দিকে যখন চোখ বুঁজে এসেছিল থিল্ থিল্ হাসির শক্ষে ধরমর করে ইঠে দরজা খুলে প্রমীলা বেরিয়ে এসেছিল। কালও তেমন ঘুম হয়নি প্রমীলার, কিন্তু ফুলের গন্ধে নয়, মাধনের সারিধ্যের জন্ত নয়, ভাবতে ভাবতে ঘুম হল না। বাদরের পরের দিন সকালের ব্যাপারগুলিতে এই ঘুম না হওয়ার অকুর ছিল। প্রমীলার মনে আছে সব।

যার খিল থিল করে উপচে পড়া হাসিতে তার যুম ভেঙেছিল তাকে অবলম্বন করেই দিনের আলোর সে এ বাড়ীর প্রাঙ্গনে পা বাড়ল। গত রাত্রিতে হলুদ ও মশলা মাখা যে শাড়ীখানা পরে এ বোটি সব কাজে হাত মিশিয়ে ঘুরে বেড়াচ্ছিল আজ সেখানা পরণে নেই বটে, মুখের একপাশে নাকের কোলে হলুদের দাগ এখনও লেগে আছে। তার পিছন পিছন কলতলার যেতে যেতে প্রমীলার আগ্রহ হল বাড়ীটার সাথে পরিচয় করতে।

কলতলার সাথে লাগোয়া ঘরখানি সে আন্দাজেই ঠিক করে নিল—সেটা রামা ঘর। কয়লার ধোঁয়া, কয়েকটি শিশুর হাসি-কায়া ও খাওয়ার কথা গুনতে গুনতে তার মনে হল,—উনানের পাশে বর্ষিয়সী একজন সকালের তুধ জ্বাল দিতে বসেছে, শিশু ক'টি তাকে ঘিরে ছোট ছোট পিড়িতে ছোট ছোট বাটি হাতে কোলাহল করছে। প্রমীলা শিশুদের ভালোবাসে—এ বাড়ীতে যেন সে দ্বিতীয় অবলম্বন খুঁজে পেল।

গায়ে জল ঢালতে ঢালতে প্রমীলা ব্ঝালে,—রান্নাঘরে কিশোর বয়ক্ষ কারা এসে চুকল ছু'তিনজন। কিশোরদের সে শিশুদের চাইতে ভালোবাসে; এরা যদি তার দেওর হয় তবে খুবই ভালো হবে। প্রমীলার ভালো লাগতে লাগল সকালবেলাটা। ওরা কি নিম্নে খুব হৈ রৈ ক'রে আলাপ করছে; প্রমীলা কানখাড়া করে শুনতে লাগল, কথার মাথামুণ্ডু সে বুঝাতে পারলনা, তবু শুনতে লাগল।

একজন বললে—আসবেনা কে বলেছে?

ছোট একজন উত্তর করলে—চিঠি লিখেছে।

- —তা লিখুক, অমন কড়া কথা ও লেখে, শেষ পর্যান্ত কড়া হ'য়ে থাকতে পারে না কোনদিন। আসবে দেখে নিস।
  - —আমার বিশ্বাস হয় না।
  - —তবে তুই থাক, যাস নে। আমি ষ্টেশনে চললাম, কই চা হয়েছে নাকি দাও।

ভারি মিষ্টি এদের গলা। প্রমীলার নিজের ছোট ভাইদের মতো তরল খুসিতে ভরা। কাপড় পালটাতে পালটাতে প্রমীলা ওদের কথার দিকে কান পেতে রইল।

আবার ওরা কথা বলছে, চা বোধ হয় পেয়েছে। কে একজন বর্ষিয়সী বললেন,— আত তাড়াভাড়ি খাচ্ছিস কেন ?

প্রথম কিশোর বললে—বাহ্, সতের মিনিট বাকি আছে ট্রেন আসতে, বেতে অস্তত্ত পুনর মিনিটতো লাগবে। বিভীয় কিশোরটি বললে—রোজ বলি হুধটা আগে জ্বাল দিতে তা নয় আগে চা করবে। বর্ষিয়সী বললেন—হুধ তো দিয়েছি তোকে।

- —দিয়েছ তো, এত গ্রম খাওয়া যায় 📍
- প্রথম কিশোর বলল—তাড়াতাড়ি করছিদ কেন ? তুইতো ষ্টেশনে যাবি না।
- —যাব না কেন, শুনি ?
- —তুই তো বললি আদবে না।

প্রমীলা হেসে কেলল ওদের কথা শুনে। হাসি মুখে চোখ তুলে দেখল ঘেরার ওপাশে দাঁড়িয়ে সেই বৌটি আকাশের দিকে তাকিয়ে আছে। মুখের ভাব বোঝা গেল না, মনে হ'ল সেও শুনছে ওদের কথা, দৃষ্টিতে বেন তুঃথ মেশান আছে তবে ওটাই তার স্বাভাবিক হ'তে পারে।

স্থার একটা গলার স্বর শোনা গেল রান্নাঘরে, প্রমীলার বুকের গোড়াটা টল্মল্ ক'রে উঠল। মাখন বললে—পিরিচথানা দাও।

- —ভোরও তাড়াতাডি নাকি <u>?</u>
- —ভাড়াভাড়ি আবার কি!
- —তবে ভালো হ'য়ে বস, হালুয়াটা নামাই। কাল রাত্রিতে খাস নি কিছু।
- —ঘুরে এদে খাব।
- —ভোদের সবই অভূত। ত্তেশনে যাবি বুঝি ?

নিস্পৃহ হবার ভান ক'রে মাখন বললে,—যাই একবার, আসেই যদি ভাববে বিয়ে ক'রে মাখনটা বোকা হ'য়েছে।

ধুপ্ ধুপ্ করে হুটো শব্দ হ'ল, প্রামীলা বুঝলে কিশোর হুটি তপ্ত চা ও হুধ কোন রক্ষে গিলে চৌকাট থেকে ঝাঁপ খেয়ে উঠানে পড়ে ষ্টেশনের দিকে ছুটল। পিরিচে ক'রে চা জুড়িয়ে খেয়ে মাখনও বেড়িয়ে গেল। কোন এক বিলেতি গল্পে প্রমীলা পড়েছিল, খুদি হওয়াটা বাহিরের জিনিসের উপর নির্ভর করে না, খুদি হওয়া মনের একটা ক্ষমতা। প্রমীলার মনে হ'ল এরা সকলেই খুদি হতে পারে সামান্সকে অবলম্বন ক'রে। ভালো লাগল প্রমীলার।

নোতুন জায়গায় গেলে, নোতুন কাজ হাতে নিলে মানুষ নোতুন অভিজ্ঞতাকে প্রত্যাশা করে। বিয়েটার চাইতে নোতুন কিছু নেই,—বিয়ের আগের জীবন থেকে মেরেরা শিকড়গুদ্ধ উঠে আসে যেন নোতুন জমিতে, কাজেই নোতুন আবহাওয়ায় তার বাধ-বাধ ঠেকলেও নোতুনজুটুকুকে সে প্রতীক্ষা করে। অভিনবস্থলি প্রথম শীতের আমেজের মতো শিরশিরে সোহাগে জর্ম গুঠে।

স্নান সেরে শৃশুর-শাশুরীকে প্রণাম করে প্রমীলা ঘরে ফিরে এল তার গাইড স্বরূপ বৌটির সাথে। কিছুক্ষণ পরে বৌটি এল, হাতে একবাটি তপ্ত তুধ। প্রমীলাকে বললে— খাও।

চায়ের জন্ম প্রমীলার মন টলছিল, কিন্তু আজ সে কথাটা বলতে তার সঙ্কোচ হল বললে—তুপ আমি খাইনে।

—চা খাও বৃঝি, আচ্ছা নিয়ে আসি, তুধটুকু খেয়ে নাও।

প্রমীলা জীবনে যা করেনি, হাসি মুখে তা করলে; মুখে ছধের স্বাদ পাচ্ছিল কিনা বোঝা গেল না, তার মুখ দেখে বোঝা গেল কৌতৃক ও কৌতৃহলের স্বাদ পাচ্ছে।

তুধের বাটি নামিয়ে রেখে প্রমীলা মুখ তুলে দেখলে বোটি হাসছে। খুনি হরে প্রমীলা বললে,—তোমরাও সবাই খাও, অনিচ্ছাতেও খাও ?

বৌটি বলল—ঠিক ধরতে পেরেছ, এখন অভ্যাস হ'য়ে এমেছে।

প্রমীলার ধারণা হ'ল এ বাড়ীর কারো হুকুমে এ কাঞ্চটি হ'য়ে থাকে। সামাশ্য ব্যাপার তবু অনুভব করবার মতো। প্রমীলা বিষের আগের দিনও কল্পনা করতে পারেনি আহার বিষয়টিতে তার মতো মেয়ের রুচির উপরে আর কারো ছায়া পড়তে পারে, কিন্তু আজ ছায়া পড়ল। বিষের আগে প্রমীলা হয়তো কঠিন নিঃশব্দ হাসির আড়ালে সরে যেত, আজ এই চাপিয়ে-দেয়া অন্যের রুচি সে যেন উপভোগ করল। সে এ বাড়ীর একজন হয়ে গেছে নতুবা হুকুমটি তার'পরে চলবে কেন। প্রমীলার ভালো লাগল, একটু শ্রহ্মা হ'ল যেন হুকুমদেবার মতো লোকটির 'পরে। বললে—থাক গে, চা আর খাবনা।

একটুক্ষণ পরে প্রামীলা বললে—কে আদবে আজ ? (কথাটি সে বলতে কুণ্ঠা বোধ করল, কিন্তু কিছুক্ষণের মধ্যেই সে বুঝতে পেরেছে, গ্রামের মেয়ের মতো সরল ও সঙ্কৃচিতা এ বৌটিকে প্রশ্ন না করলে কিছুর সাথেই সে পরিচয় করিয়ে দেবেনা, সব বলাও যায় একে।)

— ওরা অমনি করে। কে আসবে-কে জানে।

প্রমীলার মনে হল শুনে বোটি যেন উদাসীন প্রকৃতির। তার বলতে ইচ্ছা হল,—
শুধু ছেলে মানুষরাই তো নয়, মাখনও যখন এতটা উৎসাহ নিয়ে ষ্টেশনে গেল তখন যে
আসবে সে তো অন্তত প্রিয়ন্তন বটে।

প্রমীলার কৌতুহল বেড়ে রইল আগস্তুকটির সম্বন্ধে।

শশুর খেতে বসেছেন, প্রমীলা তার গাইতের পেছনে রায়া ঘরে থেরে বসল। ঘোমটার আড়াল থেকে প্রমীলা এবার শশুরকে দেখতে পেল। গন্তীর প্রকাণ্ড চেহারা, যেমন মর্য্যাদাবান লোকের হয়ে থাকে, সম্ভ্রম আকৃষ্ট করবার মতো দৃষ্টি। প্রমীলার প্রগলভতাটুকু সম্ভ্রমে গুঁটিয়ে রইল। কিছুক্ষণ পরে গলার স্থারে, কথায় কিন্তু প্রমীলার মনে হল বাবাকে

যেমন আব্দার করে কথা বলা যায়, তেমনি বলা যাবে এঁকে। প্রমীলার মনে হল সার্থক বিয়ে হয়েছে তার।

শ্বশুর বললেন-এমন দিনেও পরিকার শাড়ী পাওনি, মা ?

প্রমীলার গাইড তার আধময়লা মোটা শাড়ীটা নিয়ে সঙ্কৃচিত হয়ে উঠল।

শশুর আবার বললেন—তুমি যদি এমন পরে থাক ভোমার ছোটজারা ভাববে বৌদের বড় কফ্ট এ বাড়ীতে।

গাইড থিল থিল করে হাসতে হাসতে বলল,—তা যদি হয়, বাবা, আমি এখনই শাড়ী পালটে আসছি।

শশুর বললেন,—তা তুমি পর যা ইচ্ছা হয়। শাশুরীর কাছ থেকে হলুদ মাণার একটিনি করছ বড়গিন্নী একদিন হবে বলে, সেজন্তো কিন্তু ছোট ছোট জাদের শিখিও না।

প্রমীলার দিকে ফিরে বললেন,—এটি আমার বড় মা। ওর বাপ-মা ওকে কেবল পুতৃলের জ্বর হ'লে মাথায় জলপটি দিতে শিথিয়েছে আর থিল খিল করে হাদতে। সংসারী হ'তে ও পারবে না। এখনও ঝোলের কড়ায় আঁচল পড়ে যায় খুলে, রাঁধতে বদলে, কড়ার কালি কপালে অবধি লেগে যায়।

গাইড হাসিমুখে বলল,—কপালে লাগে নি, বাবা।

প্রমীলা মনে মনে বলল,—নাকে যে লাগে তা আমি নিজেও দেখেছি।

শশুরের খাওয়া প্রায় হয়ে হ'য়ে এসেছে, পায়ের শব্দ করতে করতে কিশোর ছটি ফিরে এল। রোদে মুখ শুকিয়ে উঠেছে।

- —এতক্ষণ কোথায় ছিলি তোরা,—শাশুরী বললেন,—গাড়ীতো কোন সকালে চলে গেছে।
- —দেখনা, গাড়ী চলে গেল, জামি বললাম আসবে না, ছোড়দা বলল পরের গাড়ীটা দেখে যাই, যদি কিছু কেনা কাটা করতে যেয়ে এটা ধরতে না পেরে থাকে।

ছোড়দা বললে,—ভোকে ভো আমি থাকতে বলিনি, চলে এলেই পারতিস।

- —রোদ মাথায় ক'রে কারোই বসে থাকবার দরকার ছিল না; সে তো লিখেছে আসবে না।—শাশুরী বললেন।
  - —বাহ ! বাবা যে বললেন আসতে পারে—একজন কিশোর প্রতিবাদ করল।
  - —সত্যি আসবে না কে ভাবতে পেরেছিল,—শশুর বললেন,—আসা উচিৎ ছিল।
  - —হয়তো ছুটি পায়নি।

শশুর উঠে দাঁড়িয়ে বললেন,—ছুটি সে পেত, আমাকে কণ্ট দেবার জন্মেই আসেনি। ব্যাপারটিতে সকলে অক্সমনক হয়ে পড়েছিল, শশুর আহার সম্পূর্ণ না করেই উঠে গেলেন। ওরা কেউ লক্ষ্য করল কিনা কে জানে, পাতের দিকে চোখ পড়তে প্রমীলা মনটায় বিষয়তা বোধ করলে। কে এই লোকটি যার আসবার কথা নিয়ে এরা সমারোহ করছে, জানবার জন্য তার কোতুহল হ'ল। ভাবতে যেয়ে তার মনে হল—কথা বলতে যেয়ে খণ্ডারের ঠোঁটের প্রান্থ তুটি বার কয়েক কেঁপে উঠেছিল।

সকলের আহারাদি শেষ হ'লে বাড়ী যথন তুপুরের জন্ম নিঃশব্দ হল তথন প্রমীলা ভাবল এবার তার বড়জা আসবে, কিন্তু সে যথন এলনা তথন প্রমীলা আশা করলে মাথন হয়তো আসবে। দেও যথন এল না প্রমীলার মনে হল তার ছোট ছোট দেওররাও আসতে পারত। একবার সে ভাবল যে লোকটির আসবার জন্ম এরা উদগ্রীব হয়েছিল সে না আসাতেই এরা মুসরে পড়েছে। নতুবা যার ফুলশ্য্যা হয়েছে কাল এমন একটা বৌকে একা সময় কাটাতে হয় না কোনকালে।

অনেকক্ষণ পরে গলার শব্দ লক্ষ্য করে প্রামীলা দেখলে তার ঘরটির ছায়ায় দাঁড়িয়ে মাথন আর তার বডজা আলাপ করছে।

মাখন বললে—তুমি যাও বরং, মাকে থামতে বল।

- —-আমার কথা কি শুনবেন। বরং প্রমীলাকে পাঠিয়ে দিলে তাঁরা অশুমনস্ক হতে পারতেন।
  - —ওসবের মধ্যে বাইরের লোককে নিয়ে কি হবে,—মুথ কাচুমাচু ক'রে বললে মাথন।

মাখনের বলবার ধরণে প্রমীলার হাসি পেল কিন্তু বড়জার সাথে শৃশুর শাশুরীর কাছে যেতে তার ইচ্ছা হ'ল, সত্যই যদি তার উপস্থিতিতে কিছু স্থবিধা হয়। বুদ্ধিমতী প্রমীলা ধারণা করতে পেরেছে বিষরটিতে নাটকীয় কিছু না থাকলেও তার শৃশুর শাশুরীর ছঃখ বা অভিমানটুকু সাধারণ ঘটনার চাইতে গভীর। তার নিজের বাড়ীতে এমনি কিছু হলে সে-ই অনেকদিন তার গুমোট কাটিয়ে উঠতে সাহাধ্য করে। প্রমীলার মনে হতে লাগল, ভালো গানের মাঝখানে কে কথা কয়ে উঠেছে।

নিভ্ত রাতের অন্তরে এ অবস্থায় তৃজনের কাছে তৃত্বন ছাড়া আর কিছু থাকে না।
তবু অন্য কথাই মনে হতে লাগল প্রমীলার। মাখনকে জিজ্ঞাদা করতে ইচ্ছা হল—কোথায়
কি গোলমাল হয়েছে, কেন সুর কেটে গেল। একটু উদ্থুদ্ করে নিজে থেকে দে মাখনের
দিকে কিরল। মাখন মশারীর ছাতের দিকে অন্ধকারে চেয়ে আছে, হয়তো ভাবছে।

প্রমীলা বলল,---আজ কার আসবার কথা ছিল, দাদার ?

—হাা। তুমি ঘুমাও নি ? ছুটি পায়নি তাই আসতে পারেনি মনে হচ্ছে।

প্রমীলার আর সাহস হ'ল না। একটু সঙ্কোচ বোধ হ'তে লাগল, এদের পারিবারিক ব্যাপার নিয়ে এখনই ভার কথা কওয়াটা সমীচিন কিনা বুঝে উঠতে পারল না, কিছুক্ষণ পরে মাখন বলল,—একটা কথা তোমায় বলি, দাদার মনের মতো হ'তে হবে তোমাকে, নইলে আমাদের সংসারের স্থার কেটে যাবে।

তারপরে মাখনও চুপ করল। গত রাত্রিতে মাখনও একবার প্রশ্ন করেছিল—তোমার নাম পূর্ণিমা না হ'য়ে প্রমীলা হ'ল কেন। আজ দারাদিন অফ্র কথার মাঝে মাঝে প্রমীলা একটা ছোট মিপ্তি উত্তর ভেবে রেখেছিল। কেউ প্রশ্ন করল না, কেউ উত্তর দিল না।

কিন্তু জানতে প্রমীলা পারল। প্রমীলা বিস্মিত হ'য়ে শুনল—(ছোট দেওরের কাছ থেকে নানা কথার ছলে পরের দিন তুপুরে আদায় করলে খবরটা )—যে ঘটনাটা তাকে ও তার বিয়ে নিয়ে। তার সাথে মাখনের বিয়ে হ'য়েছে ব'লেই ঘ্ণায় এ বাড়ীতে আসে নি তাদের বড়দা।

প্রমীলার বাবা কন্টাকট্র। টাকা তাঁর যথেষ্ট বছদিন থেকে, যুদ্ধের বাজারে অনেক বেড়েছে তা। পাকা ব্যবসাদার তিনি। সব কন্টাকটরদের মতোই তিনিও যুদ্ধের বাজারে কিছু কিছু ভেজাল চালিয়েছেন বৈকি, কিন্তু ব্যবসায় ওতো আছেই। আর ব্যবসায় মিথ্যাও থাকে। দোকানদার যদি বলে — চার পয়সা কিনেছি, ছ'পয়সায় ছেড়ে ছ্পয়সা লাভ করব; তাতে সত্য ভাষণ হয়, দোকানও উঠে যায়। এ বাড়ীর বড় ছেলেটি ব্যবসাদারদের, না ঘূণা করে না, পৃথক স্তরের মাসুষ মনে করে। তাদের বর্জন করতে হবে এমন কথা নেই, তাদের মাসুষের অধিকার থেকে বঞ্চিত করতে হবে এমন কথা নেই। অভিজাত রাজ্বংশীয় পুক্ষ সাধারণ একজন লোককেও অসম্মান ক'রে না, বরং তার আভিজাতাই তাকে বাধা দেবে, কিন্তু যতোই পরিচয় হ'ক ঐ সাধারণ লোকটির সাথে সথ্য হ'তে পারে না, বা আত্মীয়তা। ক্রচি ও অমুশীলনের ছস্তর ব্যবধান থাকবেই। এ বাড়ীর সাথে কোন ব্যবদাদার মবর্ণ হ'তে পারে না। এমীলার যেন অসবর্ণ বিয়ে হয়েছে। এ বাড়ীর বধু হ'য়ে এসে সে এদের সাংস্কৃতিক আভিজাতা কুয় করেছে। ব্যবসাদারের ছল-প্রবণ স্থল মন যেন এ বাড়ীর বিশুদ্ধতায় কালিমাখা হাত রেখেছে। অথচ রাজ্বাই ললতেন, অতি সাধারণ মধ্য শ্রেণীর লোক এরা। প্রমীলার বাবা ভেনলে—ছেলেমানুষি বলতেন, বলতেন—আর একটু বয়েস হ'ক।

অন্তকোন উপলক্ষে এসব শুনলে প্রমীলা বুঝিয়ে দেবার মতো সহিষ্ণু হ'য়ে বলত— টাকায় যেন ছলের মিথ্যার গন্ধ জড়িয়ে থাকে। কিন্তু পৃথিবীর বড় কাজ, ভালে। কাজ এসবই কি টাকা ছাড়া হয় ?

বিংশ শতাব্দীর পঞ্চম পালা এটা, করণাহীন জীবনযুদ্ধে মানুষ দিশেহারা হয়ে ছুটছে অর্থ ও ক্ষমতার লক্ষ্যে। এরা কি অশরীর, গত্যুগের স্বপ্ন মাত্র ? স্বপ্নের মানুষের অকলঙ্ক মন যেন এদের, শুনে রেখেছে পবিত্রতা ভালো, সত্য ভালো। জীবনে সেই শুভ অকলঙ্কতা ফুটিয়ে রাখতে চায়।

যে অম্পৃশ্য নয় ভাকে অম্পৃশ্য বললে সে অভিমান করে না, অপমান বোধও করে না।

প্রমীশা জানে তারা ও তার বংশের অতা স্বাই ব্যবদা করেন বলেই মারুষ হিসেবে তারা অঞাজের নয়, কাজেই অপমানিত বোধ দে করল না।

কিন্তু হেসে উড়িয়ে দেবার মতে। জোরও পেল না সে। লোকটি বুদ্ধিন্থন নয়, মতিচ্ছয় ক্ষেপাও নয়, নতুবা এ বাড়ীর এতগুলি লোক তার মতামত নিয়ে এমনতর মাথা ঘামাত না। মাধন অন্তত হেয়ে উড়িয়ে দিতে পারত। বরং পরম শ্রামা পোষণ ক'রে মাথন; প্রমীলার গত রাত্রির গভীর ভাবে বলা মাখনের কথা ক'টি মনে পড়ল। কিছুক্লণের জন্য প্রমীলার বেন সাধ হ'ল এদের পক্ষ থেকে ব্যাপারটিকে দেখতে। সত্যি যদি হয় এদের এই বস্তুনিরপেক্ষ মানসিক পবিত্রতা তা হ'লেও তার শক্তি কতটুকু, বিশ্বজগতের জনারণ্যের কোথায় মিশে ঘাবে এরা। প্রমীলা ভেবে কিনার। করতে পারল না। একবার হয়তো একটা মৃহুর্ত্তের জন্ম তার মনে হ'য়েছিল—কিন্তু দেতে। একটা কল্পনা;—পৃথিবীর কঠিন কালো অবিনশ্বর মাটির বুকে চুলের মতো একটা ফাটল থেকে একটা অভিক্ষণ অভিমৃত্ব নীল দিখা দেখা ঘাচেছ, হয়তো ঐ শিখা একদিন প্রবল আগ্রেয়গিরির রুক্তরপ নিয়ে ধরিত্রীকে ভেকে গড়বে, দেইদিনের প্রতীক্ষায় এ শিখা বাতাদের মুথে নিজ্তে নিভ্তে জলতে থাকবে।

কিন্তু এ যেন ছায়াবাজী দেখে মোহগ্রস্ত হয়ে থাকা, অপ্রাকৃত একটা কল্পনাকে কেন্দ্র করে নিজের ভেতরটাকে শুকিয়ে ভোলা। পরের দিন সকালে ঘুম থেকে উঠে প্রমীলার হাসি পেল। তুঃস্বপ্নের কুঠায় গলা শুকিয়ে উঠলে মান্ত্র্য যতই আর্ত্ত হ'ক দিনের আলোয় সে কুঠার কথা ভেবে বিচিত্র কাহিনীর মতো সেটাকে উপভোগ করে। প্রমীলা হেসে কেলে ভাবলে,—ছুটি না পেয়ে ভজলোক আসতে পারেনি। ছেলেমান্ত্র্য কি শুনতে, কি শুনে কি বলেছে। হারিয়ে যাওয়া মধুর পরিবেশটিকে ফিরে সে আবার ত্হাতে আঁকড়ে ধরল। বড়কাকে কলতলায় ধরে সে প্রশ্ন করলে—আমার ভাত্মর কবে আসচেন, ঠিক করে বলো তো, দিদি।

তার ধারণাই সত্য হ'তে চলল। সেদিন বেলা অনেকদ্র গড়িয়ে যাবার আগেই এ বাড়ীর বড় ছেলে এল। যাকে কোনদিন দেখেনি, যার কথা কেউ তাকে বলেনি এমন লোককে কল্পনা করা যায় না। কাল রাতের ঘুমের সাথে জড়িয়ে তবু প্রমীলা তাকে কল্পনায় আনবার চেষ্টা করেছিল। বারবার তার মনে হয়েছিল, ফরসা দৃঢ় একটা পুরুবের কথা, যার গলায় সাদা ওড়না, সাদা পৈতে; কোমল অথচ দৃঢ় কঠে সে যা বলেছে এ ৰাড়ীর স্বাই প্রাণপণে তাই করছে।

সাড়া পেয়ে উঠানে সবাই যখন কোলাহল করে উঠল তখন প্রমীলাও জানালার পাশে সারে ষেয়ে লুকিয়ে লুকিয়ে দেখল তাকে। ধরা পড়লে গর্হিত কাজ করেছে বলবে এ বুঝেও সে কোতৃহল চাপতে পারল না। কিন্তু তার কল্পনার সাথে কিছুমাত্র যদি মেলে। মাধনের মতোই চেহারা, গাল ছটো একটু শুকিয়ে যাওয়ায় চোখ ছটি একটু বড় হয়েছে এই যা। মাখনের চাইতে বরং একটু রোগা, বরং যেন সামনের দিকে মুয়ে পড়া, আধময়লা খাদির ধুতি পাঞ্জাবী পরা, ছেলেমামুষদের সাথে হর-হর কথা বলছে।

বাড়ীর গুমোট কোথায় কেটে গেল। আজ মাথনের গলা শোনা যাচছে। তার বিরাট বুকের জোরাল ফুসফুসের ভরাট শব্দ বাড়ীখানা কাঁপিয়ে দিচেছ;—শোন দাদা, শোন বৌদি····।

আজ সন্ধ্যায় প্রমীলা রান্না করতে বসেছে। হলুদের ছাপ লাগা শাড়ী পরা বৌটিকে নিয়ে শাশুরী উঠে পড়ে লেগেছেন, তার রুক্ষ চুলগুলি হয়তো বেণীতে গোছান যাচ্ছে না, তার আঙ্গুলের ভগায় জমে থাকা হলুদ আর মশলার দাগ হয়তো সাবান দিয়েও যাচ্ছে না। প্রমীলা উন্ধনের আগুনের দিকে চেয়ে চেয়ে হাসতে লাগল।

এমন কি মাখন একবার রাশ্লাঘরের দরজার এসে লুকিয়ে লুকিয়ে প্রমীলার সাথে কথা ক'য়ে গেল। ও পাশের ঘর-খানা থেকে কিশোরদের গলা শোনা ঘাচ্ছে,—ভারা বিশ্বের গল্প আজনদের টুকরা খবরগুলি বলছে। প্রমীলা ভাবলে আজ সে মাখনকে বলবে— একজনের নাম পূর্ণিমা না হয়ে প্রমীলা কেন হয়েছে।

রান্নাবান্ধা খাওয়া-দাওয়ার পাট চুকিয়ে প্রমীলা ঘরে এসে বদেছে। আকাশের একফালি চাঁদ উঠোনের ডানদিকে আমগাছটার পেছন থেকে খানিকটা আলো দিচ্ছে। ঝিরঝিরে একটা বাতাদ উঠেছে; মুকুলের গদ্ধ ছড়াচ্ছে গাছটা থেকে। বড়জা প্রমীলার ঘরে পান রেখে চলে গেল। আলোটা কমিয়ে প্রমীলা বিছানায় যেয়ে বদল। উঠানে পায়চারি করতে করতে মাখন আর তার দাদ। কথা বলছে।

একটু শুনে প্রমীলার মনে হল ওরা যেন বিয়ের কথা বলছে; মাথন বলছে আর তার দাদা চুপ করে শুনছেন।

কিছুক্ষণ পরে প্রমীলা শুনর্ভে পেল মাখন বলছে—আমি ওকে ভালোবেসে বিয়ে করেছি।

কথাটাকে জোরালো করবার চেষ্টায় একটা ঢোক গিলে মাথন আবার বলল— তোমার হয়তো মনে হবে কিছু একটা আড়াল করবার জন্ম আমি বলছি, কিন্তু তা নয়, সন্ত্যি আমি ভালোবেদে বিয়ে করেছি; যেন ও না হলে আমার চলত না।

পৃথিবীতে দব চাইতে মধুর,—মিথ্যা হলেও যা মধুর, দে কথাটি এমন আচমকা আঘাত দিতে পারে এ কে জানত ? প্রমীলা বিস্মিত হয়ে গেল। মাখন যদি অস্পষ্ট কঠে অসংলগ্ন ভাবে তার কানের কাছে মুখ নিম্নে বলত কথাগুলি অবিশাস্ত হলেও প্রমীলার কাছে দব চাইতে বড় দত্তা হত দেটা, আর মাখন এখন স্পষ্ট অকুঠ হয়ে বলছে তবু তার

মনে হল — এ মিথ্যা, এর চাইতে বড় মিথ্যা আর নেই। প্রমীলার মনে পড়ল এ বাড়ীর গুমোটের কথা, মনে হল তাকে এরা সবচুকু মন দিয়ে গ্রহণ করতে পারছে না। তারপরে দৃষ্টি আবিল হয়ে প্রমীলার ছুচোখ বেয়ে ধার। নেমে এল।

সেদিন রাত্রিতে প্রমীলার ঘুম হয়নি ভালো।



( পূর্ব প্রকাশিতের পর)

তুপুরে দেবিকার অন্য কাজ। সমাজসেবা।

এখানে একটা মহিলা-সমিতি আছে, দেবিকা তার এক্স-অফিসিও প্রেসিডেন্ট। তার অর্থ, নিজের নামের জ্বোরে নয়, স্বামীর চাকরির জোরে। যদি তাকে অর্চনা করে তার স্বামীর থেকে আদায় করতে পারে কখনো সরকারী চাঁদা। একট বা নেকনজর।

আগের কালেক্টরের বইর নাম ছিল বাণী। তথন সমিতির নাম ছিল বাণী-সমিতি। এখন দেবিকার নামে দেবী-সমিতি হয়েছে। স্বাইর ইচ্ছে এককালীন একটা মোটা চাঁদা দিয়ে এই নামটা দেবিকা পাকা করে গেঁথে দিয়ে যায় দেয়ালে। মেয়েদের দেবিঘটা চিরস্থায়ী করে রাখে। তারপরে দানবী-মানবী কে কবে আসে না-আসে তার ঠিক কি ?

মাসে ত্বার করে বসে, তুরবিবার। প্রায়ই দেবিকা যায় না, অথচ প্রতিবারই প্রত্যাশা করে তাকে সভাপতিত্ব করতে নিমন্ত্রণ করবে। সমিতির উপর তার বড় অবজ্ঞা। সেই কটা ভুল-কথা-ওলা গান, টুকে-লিখে-আনা প্রবন্ধ। সবশেষে সেই চেঁচামেচি, ঝগড়া-বচসা। বেশির ভাগই উকিলনী-মোক্তারনী, নীলাচলের ভাষায়, জটিলা-কুটিলা। রামাঘর, মেয়ের সম্বন্ধ, বেপাড়ার কেছো। চীৎকারে বাজ্থাই, আবার ফিসিরফিসিরে গভীরসঞ্চারী!

এবারো বিধিমত বলতে এসেছিল দেবিকাকে। নির্ধারমত বলেছিল দেবিকা, 'কি করে যাই বলুন, সময় কোথায় ?' কিন্তু এখন, হঠাৎ, খাওয়া-দাওয়ার পর, দেবিকা ত্রন্ত-ব্যস্ত হয়ে উঠল: 'আমাকে এখন একবার আমাদের সমিতিতে যেতে হবে। আর বলিস কেন, আমি আবার তার প্রেসিডেন্ট। না গেলেই নয়।'

সমিতি, মেয়েদের সমিতি। তামদীর মনটা ঝলমল করে উঠল। দেবিকা তা বলে সাধারণ মেয়েদের নীরদ সংস্রব থেকে নিজেকে বিচ্ছিন্ন করে নেয়নি। সাধারণ স্থ-ছঃখ আশা-নিরাশার থোঁজ রাথার চেষ্টা করে এখনো। আর, অজানতে, মনে হয়তো বা অসাধারণ চিস্তার তাপ লাগে মাঝে-মাঝে।

'কী হয় সমিতিতে ?'

মুখ-চোখ গন্তীর করল দেবিকা, মোটা গলায় বললে, 'সমাজ্সেবা।' 'যেমন ?'

'রন্ধনশিল্প, ফাষ্ট'এড, প্রস্তিচর্যা। অল্পথরচে ঘরদোর ফিটফাট করতে শেখা, একটু বা গার্ডেনিং। এক কথায়, মেয়েরা যাতে সত্যিকারের স্কৃত্হিনী হতে পারে।' দেবিকা টোক গিলল, যেন ব্যুতে পারল স্কৃত্হিনীত্বে বিন্দুমাত্র কৌতৃহল নেই তামদীর। যেন তাই বললে সংকৃতিত হয়ে, 'তুই একটু গড়া, আমি এক চক্কর ঘুরে আদি। আর দিবানিদ্রা যদি অভ্যেদ না থাকে, বই আছে, পড় বদে-বদে।'

এমন কিছু ভুরিভোজ হয়নি যে বিছানায় টান হতে হবে; আর পড়বার মত বই যা আছে তা নিতান্ত খেলো-মলাটের শন্তা ডিটেকটিভ উপন্থাস। ঝকঝকে মলাটের যে কটা মোটা বই ড্য়িংক্মের ঘুরস্ত তাকে শোভা পাচেছ তা পড়বার জন্মে নয়, তা আসবাবের সামিল। এক উপায় আছে, নীলাচলের সঙ্গ্লে গল্প করা। সম্ভব হলে, একটু বা তার সহামুভূতি জাগানো। কিন্তু ভদ্রলোক এখন থাটো পাজামা পরে পাশ-বালিশ জড়িয়ে পাশের ঘরে নাক ডাকাচ্ছেন।

আকাশ-পাতাল ভাবতে লাগল তামসী। মফস্বলের শহর তুপুরের রোদে অসাড় হয়ে আছে। কোথাও এতটুকু শব্দ নেই, ধুলো নেই, ছায়া নেই। যেন একটা তৃষার্ভ শূক্সতা তার বুক জুড়ে বসেছে। ভাবল, কোথাও বেরিয়ে পড়ে রাস্তা ধরে। কিন্তু, কে বলবে, জেলখানার তৃষার কোন দিকে?

দেবিকার সাড়া পাওয়া যাচ্ছে। বাহোক, কিরে এসেছে ভাড়াতাড়ি। কি**ন্তু**, একি, ফিরে এসেছে অত্যন্ত উত্তপ্ত হয়ে। চোখে-মুখে আগুনের হলক।।

की रुग?

সভা ভেঙে গিয়েছে। ভেঙে দিয়েছি। এই সমিতিটাই ভেঙে দেব। ওরা ভেবেছে কী আমাকে।

কেন, ব্যাপার কী ?

ব্যাপার যা হয়েছে তা সাংঘাতিক। আজকের সভায় দেবিকার যাবার কোনো সম্ভাবনা ছিলনা দেখে মেয়ে ইস্কুলের শিক্ষয়িত্রীকে সভাপতি করা হয়েছিল। কিন্তু সভা আরম্ভ হবার পর আচম্বিতে দেবিকা এসে হাজির। সমিতির সেক্রেটারি তখন শিক্ষয়িত্রীর গা টিপলেন তার চেয়ারটা দেবিকাকে ছেড়ে দিতে। কিন্তু, শিক্ষয়িত্রী ভেজী মেয়ে, রাজি হল না। দেবিকার জক্যে দ্রের একটা খালি চেয়ার দেখিয়ে দিলে উদাসীন ভাবে। সেক্রেটারি তখন প্রকাশ্যে সভাপতিমনোনয়নের নতুন প্রস্তাব করলে। একবাক্যে সমর্থন করল স্বাই। দেবিকার দাবি যে পশ্চাতে এলেও অগ্রগণ্য এ সন্দেহ করবারও কোথাও ফাক নেই। কিন্তু শিক্ষয়িত্রী কিছুতেই তার আসন ছাড়ল না। বলল, 'বথারীতি সভাপতি নির্বাচিত হবার পর এ সভার কর্ত্ত্ব করব আমি, আর কেউই নয়, তিনি যে কেউই হোননা কেন। যতক্ষণ আমি এ সভা না ভেঙে দিচ্ছি ততক্ষণ আমার নির্বাচন নাকচ হবার নয়।'

প্রথমে গোলমাল, পরে গালাগালি শেষে যখন প্রায় চুলোচুলির কাছে চলে এসেছে তখন শিক্ষয়িত্রী উচ্চকণ্ঠে সভাভঙ্গের ঘোষণা করলে। সেইটেই যেন দেবিকার বুকে হাতুড়ির ঘা বসাল। সবাই ছুটে-ছিটকে বেরিয়ে গেল একে-একে, বলে-কয়ে কিছুতেই আর তাদেরকে ফেরৎ আনা গেল না। শিক্ষয়িত্রীর পরিত্যক্ত চেয়ারে আর বসা হলনা দেবিকার।

শিক্ষাত্রীর উদ্দেশে দেবিকা বিষায়িত হয়ে উঠেছে: 'আমি জানি ঐ মেয়েটাকে। কেশো রুগী, যক্ষনা আছে। হাড়গিলের মত চেহারা। সমাজে-সংসারে তে। ঠাই পাবে না তাই রাজনীতি ধরেছে। হাল-বৈঠা কিছু নেই তাই হাওয়া বুঝে পাল তুলে দিয়েছেন। দাঁড়াও, পাল-কোলানো বার করে দিছিছ। ইস্কুল-কমিটিরও আমরাই প্রেসিডেন্ট, রাজনীতির ঝাঁজ আর আমাদের কাছে ফলাতে হবে না।'

বিকেল পর্যন্ত মেজাজ এমনি তিরিক্ষি করে রইল দেবিকা। সাধ্য নেই তার সঙ্গে তামসী হৃদয়ের একটি নিভৃতি রচনা করে। তার মনের কথার পবিত্র পরিবেশ পায়।

কিন্তু সন্ধ্যা আছে। ছায়া আসছে দীর্ঘতর হয়ে। নদীর পারের নির্জনতায় নিশ্চয়ই তাকে বেড়াতে ডাকবে দেবিকা। ঘাসের উপর বসে তারা তারা-ফোটা দেখবে, দেখবে পাথিদের ফিরে আসা। তথন বলবে। পারবে না বলতে ?

কিন্তু সন্ধ্যায় অন্থ কাজ। পাঠচক্র। জজসাহেব প্রবন্ধ পড়বেন। বড় জ্ঞানী লোক, উপনিষদের কাষ্ঠকটি। যত না আইন বোঝেন তার চেয়ে বেশি বোঝেন উপনিষদ। নাল্লে সুখমস্তি। তাই তাঁর সমস্ত কিছুই বিপুল, চোখ থেকে ভুঁড়ি, স্বর থেকে মুখব্যাদান।
চক্র বসবে আজ দেবিকার বাড়িতে। নির্বাচিত মগুলীর কাছে। প্রবন্ধের বিষয়
রবীক্রকাব্যে উপনিষ্দের প্রভাব।

প্রথমে আসছেন মেরেরা। সব উচু-দাঁড়ের অফিসরের স্ত্রী। বসেছেন একটা আলাদা ঘরে। ঘন হয়ে। একটা ফুলদানির নিচে একটা কাগজের টুকরো চাপা দেয়া। কে না জানে মেরেদের কৌতুহলের কথা। একজন কাগজের টুকরোটা তুলে নিলেন। কোনো গোপনীয় চিঠি নয়, একটা ক্যাশমেমো। মেমসাহেব কলকাতার এক নামকরা দোকান থেকে যে জমকালো দাম দিয়ে একটা নেকলেস কিনেছেন তারই রঢ় বিজ্ঞাপন। শুধু চোখে দেখে না ঠিকমত মূল্য দিতে পারে তার জত্যে চোথে আছুল দিয়ে দেখানো হচ্ছে। গয়নার গায়ে আর দাম লেখা থাকেনা, আর, কত দাম দিয়ে কিনলেন এ প্রশ্নটা কত মাইনে পান-এর মতই অশিষ্ট। কুপন মফস্বলে কারুই জহুরির চোথ নেই। তাই সভাকরে স্বাইকে জানাতে হলে কায়দা করে ক্যাশমেমা দেখানোটাই প্রশস্ত। নির্ভুল দিলে

তামসীকে সঙ্গে করে দেবিকা ঘরে ঢুকল। রাউজের গলা গভারে নামানো, তাই একলক্ষ্যে সবাইর চোথ পড়ল সেই নেকলেসের উপর। এমনিতে হয়তো চমকাত না কেউ, কিন্তু ক্যাশমেনোর অঙ্কপাত মনে করে সবাইর মোহাবেশ উপস্থিত হল। প্রশংসায় ঝংকৃত হয়ে উঠল সবাই। কী আশ্চর্য মানিয়েছে দেবিকাকে। কী ভীষণ দাম হয়েছে না-জানি। এ সব আর দেবিকার কানে মামুলি খোসামোদ শোনাচ্ছে না, শোনাচ্ছে আন্তরিক স্তুতির মত, খানিকটা বা স্বর্ধা-মেশানো। কেননা এদেরকে যে সত্যি-সত্যি ক্যাশমেমো দেখানো হয়েছে। অটুট দলিল।

কিন্তু সঙ্গের ওটি কে ? আমার দূরসম্পর্কের আত্মীয়া, বিকারহীন মুখে বললে দেবিকা। পরিচিতি শুনে চমকাল তামসী। বন্ধু বলতে পারে না পাছে অহংকারে ঘা লাগে, বোন বা ঘনিষ্ঠ আত্মীয় বলতে পারে না পাছে পদমর্ঘাদার হানি হয়। দূরসম্পর্কের আত্মীয় বললেই কেমন যেন ছঃস্থ ও নিরাপ্রায় শোনায়। শোনায় সাহায্যপ্রার্থীর মত। তামসীর বেশবাদের অকিঞ্চনতার সঙ্গতি আসে।

চক্র বসেছে বড় ড্রিংরুমে। সভা বসেছে কলেক্টরের কুঠিতে, প্রবন্ধ পড়ছেন জ্জসাহেব, তু'দলের কর্মচারীরা ভিড় করেছে বারান্দা পর্যন্ত। সবাই পদস্থ, ভাই সবারই পদবিশিষ্ট পোষাক পরনে। বাঙলা সংস্কৃতির সম্মান দেখাতে গিয়ে না কলেক্টর বাহাত্রের অসম্মান করে। শুধু জ্জসাহেবই একমাত্র উদ্দণ্ড ব্যতিক্রেম: পরনে দেশী তাঁতের ধুতি, গামে গরদের পাঞ্জাবি, কাঁধে জরিদার মাজাজী চাদর, পায়ে শ্রীনিকেতনের চটি। দেখাচ্ছে মঠবাসী আশ্রমগুরুর মত।

সুরু হল প্রবন্ধপঠি। তেন ত্যক্তেন ভুঞ্জীথা—এই সূক্তের প্রতিপাদনের সময় দেবিকার মহলে অস্পষ্ঠ গুঞ্জন উঠল। তাাগ করেই জজসাহেব ভোগ করছেন বটে। মাসের বাজার নায়েবনাজ্পির করে দেয়, পিওনিচাকরি পেতে কে ছটো গরু কিনে দিয়েছে, কাঠ আর ঘি জোগাচ্ছে কোন কোথাকার কমন-ম্যানেজার। কোন উকিল শীতের লেপ-তোষক কিনে দিয়েছে, কোন মুস্কেফ নেটের মশারি। আর এই যে পাঞ্জাবি-চাদর দেখছ এ দিয়েছেন অফিসিয়েটিং সবজ্জের বউ, ভাই ডেকে ভাইফোঁটার উপহার।

'আর, কে জ্বানে হয়তো এই প্রবন্ধটাও আর কাউকে দিয়ে লিখিয়ে নিয়েছে।' এ-ডি-এমের বউ টিগ্লনি কাটল।

এখনও দেই প্রনিন্দা, খলভাষ ! তামসী হাঁপিয়ে উঠল। কিন্তু, নিরুপায়, দেবিকাকে সে চটাতে পারে না। কুৎসা-কলঙ্ক শুনে তাকেও হাসতে হয় মৃত্-মৃত্। মাথা দোলাতে হয়।

হায়, কভক্ষণে দেবিকাকে পাওয়া যাবে নিরালায় ? কভক্ষণ তার কাছে সে একটু কাঁদতে পারবে ?

রাতের খাওয়ার পর তিন জন লনে পাইচারি করতে নাগল। নীলাচল পাইপ টানছে আর বিলেতের গল্প করছে। আর, শুনে-শুনে অর্ধ ভ্রমণ হয়ে যাওয়ার দরুন বর্ণনার অসম্পূর্ণতা সংশোধন করছে দেবিকা। তামসী উন্মনার মত শুন্ছে শুধু রাত্রির হৃৎম্পান্দন।

গুডনাইট জানিয়ে নীলাচল অন্তর্হিত হল। শেষ ফুলটাকে একটু নেড়ে আদর করে দেবিকাও চলে যাচ্ছিল, তামদী তার আঁচল চেপে ধরল। বলল, 'তোর স্ঙ্গে আমার অনেক কথা ছিল দেবিকা। একটু বোদ আমার সঙ্গে। আমি কেন এলাম তোর কাছে, তা যে তুই একেবারেই জানতে চাইলিনা। এ আর আমি দহ্য করতে পারছিনা। আমাকে একটুথানি সময় দে।'

( ক্রমশঃ )

## आत्माप्त

## নাচ-গান-বাজনার শিপ্পী

#### মণিলাল সেনশৰ্মা

নাচ, গান ও বাজনাকে যারা পরিবেশন করে দে-সব শিল্পীর অনেক যন্ত ও কট করে অনেকগুলি নিয়মও অভ্যাস করতে হয়। শিল্পী যে বন্ত পরিবেশন করবে সেটি শিখে নিভে তার অনেক যন্ত ও অভ্যাস প্রয়োজন সে তো জানা কথা। পরিবেশন কাজে নিপুণ হতে হলে কি কি গুণ থাকা একান্ত আবশুক সেগুলি শুধু নিয়ে আলোচনা করা হছে। পরিবেশন করা বললে ব্যুতে পারা যায় যে একটা কিছু তৈরী আছে যা পরিবেশন করতে হবে। তাছাড়া আরও অফুমান করা সম্ভব যে, পরিবেশক তৈরী করতে সক্ষম হলেও পরিবেশন কালে যাতে পরিবেশনটি ক্রটি-বিহীন, মনোরম ও নিপুণ হয় সেদিকেই ভার সম্পূর্ণ দৃষ্টি করাখা উচিত। শিল্পীরা সন্থীত পরিবেশন করেব সমাজের লোকের কাছে। শিল্পীর উপর অভ্যন্ত দায়িত্বপূর্ণ কান্ধ দেওয়া আছে এইজন্তে যে সমাজের কাছে ভারা উচিত ও ললিত সন্ধীতকেই তুলে ধরবে। শিল্পী রন্ধমঞ্চে বা সন্ধীত আসনের মধ্য দিয়েই সমাজের সামনে এসে উপস্থিত হয়। যারা সন্ধীত তৈরী করছেন ভারা নেপথেয় থেকে এই পরিবেশদের মধ্য দিয়েই ভাদের তারে হিন্দিন সমাজের কাছে তুলে ধরে। পরিবেশকের যে-সব গুণ থাকা একান্ত প্রয়োজন প্রায় সব স্বরকারই সে-সব গুণ থাকা একান্ত প্রয়োজন প্রায় সব স্বরকারই সে-সব গুণ সম্বন্ধে উদাসীন হয়। এতে অফুমান করা সন্ধব যে পরিবেশকের কতগুলি বিশেষ গুণ থাকা দরকার আর সেগুলি না থাকলে শিল্পী না হওয়াই ভাল।

সঙ্গীত-সভার পরিবেশক সাধারণ ব্যক্তি নয়। তারা নগণ্য হলেও সঙ্গীত আসরে তাদের উপর সকলের সশ্রদ্ধ দৃষ্টি থাকে। স্কুমার ও মধুর অনেক কিছু পাবার জন্ম সকলেই উৎস্ক হমে থাকে। প্রাচীন সঙ্গীতশান্ত্রীগণ শিল্পীর সামাজিক জীবনকে একেবারে বাদ দিয়ে একমাত্র তার উৎকর্ষের দিকটাই আলোচনা করে গিয়েছেন। তারা শিল্পীর ব্যক্তিগত জীবনকে উল্লেখই করেননি। সঙ্গীত-আসরের বাইরে শিল্পী কি ভাবে দিন কাটায় বা কি শ্রেণীর লোক এসব কিছুই আলোচনার বিষয়ভূক্ত না করে শিল্পী যে জন্মে আসরে উপস্থিত সে বিষয় তার আদর্শ কিরূপ হওয়া উচিত সে সম্বন্ধই আলোচনা করা হয়েছে।

গীতবাতন্তাশিলীকে থব সাবধান হতে হয় এই জত্যে যে তারা আসেরে উপস্থিত জনগণের সন্মুখে যে বস্তুর স্পৃষ্টি করে তা বড়ই ক্লবিধ্বংসী। এইসব প্রাব্য ও দৃশ্য বস্তু সঙ্গীত সভায় আবিভূতি হয়ে আবার, সঙ্গে সঙ্গেই তিরোহিত হয়ে যায় কিন্তু উপস্থিত জনগণের মনের মধ্যে তাদের দোষ বা গুণ তুই থেকে যায়। দোষগুলিকে বাতিল করে দিয়ে পরে সংশোধন করে নেওয়া সম্ভব হয় না। এই জত্যে শিল্পীকে যা আসেরে দিতে এসেছে সে-সম্বন্ধে খুব কুশলী হতে হবে; যাতে

কোন দোৰ ক্রটিনা হয়ে পড়ে তার জন্ম সচেতন থাকতে হবে তাছাড়া আব কি ভাবে পরিবেশন করলে মনোরম হবে সে বিষয়ে নিপুণ হতে হবে।

গীতশিরী সহদ্ধে ভরত রচিত নাট্যশায়ে (প্রথম শতক ?) উপদেশ আছে যে শুধু স্বীলোকই গান করবে — অর্থাৎ সন্ধীত আসরে গান করবে। কেননা স্বীকণ্ঠ স্বভাবতই বেশী মধুর আর গীতোপ্যোগী। পুরুষদের সহদ্ধে ভরত বলেছেন যে পুরুষরা শুধু বাজাবে, কেননা বাত্যের শ্রমসাধ্য হস্তকুশলতা বা কৃৎকারচেটা স্বীলোকদের পক্ষে কটকর ও অস্বাভাবিক। এয়োদশ শতানীতে শার্লদেব তার 'সন্ধীত রত্নাকারে' স্বীপুরুষ ছন্ধনেরই গান করার কথা বলেছেন। পুরুষদের গান করার সময়ে অসাবধান হলেই আবেগের অবস্থায় সহজে তাদের স্বভাবের অফ্রচিত অন্ধ সঞ্চালন ও মুখ্বিকৃতি (মুদ্রালোষ) অনেকখানি প্রকাশিত হয়ে পড়ে। কিন্তু মেয়েদের এমন একটা স্বাভাবিক কোমলতা—স্বিগ্রতা—শোভনতা আছে যার ফলে মুখ্বিকৃতি বা অশোভন অন্ধ সঞ্চালন সন্তব হয়ে না। তার অবশ্ব ব্যত্তিক্রম হয় শিক্ষাকালে কুগায়কের অফুকরণ করার দোষে। কিন্তু তা-ও পুরুষের মুদ্রাদোষের অফুণাতে অনেক কম।

ভরতের পুস্তকে মৃদ্রাদোষের উল্লেখই নেই। সে সময়ে সঙ্গীত আদরে গান স্ত্রীশিল্পীরা করত আর তাদের মৃদ্রাদোষ ছিল না। পুরুষরা একেবারে গানই করত না বললে ভূল হবে। আবেগবশে, বন্ধু মহলে বা অভাবপক্ষে পুরুষ গান করত। কিন্তু সে সময়ে গান করা ব্যাপারে স্ত্রীলোকদের স্থানই প্রথম। সে-বৃগে সব উৎসবে সব কাজে স্ত্রীলোক পুরুষদের সহযোগীই ছিল। তথনও বৈদেশিক সংস্পর্শ হতে দ্রে থাকবার প্রয়োজন ছিল না। শার্জদের ত্রেয়াদশ শতান্ধিতে দক্ষিণ ভারতের দেবগিরিরাজ সিভ্যনের আশ্রায়ে থেকে সেথান হতেই সঙ্গীতশান্তের ভারতবর্ষের শ্রেষ্ঠ প্রামাণিক গ্রন্থ 'সঙ্গীতরয়াকর' লিথেছিলেন। কিন্তু ভিনি কাশ্মীর বংশোন্তব ছিলেন। আর সে সময়ে কাশ্মীরের স্ত্রীশোক ক্রমশঃ অন্তঃপুরবাসিনী হতে আরম্ভ করেছে এবং গান করার ভার ক্রমে পুরুষদের উপর পড়েছে কাজেই শার্জদেবের সময়ে পুরুষদেরও গান গাইবার ব্যবস্থা হয়েছে এরপ অনুমান করাও স্বাভাবিক। 'সঙ্গীত-রয়াকরে' স্ত্রী ও পুরুষ তু-ই গান করবে বলা হয়েছে। কিন্তু পুরুষ গায়কদের পাঁচিশ রকম মৃদ্রাদোষের বর্ণনা করে সতর্ক করে তিনি দিয়ে গিয়েছেন।

গান-পরিবেশকদের কি কি গুণ থাকা উচিত সে সম্বন্ধে 'সঙ্গীত-রত্নাকরে' যে বর্ণনা আছে তা বর্গুমানকালেও প্রযোজ্য। গীত শিল্পীকে 'হন্তাশক' ও 'স্থানীর' অর্থাৎ স্কণ্ঠ ও মানানসই—স্বন্ধ শরীরযুক্ত হতে হবে। গীতশিল্পীর 'কণ্ঠজ' হতে হবে—অর্থাৎ শব্দের মৃত্তাও উচ্চতা আয়ন্তাধীন করে প্রকাশ করতে পারা চাই। তিন সপ্তকে (মন্দ্র মধ্য ও তার) অমায়াসে প্রকৃষ্টশব্দের সঙ্গে গমকাদি (বিশেষগীত-অলংকারগুলি) সহকারে উঠানামা করতে পারে এমন কণ্ঠস্বর থাকা চাই। গীতোপযোগী প্রামে অভ্যন্ত, অস্তৃচিত অঙ্গভিক মৃথবিকৃতি (মুল্রাদোষ) যাতে না হয় তাতে সাবধানী, নানাবিধ গানদ্রপ আলাপে কুশলী, প্রোত্বর্গের মনোরঞ্জন হয় এরপ গান করতে পারদর্শী, রাগরাগিণী সম্বন্ধে সম্যক জ্ঞান থাকা চাই আর তালজ্ঞ হওয়া চাই। গান কিভাবে আরম্ভ করে কিভাবে গেমে কথন শেষ করতে হবে সে প্রিমাণ্জ্ঞান (গ্রহ্মাক্ষ বিচক্ষণ) শিল্পীর থাকা চাই।

স্কৃতী গীতশিল্পীর অনেক্কিছু ক্রটিই ধরা পড়ে না কিন্তু স্বাভাবিক মিষ্ট-কণ্ঠ সকলের ভো ৬৯--৯ খাকে না। তবে চেষ্টা করে মাজ্জিত করে কণ্ঠস্বর চলনসই শ্রুতিমধুর করা সন্তব। তাছাড়া কণ্ঠস্বর মিষ্টি রাধবার চেষ্টা থাকা চাই। সেজত্যে যথন তথন যা-তা থাওয়ার লোভ সংবরণ করতে হয়; কণ্ঠের উপর অত্যাচার হয় এমন সব বর্জন করতে হয়, নানা ব্যাপারে সংযত হতে হয় তা-না হলে কিছু পরে কণ্ঠস্বরের মিষ্ট্রত্ব লোপ পায়। যার কণ্ঠস্বর মিষ্ট্রি নয় তার গীতশিল্পী হওয়ার ঐকান্তিক ইচ্ছা থাকলেও গীতশিল্পী হওয়ার সাধ বর্জনে করে স্বর্গাল্পী (বাজিয়ে) হওয়ার চেষ্টা করতে হয়। আসরে শিল্পী থাকবে লোকের চোথের সামনে সেজতে তার শরীর বেগানান হলে গান জমবে না অথবা গন জমতে অনেক দেরী হবে। গীতশিল্পীকে যে নটনটীর মত স্থানীর হতে হবে তা নয় তবে একেবারে কুৎ্দিত না হওয়াই বাজনীয়। তাছাড়া শিল্পীকে সময়ের ক্ষতি অনুযায়ী পরিচ্ছদ ব্যবহার আর প্রসাধন করতে হয়। যতদিন না সহজে অনায়াসে মন্ত্র মধ্য ও তার স্বরগুলি কাককাজসহ কণ্ঠে মধুর হয়ে আসবে অর্থাং অনেক অভ্যানের ফলে স্বরের উপর বেশ দখল না হওয়া পর্যন্ত শিল্পী আসরে গাইবে না। তাছাড়া প্রহর্যাপী একটানা গান করতে পারগ হতে হবে, সে শ্রম করতে অভ্যন্ত হতে হবে। সর্বেপিরি আসবে সর্বজ্বণ মূলাদোষবিজ্যিত হয়ে গাইতে হবে।

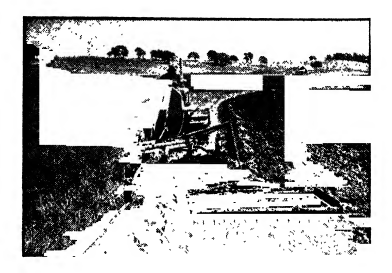
নাচে স্থ্রীলোক ও পুরুষ উভয়েরই দরকার হলেও অঙ্গনৌষ্ঠব ও তার স্কুমারতের দিক হতে নর্জন-ব্যাপারে নর্জকীই শ্রেষ্ঠ। গাত্র বিক্ষেপ দিয়ে যে স্থন্দর এক বিশিষ্টরূপে স্থায়ী ও সঞ্চরণশীল মনোভাব ব্যক্ত করা নৃত্যের কাজ তাতে স্ত্রীলোকের স্থানই প্রধান। ভাস্কর্যের সঙ্গে নটনটীর দৈহিক স্থ্যমার ঐক্য আছে। ভাস্কর পাথর খুদে রূপকে নিশ্চলভাবে ধরে রাখে আর নৃত্যুরত নট ও নটী নিজেদের দেহকে সচল ভাস্কর্যের রূপান্তরিত করে। ভাস্কার্য্য অচল আর নৃত্যু সচল। নইনটী তাদের স্ব্যক্ষণ দৈহিক গঠন স্থ্যমার সাহায়েয়ে শীলায়িত ভঙ্গি দিয়ে ভাবপ্রকাশ করে।

নর্ত্তকীর গঠন তথীর আকার হওয়া চাই। নটীর দেহচালনার শহন্ত ভলি আসে যথন
নটী ক্ষীণকটি শ্রোণীভারমন্থরা পীনোন্নত-প্রোধরা নিটোল নধর অনতিকৃশাঙ্গী নারী। নটকেও
হতে হবে ক্ষীণকটি। তাছাড়া তার থাকা চাই প্রশস্ত বক্ষ, আলাছলন্বিত বাহু, স্থগোল মানানসই
অনতিকৃশ দেহ। নাচের প্রকাশভলির প্রধান উপকরণ সৌঠবপূর্ণ গঠন ও ব্যাঞ্জনাময় সঞ্চালন।
তাছাড়া দেহাবরণ নাচের ছল্টিকে সামাগ্রভাবে সাহায়্য করলেও নাচে পরিচ্ছদের প্রভাব গৌণ
অধবা কোন কোন বিশেষ বিষয়বস্ত প্রকাশ করতেই শুধু প্রয়োজন।

প্রাচীন সঙ্গীতশান্ত্রীগণ নট ও নটিকে 'পাত্র' বলেছেন। অর্থাং রসভাবের আধার মাত্র।
সামাজিক ব্যক্তির কাছে দর্শকের চোধের সামনে নট ও নটী নৃত্যের রসভাব প্রকাশ করে। যেমন
পানীয় বস্তু কোনও পাত্রে বা আধারে রেখে পরিবেশন করা হয়; আর সামাজিক ব্যক্তি বা দর্শক
ঐ পানীয়ের খাদই গ্রহণ করে কিন্তু আধার বা পাত্রকে ভোগ করে না। সেজপ্রেই নট ও নটীকে
পাত্র বলা হয়েছে। নট-নটী পরিবেশক মাত্র নিজে রসাখাদ করবে না। নট-নটী ও অভিনেতা
কথনও নিজেকে হারিয়ে কেলবে না—নিজেরা অভিভূত হয়ে পড়বে না। যদি ঘাতকের
অভিনয় করতে গিয়ে মঞ্চের উপর সভ্যসভাই অন্ত অভিনেতাকে মেরে ফেলে তবে রস পরিবেশন
ভো থাকবে না। সেজত্রে প্রাচীন সঙ্গীতশিরীগণ নট-নটী সহদ্ধে বলেছেন যে নর্গুনশিল্পীগণ যে
রস পরিবেশন করবে তারা নিজেরা সে রস প্রত্যক্ষ করবে না, নিজেদের মনের মধ্যে সে ভাবও
হবে না। তাছাড়া সমাজের দৃষ্টির সামনে আসরে মাঝে মাঝে অভি সামান্ত মাত্র দেহাবরণ নিয়ে
উপন্থিত হতে হবে বলে তাদের সংকোচ থাকলে চলবে না।

আদর্শশিরীর দেহ-গঠন সম্বন্ধে যা বলা হয়েছে সেরপ খুবই বিরল আমাদের দেশে। তাছাড়া শনীর স্থানর রাথবার কষ্টকর চেষ্টা আমাদের দেশে কেউ করে না। শাক্ষকার বলেছেন দৈহিক গঠনের কিছু অভাব থাকলেও স্থচাক্ষতা সম্ভব যদি দৈহিক সৌন্দর্য্য ছাড়া আরও কতকগুলি গুণ যানটনটীর থাকা প্রয়োজন সেগুলি বেশী করে থাকে। সেগুলি—'লাবণ্যকান্তি মাধুর্য্যথৈর্ঘোদার্য্য-

#### কম খরচে ভাল চাষ



একটি ৩-বটম প্লাউ-এর মই হলো ৫ ফুট চওড়া, তাতে নাটি কাটে ন' ইঞ্চি গভীর করে। অতএব এই 'ক্যাটারপিলার' ডিজেল ডি-২ ট্র্যাকটর কৃষির সময় এবং অর্থ অনেকখানি বাঁচিয়ে দেয়। ঘণ্টায় ১ই একর জমি চাষ করা চলে, অথচ তাতে থরচ হয় শুধু দেড় গ্যালন জ্বালানি। এই আর্থিক স্থবিধাটুকুর জন্মই সর্বনদেশে এই ডিজেলের এমন স্থখ্যাতি। তার চাকা যেমন পিছলিয়ে যায় না, তেমনি ওপর দিকে লাফিয়েও চলে না। পূর্ণ শক্তিতে অল্পসময়ের মধ্যে কাজ সম্পূর্ণ করবার ক্ষমতা তার প্রচুর।

আপনাদের প্রয়োজনমত সকল মাপের পাবেন

ট্যাকটরস্ (इक्टिंग) लिशिएए

৯, চাৰ্চ্চ লেন, কলিকাতা ফোনঃ কলি ৬২২০ প্রগণভত।'।— লাবণ্য অর্থে পরিমাণ— জ্রী। লাবণ্য থাকলে অক্সান্ত অনেক কিছুর অহাব থাকলেও সব দোব নই হয়ে যায়। পরিচ্ছদ ও প্রসাধন সামগ্রীর সাহায্যে কান্তি আনা সম্ভব হয়। মাধুর্য্য, ধৈর্য ও উদার্য্যের অভাব থাকলে নাচ বাজনা বা গান জমে না। ধরা থাক—একদল আনারী গোলমাল করছে বলে ধৈর্য হারালে সব নই হয়ে যাবে। তাহাড়া নিজদের মধ্যে কেউ আসার বসে যদি ভূল করে তাতে জ্রোধ না করে উদার্য্যের সাহায্যে তাকে অভিক্রেম করতে হবে। খুব অভ্যাসের ফলে শ্রমে কাতর না হয়ে সাবকিছুর অভ্যাস পরিমাণ ঠিক রাগতেই মাধুর্য্য ফুটে উঠে। সাহস, প্রভাবপন্নমতিত্ব আর সামান্য নিল্জ্রিতার অর্থে প্রগলভতা' ব্যবহার করা হয়েছে। কারণ যদি হঠাৎ শিলীর ভূল হয়ে যায় আর শিলী লজ্জিত হয়ে ও ক্রমে ভীত হয়ে পড়ে তবে সঙ্গীত ক্ষ্ম হয়।

নাচের উৎকর্ষ উত্তর ভারত হতে দক্ষিণ ভারতে প্রাচীনকাল হতেই আছে। আর আমাদেরও স্বস্ময়ে পেয়ে এসেছে। বাংলায় নাচেব উৎকর্ষ নতুনভাবে মাত্র পনর বংসর হলো চলেছে। উত্তর ভারতীয় নাচ দক্ষিণ ভারতীয়ের তুলনায খুব নিমন্তরের, তাছাড়া শিল্পীর আদর্শ উত্তর ভারতীয় নাচে মধার্গে ছিল কিনা জানিনা তবে বর্ত্তমানে নেই বললেও চলে, বাংলা আঠার শতক হতে উত্তর ভারতীয় গানবান্ধন। নাচের অন্ত্করণ করাতে বাংলায় উত্তর ভারতীয় নাচের নিরুষ্ঠতম সংস্করণ প্রচলিত ছিল। সেগুলির আবেদন কচি অন্ত্যায়ী ছিল্প না বলে স্কলেই নাচকে অবজ্ঞার চক্ষেই দেখে এসেছে এতকাল।

সুর ও ছন্দ এই ছই নিয়ে আমাদের বাঙনাও হুভাগে ভাগ করা আছে। ছন্দে, গানে, বাজনার ও নাচে বাবহৃত হয় বলে এই তিনটি ভিন্নপন্থী কলাকে একত্রে বাঁধিতে ছন্দই সমর্থ। সে জন্যেই অভাবস্থলে একমাত্র তালজাতীয় যদ্ধের সাহায্যে নাচ বা গান বাধা হয়। কিছু ক্রেমে স্থরজাতীয় বাজনার ব্যবহার গানে ও নাচে—হিন্দুখানী সঙ্গীতে গৌন ব্যাপার হয়ে গিয়েছে। অথচ স্থরজাতীয় যদ্ধে ছন্দ রাখা সন্তব্ ও সমীনীন। প্রাচীন শাস্ত্রীগণ বলেছেন পুরা সঙ্গীত ব্যাপারে গীত হবে প্রধান, বাত্ত গীতকে অমুবর্তন করবে, এবং নৃত্য বাত্তকে অমুগমন করবে। এই স্ত্রটি পুরা গীতবাছান্ত্যসমন্ত্রে যে সঙ্গীতের পরিকল্পনা তারই সম্বন্ধে বলা হয়েছে। অর্থাৎ যেমন বীর্জণের মূলগায়ক নতুন নতুন স্থর সংযোজনা করবে বাজনা তাকে অমুসরণ করবে বা নৃত্যও স্থর ও ছন্দের সাহায্যে সচল হয়ে উঠ্বে। কিছু নৃত্যপ্রধান সঙ্গীতে বা বাছ্যপ্রধান সঙ্গীত গাত্তিকই প্রধান হবে না। অথচ সে ভুল করে গানকে কণ্ঠসর্কাম্ব করে রাখা হয়েছে আর বাছ্যপ্রধান সঙ্গীত বা নৃত্যপ্রধান সঙ্গীত অর্থাৎ সঙ্গৎসঙ্গীত গড়েই উঠেনি এতকাল।

গীতশিল্পীদের সম্বন্ধে যে সব নিয়ম পালন করার কথাবলা হয়েছে বাজিয়ে সম্বন্ধেও সে সব কথাই থাটে। কেননা আমাদের দেশে একক যন্ত্র বাজিয়েরা গায়ন-পদ্ধতিতেই বাজায়। যে সব বাজিয়ে গীত বাছ ও নত্যের দলে বাজাবৈ তারা অথবা যন্ত্রসন্তর, গীত, বাছ বা নৃত্যের ক্রটিগুলি আবরণ করে নিতে কুশলী এমন গুণী হওয়া চাই। ভাল সারেন্দী বাজিয়ে গায়িকাকে অনেকভাবে সাহায্য করে ও পথ দেখিয়ে নিয়ে চলে; যেথানে কণ্ঠম্বর কর্কশ শোনায় সেখানে সারেন্দীর আওয়াজ দিয়ে সে ময় ময়য় করে নেয়। ভাল বাজিয়ের সব সময়েই লক্ষ্য রাখতে হয় কিরপে গানটিকে আরও ময়য় মনোরম করা সন্তব। হন্দ রাখবার যন্ত্র বাজিয়েদের লাপটেই আমাদের কানে বিঞ্জী লাগে। এইজন্তেই মৃদদ্ধ বা বায়াছবলা প্রায়ই গানের কথা ও ম্বরকে চেকে কেলে; ভাছাড়া ভবলচীদের যে সব ময়াদোষ থাকে সেগুলির বিবরণ গীভশিল্পীর প্রসক্ষে বলা হয়েছে। যন্ত্রবাজিয়েদের আর একটি গুণ নৃত্যের বাজনায় থাকা প্রয়োজন যে নটনটীর অভিপ্রায় বুয়ে বাছে অম্প্রস্বণ করা। নৃত্যগীত ব্যাপারে শিল্পীদের হন্দের ভূল, ম্বরের ছোটখাট ক্রটি সব সময়েই হয়। সে সব ক্রটিকে অভিক্রম করে নিতে পারে সহজে কেবল পুরুষ গুণী বাজিয়েগণ। সে জন্তেই হয়ত নাট্যশান্তের বিধান রয়েছে যে পুরুকরো গুরু বাজাবে।



পূকাশা

<u>অ গুহায়ণ</u>

কল্কাভা

নভেম্বর -- ১৯৪৫

চিত্রাধিকারী ঃ

জাতীয় প্রদর্শনী



নবম বর্ষ ● অষ্টম সংখ্যা অগ্রহায়ণ ● ১৩৫৩

## অনুনত দেশ ও সাম্যবাদ সঞ্জয় ভটাচার্য্য

সমাজের ক্ষতিচিকিৎসকমাত্রই আজকের দিনে সাম্যবাদের (communism) দাওয়াই হাতে নিয়ে আবিভূতি হয়ে থাকেন। স্থ্রিখ্যাত দাওয়াই কুইনিনের মতোই সাম্যবাদ কথাটা আজ সর্ববজনবিদিত এবং হয়ত কোনো কোনো স্থলে কুইনিনের মতোই কথাটা তিক্ততা অর্জ্জন করতেও স্থরু করেছে। কেবল যে জনশ্রুতির তিক্ততা তা-ই নয়, ভুক্তভোগীর তিক্ততার কাহিনীও আছে।

এ-ভিক্তভার কাহিনী আলোচনা করবার আগে সাম্যবাদ বস্তুটিকে একটু পর্য্যবেক্ষণ করে নেওয়া দরকার। ওর জন্মের সন-ভারিথ নিয়ে গবেষণা করে লাভ নেই—যেদিন থেকে ও স্থাশিক্ষিত হয়ে 'সামাজ্ঞিক জীব' হিসেবে কাজ করতে স্থাক্ষ করেছে সেদিনটির দিকে আমাদের একবার ফিরে ভাকান দরকার। ভার মানে কাল্পনিক নীড় ছেড়ে বিজ্ঞানের বাস্তব ভিত্তিতে যখন সাম্যবাদ আত্মপ্রকাশ করল—সে যুগটিই আমাদের স্ময়ণীয়। আরো সোজা কথায়—সাম্যবাদ বলতে কার্ল মার্ল্প কি বুঝতেন ভা-ই আমাদের বুঝতে চেষ্টা করা উচিত।

মার্ক্সের ভাষায় সাম্যবাদের স্বরূপ বান্দিক (অন্তর্ধ স্থমূলক বিবর্ত্তন) চিন্তার সঙ্গে জড়িত।

ছম্মবাদের **উর্ন**গতিকে অপ্রাহ্ম করে তাঁর চিন্তায় সাম্যবাদ রূপ পরিপ্রহ করেনি। যোড়শ শতাব্দী থেকে ধনতন্ত্রের আবির্ভাবে এবং বাক্তিগত সম্পত্তির তিরোভাবে সমাজের দেহে যে একটি নঞ-ব্যঞ্জক অবস্থা তৈরী হয়ে চলেছিল, মার্ক্স বলেছিলেন, তাকে নাক্চ করে দেওয়ার ভারই সাম্যবাদের উপর: সাম্যবাদের উপরই সামাজিক উন্নতির ভবিয়াৎ ইতিহাস নির্ভর করছে—দে সামাজিক উন্নতি শৃঙ্খলিত, রোগগ্রস্ত সমাজের মুক্তি ও আরোগ্য সাধনার সঙ্গেই জড়িত। সাম্যবাদ ভবিষ্যতেরই একটি ছবি, ভবিষ্যতের দিকে এগিয়ে যাবারই শক্তিমন্তা মাক্সের একথাগুলো অনুধাবন করলে বোঝা বায় যে ধনবিজ্ঞানের বাস্তব ক্ষেত্রে ঘান্দিক চিম্নাপদ্ধতির প্রয়োগ করেই তিনি সাম্যবাদকে ভবিষ্যুতের রূপ ও মন্ত্র হিসেবে গ্রহণ করেছিলেন। এ ভবিশ্বৎ কি স্বয়স্তু—আপনা থেকেই কি তার আবির্ভাব হয়? এ-ধরণের কোনো প্রশ্ন যদি আমাদের মনে জেগে ওঠে তার উত্তর আমরা মার্ক্সের কথা থেকেই পেতে পারি: একটি সমাজের অন্তর্গত উৎপাদন-শক্তিগুলোর পূর্ণবিকাশ না হতে সে-সমাজ বিলুপ্ত হয়না আর উন্নততর একটি উৎপাদন সম্বন্ধও আত্মপ্রকাশ করতে অক্ষম হয় যদি না পুরণো সমাজেরই গর্ভে তার বেঁচে থাকার বাস্তব অবস্থা স্থচারুভাবে তৈরী হয়ে ওঠে। সাম্যবাদের উন্নতত্তর উৎপাদন-সম্বন্ধের প্রসঙ্গে ধনতান্ত্রিক সমাজই পুরণে। সমাজ। ধনতান্ত্রিক সমাজের উৎপাদন-শক্তিগুলো পূর্ণবিকশিত হয়ে গেলেই তার বিলুপ্তি ঘটবে এবং তারই গর্ভে জন্মগ্রাহণ করবে ভবিষ্যতের উন্নততর উৎপাদন-সম্বন্ধ। ধনতন্ত্রের গর্ভ থেকে সাম্যবাদের জন্মের কথা মাক্স তাঁর পরবর্ত্তী রচনায়ও° বিরুত করেছেন। তিনি বলেছেন যে ধনতান্ত্রিক সমাজ থেকে যখন সাম্যবাদী সমাজ জন্ম নেয় তথন তার গায়ে তার জননীর (পুরণো সমাজের) শরীরের অনেক চিহ্নই থেকে যায়। সে স্ব চিহ্নের কথা আমাদের আলোচ্য বিষয় নয়—তার জম্মপত্রিকাটাই আমাদের কাছে মূল্যবান। বলতে মার্ক্র ধে ধনতান্ত্রিক সমাজের পরেকার একটি উন্নতত্তর উৎপাদন-সম্বন্ধবিশিষ্ট সমাজকেই বুঝতেন তা-ই আমাদের জানবার বিষয়। ধনতান্ত্রিকতার জোয়ারের মুখে বসে মার্ক্স এই অবিশাস্ত সভাটি প্রতিষ্ঠা করতে চেয়েছিলেন যে ধনতন্ত্র বা ধনতান্ত্রিক সমাজ একটি স্বয়স্ত্র, শাশ্বত বস্তু নয় —একটি প্রাচীন সমাজব্যবস্থা ক্ষয় হয়ে গিয়ে তার গর্ভে সে জন্মগ্রহণ করেছে—তেন্দ্রি তারও বিকাশের পর লম্ন হবে—এবং তাঁর গর্ভে জন্মগ্রহণ করবে সাম্যবাদী সমাজ। মাসুষের সমাজ এই দান্দিক নিয়ম এড়িয়ে যেতে পারেনি—ধনভান্তিক সমাজও এই নিয়মের বাইরে যেতে পারবে না। মার্ক্স তার অবিস্মরণীয় গ্রন্থ 'ক্যাপিটেলে' ধনতান্ত্রিক সমাজের এই দ্বান্থিকগতির নিখুঁত চিত্র এঁকে গেছেন। সমাজের চোখের উপর ধনতন্ত্রের যে উ**ত্ত্বল** চিত্র ধরা ছিল—'ক্যাপিটেলে'র আবির্ভাবের পর তার রঙ মান হতে সুরু করেছে ুঁ৷

কিন্তু উৎপাদন-সম্বন্ধের ইতিহাসে ধনতন্ত্রের দানকেও মার্ক্স মুক্তকণ্ঠে স্থীকার করে গেছেন। 'ক্যাপিটেলে' ধনতন্ত্রের শুধু কালোর দিকটাই নয় আলোর দিকটাও উদ্ভাসিত হয়ে উঠেছে।

ধনোৎপাদনের দিক থেকে সভ্যতার ছবির দিকে তাকালে দেখা যায় যে মানুষের সমাজ ক্রমেই উন্নতত্তর উৎপাদন-সম্বন্ধের দিকে এগিয়ে চলেছে। এই এগিয়ে চলা দ্বা<del>ন্</del>দ্বিক গতিতেই নিষ্পান্ন হয়, অন্ত কোনো গতির নিয়মে তাকে বিশ্লেষণ করা যায়না। একটি নঞ-ব্যঞ্জক অবস্থাকে নাকচ করে দেওয়াই দ্বান্দ্বিকগতির হাহ্যতম সূত্র। ধন্তন্ত্র ব্যক্তিগত সম্পত্তির তিরোভাব ঘটায়—এই নঞ-ব্যঞ্জক অবস্থাকে নাকচ করাই ধনতন্ত্রের পরবর্ত্তী উন্নততর উৎপাদন-সম্বন্ধের প্রধান কাজ। কিন্তু তার মানে এ নয় যে উৎপাদক আবার নিজ সম্পত্তি ফিরে পাবে—ধনতন্ত্র তাদের সহ্যবদ্ধ করে যে ক্ষেতে ও কারখানায় কাজ করিষেছে—সাম্যবাদ সেখানে তাদের প্রত্যেকের মালিকান। হবে।<sup>৪</sup> ব্যক্তিগত শ্রমদারা যে বিক্ষিপ্ত ও ক্ষুদ্রক্ষুদ্র মালিকানার সৃষ্টি হয় তাকে ধনতান্ত্রিক মালিকানায় পরিবর্ত্তিত করা ছরুহ এবং দীর্ঘমেয়াদী ব্যাপার কিন্তু ধনতন্ত্র যখন উৎপাদন-প্রক্রিয়াটাকে প্রায় সমাজগত করে তুলেছে তখন ধনতান্ত্রিক বাক্তিগত মালিকানাকে সমাজগত মালিকানায় পরিবর্ত্তিত করা খুব কঠিন কাজ নয়। একথাগুলো থেকে একটা বিষয় পরিকার হয়। যে ধনতান্ত্রিক উৎপাদন-ব্যবস্থ। প্রাক্-ধনতান্ত্রিক উৎপাদন-ব্যবস্থার চেয়ে উন্নততর— উন্নততর এই জন্মে যে উৎপাদন-প্রণালী এথানে ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যের থর্পরমুক্ত হয়ে সমাব্দগত হয়ে পড়ছে। প্রাক্-ধনতাল্তিক মধাযুগের ধনে।ৎপাদনের চিত্রটি একটু বিশদভাবে বুঝতে গেলে আমরা দেখতে পাব যে স্বল্লোৎপাদনই সে-যুগের বৈশিষ্ট্য এবং উৎপাদনোপায় শ্রমিকের নিজ সম্পত্তি। কৃষি ছিল ক্ষুদ্র চাষীদের হাতে আর শিল্পদ্রব্য তৈরী করত নগরবন্দরের শ্রমিকেরা। ক্ষেত ও কৃষিযন্ত্র, কারখানা ও কারখানার যন্ত্রপাতি, মানে সমগ্র শ্রমযন্ত্রই ছিল ব্যক্তিগত শ্রমের উপায়-স্বরূপ—ছিল একক ব্যবহারের জ্ঞেই। কাজেই শ্রমযন্ত্রগুলোর ক্ষুদ্রকায় না হয়ে উপায় ছিলনা। আর সেজয়েট তার মালিক ছিল স্বয়ং উৎপাদক। এ সব ক্ষুদ্র ও বিক্ষিপ্ত উৎপাদনোপায়কে একজায়গায় জড় করে আজকের দিনের বিপুলায়তন কারথানায় পরিণত করতে ধনতান্ত্রিক উৎপানপদ্ধতির দরকার ছিল এবং সেই সঙ্গে দরকার ছিল সেই পদ্ধতির প্রতিনিধি বুর্জ্জোয়া সম্প্রদায়ের।<sup>৬</sup> ব্যক্তিগত উৎপাদনকে সামাজিক উৎপাদনে পরিণত করার দরুণই এই সব ক্ষুদ্র প্রতিষ্ঠানকে বৃহদায়তন হতে হয়েছিল—ক্যাপিটেল গ্রান্থের মারফৎ তা আমরা দেখতে পাই। হাজার হাজ্ঞার লোকের সহযোগিতায় কাজ চলবে বলেই তাঁত আর চরকার বদলে কাপড়ের

আর স্তার কল বসেছে—তাঁতীর ছোট তাঁত ঘরটি রূপ নিয়েছে বিরাট কারখানায়। এখন এ-কারখানা থেকে যে কাপড় তৈরী হয়ে বেরুল তা একটি তাঁতীর শ্রামকল নয়—বছ শ্রামিকের সমবেত শ্রমের ফল। বিশেষ কোনো একজন শ্রমিক বলতে পারবে নাঃ আমিই এ কাপড় তৈরী করেছি—আমিই এর উৎপাদক। সামাজিক জীব মায়ুষের হারানো সমাজবোধ কিরে পাওয়া যদি সভ্যতার অগ্রগতি হয়—তাহলে ব্যক্তিগত উৎপাদন পদ্ধতিকে সামাজিক উৎপাদন পদ্ধতির দিকে নিয়ে যাওয়াও উৎপাদন-সম্বন্ধের উয়তি নির্দেশ করে। উৎপাদন-সম্বন্ধের এই উয়তির মূলে ধনতন্ত্রের দানকে অস্বীকার করা বায়না। ধনতান্ত্রিক উৎপাদন-পদ্ধতি উৎপাদন-সম্বন্ধের অগ্রগতির ইতিহাসে তাই একটি গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়।

উৎপাদন-সম্বন্ধের বিপ্লবের উপরই সামাজিক বিপ্লব নির্ভরশীল। সামন্ততান্ত্রিক উৎপাদন-সম্বন্ধকে উৎথাত করেই ধনতান্ত্রিক উৎপাদন-সম্বন্ধকে উৎথাত করেই ধনতান্ত্রিক উৎপাদন-সম্বন্ধ প্রসার লাভ করতে থাকে এবং সঙ্গে সঙ্গে সমাজও নৃতন পর্য্যায়ে রূপান্নিত হয়—তার পর একদিন দেখা যায় রাষ্ট্রক্ষমতা ধনিকপ্রেণীর হাতে চলে এসেছে। উন্নত দেশগুলোর ইতিহাসে এধরণের দৃশ্যাভিনয়ই দেখতে পাওয়া যাবে। করাসীদেশে অভিজাতপ্রেণীকে সরাসরি ক্ষমতাচ্যুত করা হল—ইংল্যাণ্ডে অভিজাতপ্রেণীকে ধনিকশ্রেণীতে (Bourgeoisie) পরিণত হতে হল। এক্সেল্সের ভাষায় বল্তে গেলে, অভিজাত ভূসামীদের বিরুদ্ধে ধনিকশ্রেণীর সংগ্রাম ছিল গ্রামের বিরুদ্ধে নগরের সংগ্রাম, ভূসম্পত্তির বিরুদ্ধে যন্ত্রশিল্লের সংগ্রাম, প্রাকৃতিক অর্থনীতির বিরুদ্ধে মুদ্রা-অর্থনীতির সংগ্রাম। এই সংগ্রাম জয়য়ুক্ত হয়েছে সেখানেই, বেখানে যন্ত্রশিল্লের প্রদার অপ্রতিহতভাবে চল্তে পেরেছে। যে-যে দেশের সামন্ততান্ত্রিক সমাজ আপন গর্ভে যন্ত্রশিল্লের ক্রণকে স্মৃছ দিয়ে নৃতন ধনতান্ত্রিক সমাজ প্রতিষ্ঠা করেছে। বলাবহুল্য যে পৃথিবীর সমস্ত দেশ ধনতান্ত্রিক বিপ্লবের আশীর্ব্বাদ লাভ করতে পারেনি।

ধনতান্ত্রিক উৎপাদন-পদ্ধতি উৎপাদন-সম্বন্ধের একটি বিরাট বিপ্লব ঘটালেও উৎপাদন-সম্বন্ধকে গ্রানিমূক্ত করতে পারেনি। ধনতান্ত্রিক উৎপাদন ব্যক্তিকে অপসারিত করে সমান্ধকে অনেকথানি ঠাই দিয়েছে সত্যি কিন্তু উৎপাদন যন্ত্রের মালিকানায় দেখানে ব্যক্তির আসনই কায়েম, মালিকানা তখনো সামাজিক হয়নি। ধনতন্ত্রের এই ক্রটী উৎপাদন -সম্বন্ধকে মানিমুক্ত হতে দেয়নি—আর তারই দক্ষণ সমাজ নৃতনভাবে শ্রেণীবিভক্ত হয়ে একদিকে সম্পদের পাহাড় অন্যদিকে দারিদ্রেয়র গহর তৈরী করে চলেছে। উৎপাদনকে

সম্পূর্ণভাবে শৃঙ্খলমুক্ত করে উৎপাদন-সম্বন্ধকে উন্নততর স্তরে নিরে যাওয়াই তাই ধনতল্লোত্তর সাম্যবাদী বিপ্লবের লক্ষ্য।

মাক্স ধনোৎপাদন পদ্ধতিকেই সমাজের মেরুদণ্ড বলে প্রমাণ করেছিলেন, কাজেই কোনো দেশের সামাজিক বিপ্লরের প্রসঙ্গে সে-দেশের ধনোৎপাদনপদ্ধতিকে উপেক্ষা করা মার্ক্সীয় রীতি নয়। করাসী-বিপ্লবের পর সত্যিকারের সামাজিক বিপ্লব মাত্র একটি দেশে সংঘটিত হয়েছে—এবং যে-দেশে তা হয়েছে সেখানে তা থুবই অপ্রত্যাশিত। ধনতান্ত্রিকতার বিচারে রাশিয়া একটি অনুন্নত দেশ কিন্তু সাম্যবাদী বিপ্লব সন্তবপর হ'ল সেখানেই—আপাতদৃষ্টিতে দেখতে গেলে রাশিয়ার সাম্যবাদী বিপ্লব সাম্যবাদের মার্ক্সীয় ধারণাকে বিভ্রান্ত করে দেয়।

ইংল্যাণ্ড, ফরাসী, জার্মোণী—য়ুরোপের এই তিনটি ধনতন্ত্রপুষ্ট দেশকে উপেক্ষা করে কৃষিপ্রধান দেশে কি করে সাম্যবাদী বিপ্লব সংঘটিত হ'তে পারে—সত্যি তা এক জটিল প্রশ্ন। মার্ক্স বলেছেন ধনতান্ত্রিক যন্ত্রশিল্পজাত শ্রামসর্বস্বশ্রেণীই (Proletariat) আজকের দিনে সবচেয়ে বিপ্লবী—সাম্যবাদী বিপ্লবের নেতা হবে তারাই। <sup>৭</sup> উৎপাদনের শরীর থেকে ধনতান্ত্রিক রং মুছে ফেলবার চেষ্টা আছে যন্ত্রশিল্পজাত প্রমসর্ববস্থানীরই।<sup>৮</sup> কাজেই যন্ত্রশিল্পে যে দেশ অনুনত সাম্যবাদী বিপ্লবের সৈন্য বা সচেতনতা সেখানে তৈরী হওয়া মুস্কিল। অগণিত চাষী এবং মুষ্টিমেয় যন্ত্রশিল্পের শ্রেমিক নিয়েও রাশিয়া মুস্কিল্লাসান করে ফেল্ল। সাম্যবাদী বিপ্লব সম্বন্ধে জারশাসিত রাশিয়ায় অবিরাম তুমুল প্রচারই হয়ত তার খানিকটা কারণ কিন্তু বিপ্লবের নেতা লেনিন এবং বিপ্লবের পুরোধা ট্রট্স্কি এ-বিপ্লব সম্পর্কে একটি যুক্তিপূর্ণ তথ্য আবিষ্কার করেছিলেন। কম্যুনিষ্ট ম্যানিষ্ণেষ্টো সজ্ববদ্ধ হবার জন্যে তুনিয়ার মজতুরদের ডাক দিয়ে গেছে—সাম্যবাদী বিপ্লবকে মার্ক্স-এক্ষেল্স কোনো বিশেষ দেশের চতুঃসীমায় আবদ্ধ করে দেখতে চান নি। যেখানে ধনতন্ত্র—যেখানে দেখানেই সাম্যবাদী বিপ্লবের দৈন্য শ্রমিক তৈরী হচ্ছে—ধনতন্তের পুথিবীজয়ের সম্মুথে দাঁড়িয়ে মার্ক্র-এক্সেল্ স্কে তাই ছনিয়ার মজছুরের দিকেই তাকাতে হয়েছিল। লেনিন-ট্রট্স্কির সম্মুখে ধনতন্ত্রের যে ছবি ছিল তাতে তার আন্তর্জাতিকতার রঙ আরো পরিচছন। তাঁরা তাই ধনতমকে সর্ববেদশব্যাপী একটি শক্তি বলে উপলব্ধি করেছেন-বলেছেন, ধনতন্ত্রের শৃঝলে রাশিয়াও বাঁধা পড়েছে-অসুন্নত দেশ বলেই রাশিয়া সে-শৃত্যলের স্পর্শমুক্ত নয়। কিন্তু উন্নত দেশগুলোতে এ-শৃত্যলের বাঁধন যত শক্ত-ত্মনুত্রত দেশ রাশিয়ায় তা ছিলনা। অনুষত দেশ বলে রাশিয়ার এ লাভটুকু হয়েছে যে ধনতন্ত্র এখানে মুর্বল। মহাযুদ্ধের পর ধনতন্ত্রের সর্বেদেশব্যাপী শৃঙ্খলের উপরই আঘাত পড়েছিল— কিন্তু যেখানে তার শক্তগড়ন, ইংল্যাণ্ড, ফরাসী বা জার্মেনী, সেখানে তার বাঁধন ছি'ডেনি— ছি ডেছে রাশিয়ায়, তার হুর্ববলতম গ্রন্থিতে। রাশিয়ার সাম্যবাদী বিপ্লবের সমর্থনে উট্স্থি সমাজবিজ্ঞানের একটি অপবিজ্ঞাত নিয়মও আবিষ্কার করেছিলেন—এবং তার নাম দিয়েছিলেন Law of Combined Development। দীর্ঘ সাধনায় সভ্যতার ভাগুরে যে সম্পদ সঞ্চিত হয়ে ওঠে, অমুন্নত দেশগুলোর স্থবিধে এই যে সে-সাধনালক ফল পেতে তাদের সে-সাধনার মধ্যবর্তী গুরগুলো এক এক করে পার হতে হয়না--এক লাকেই সে-শুরগুলো পার হয়ে তারা দীর্ঘ সাধনার নবীনতম সিদ্ধির আশীর্বাদ লাভ করে থাকে। ইংল্যাণ্ডের শ্রমিক জাগরণ দীর্ঘকালব্যাপী—অতীতের গুরুভার তাদের মাথায়; কিন্তু রাশিয়ার শ্রমিকশ্রেণী একলাফে জেগে উঠে তাদের আবেষ্টনীর, বন্ধনের ও সম্বন্ধের গভীর পরিবর্ত্তন এনে দিয়েছে। ১০ ট্রট্স্কির এই যুক্তি অমুসরণ করে এ কথাও বলা যায় যে আজকের দিনে সামস্ততান্ত্রিক সমাজ থেকে সাম্যবাদী সমাজে পৌছতে মধ্যবর্তী ধনতান্ত্রিক সমাজের দীর্ঘ অধ্যায় ডিঙিয়ে যাওয়া সম্ভব। এই উল্লন্ফন কার্য্যত সম্ভব হয় এই জন্মে যে আজকের দিনে সামন্তভান্ত্রিক সমাজ বিশুন্ধভাবে সামন্তভান্ত্রিক নয়—ধনতন্ত্রের উকির্মুক এক মাধটু তাতে থাকবেই— সার তারই দরুণ সাম্যবাদের ঝাণ্ডাবহন করবার সৈম্ভণ্ড সেথানে তৈরী হবে। নৃতন ও পুরাতনের অদ্ভুত সংমিশ্রণ নিয়েই অনুনত দেশের যাত্রা স্থুক হয় - উট্সির সংযুক্ত বিকাশবাদের মর্ম্মকথা তা-ই।

রাশিয়ায় সাম্যবাদী বিপ্লব শ্রমিকদের হাতে রাষ্ট্রক্ষমতা এনে দিলেও বলশেতিক নেতারা রাশিয়ার অনুমত অবস্থার কথা ভূলে যাননি। তাঁরা একথা স্পষ্টভাবেই বুঝতে পেরেছিলেন যে উম্নত ধনতান্ত্রিক দেশগুলোতে সাম্যবাদী বিপ্লব সংঘটিত না হলে—অনুমত দেশের এই বিপ্লব চুড়ান্ত সাফল্য অর্জ্জন করতে পারবে না। আন্তর্জাতিক ধনতন্ত্রের সঙ্গে সংঘর্ষকল্পে যে বিপ্লব পরিকল্পিত তার প্রকৃতি আন্তর্জাতিক হবেই—দে-বিপ্লবের উৎসমুখ প্রথম একটি অনুমত দেশে খূলে গেছে বলেই মনে করা যায়না যে উম্লত দেশের শ্রমিক-শক্তির সাহায্য ব্যত্তিরেকে তা ইক্সিত লক্ষ্যে পৌষ্টুতে পারবে। তাই অক্টোবর বিপ্লবের পর কৃষকসম্মেলনীর জমিসংক্রান্ত আইনের উপর লেনিন যে বলশেতিক প্রস্তাব পাঠ করেছিলেন তাতে এ কথাটি ছিল: "সমাজতান্ত্রিক বিপ্লবের জয় ও সাফল্য এবং ক্ষমির এই বিলিব্যবস্থা নির্ভর করে এমন একটি অনুপেক্ষনীয় অবস্থার উপর যথন কৃষিশ্রমিক ও শিল্পশ্রমিক উম্লত দেশের শ্রমসর্ববিস্প্রেণীর সঙ্গে নিবিড় বন্ধনে আবদ্ধ হতে পারবে।"১১

রাশিয়ার বলশেন্তিক বিপ্লব যে মাক্সের পরিকল্পনা অমুযায়ী নয়—দে-সম্পর্কে লেনিন আর কারো চেয়ে কম সচেতন ছিলেন না। তাই তিনি সাম্যবাদের (communism) বদলে সমাজতন্ত্রবাদ (socialism) কথাটি প্রয়োগ করে রাশিয়ার বিপ্লবটিকে আখ্যাত করতে চেয়েছেন। গোপা-কর্মস্টীর আলোচনায় মাক্স সাম্যবাদের ছ'টি স্তরের কথা উল্লেখ করেছেন—ধনতন্ত্র থেকে যখন তা উন্ভূত হয় তখন একটি স্তর, আর যখন ধনতন্ত্রের দিগস্ত পেছনে কেলে এসেছে তার সেই বিতীয়, উয়ত স্তর—ছটো স্তরকে তিনি সাম্যবাদ (communism) নামেই অভিহিত করেছেন। কিন্তু লেনিন প্রথমস্তরের নাম দিয়েছিলেন সমাজতন্ত্রবাদ (socialism) বিতীয় স্তরকে সাম্যবাদ (communism) নামে অভিহিত করেছিলেন। স্থানর এই পরিবর্ত্তন বিশেষ তাৎপর্যাপূর্ণ। উয়ত ধনতন্ত্র উৎপাদন পদ্ধতিকে অনেকাংশে সমাজগত করে দেয়, ধনতন্ত্রে অনগ্রসর যে দেশ, সামাজিক উৎপাদন-সেখানে প্রায় অপরিজ্ঞাত; কাজেই উৎপাদননদ্বতিকে সমাজগত করাই সেখানকার বিপ্লবের মুখ্য কর্ত্রবা হয়ে দাড়ায়। ধনতন্ত্রের পথে না গিয়ে সমাজতান্ত্রিক উপায়ে যন্ত্রশিল্পের প্রবর্ত্তন এবং যন্ত্রোৎপাদনই তাই বলশেন্ডিক বিপ্লবের প্রধান কর্ত্রব্য বলে পরিগণিত হল। আর তাই এ-বিপ্লবকে সার্থকভাবে সমাজতন্ত্র নামে অভিহিত করা হল।

এই নামকরণে বলশেন্ডিক নেতাদের যতটা নিরাসক্তি প্রকাশিত হয়— আসলে ততটা নিরাসক্তি নিয়ে তাঁরা নিজেদের স্থান্তির দিকে তাকান নি। তথন তাঁদের কাছে হয়ত ততটা বৈজ্ঞানিক মনোভঙ্গী আশাও করা যায়না। এই অভ্তপূর্ব্ব শ্রমিক বিপ্লব তাঁদের চোখের উপর নূতন এক পৃথিবীর আলোকোজ্জল তোরণ খুলে ধরেছিল— তাঁরা ভেবেছিলেন শুল্লামুক্ত স্বাধীন শ্রমিকশক্তির অসাধ্য কিছু নেই। কল্পনা করেছিলেন লেনিন যে অমুমত দেশা রাশিয়াতেও মৃক্তশ্রমিকশক্তি ধনতন্তের পরবর্তী পৃথিবী গড়ে তুলতে পারবে। "ধনতন্ত্র এ পর্যান্ত যা করেছে সেখান থেকে স্কুল্ল করে আমরা উৎপাদনকৈ বৃহদায়তন করে গড়ে তুলব—" এ কথাও বলেছিলেন লেনিন। ১৩ কিন্তু কার্য্যত দেখা গেল মামুষের সদিচছা ও সদস্থাকরণের চেয়ে বাস্তব অবস্থার শক্তি অনেক বেশি। লেনিন বিপ্লব তৈরী করেছিলেন কিন্তু বিপ্লবোত্তর ইন্সিত অবস্থা তৈরী করতে পারলেন না—অমুমত দেশের অপ্রতিরোধ্য প্রতিক্রিয়াশীল শক্তি তাঁর পথরোধ করে দাঁড়াল। সে-শক্তি কেরেনস্কিনয়, জারের দালাল নয়, শ্বেতক্রণ নয়—অমুমত দেশের অর্থ নৈতিক অবস্থার অনিবার্য্য অন্তিশাপ।

রাশিয়ার অর্থ নৈতিক জীবনের অজস্র, বিক্ষিপ্ত ব্যক্তিগত মালিকানাকে বা মুনকা অর্জ্জনের ব্যাপক প্রয়াসকে রোধ করে সেখানে সমাজতান্ত্রিক-উৎপাদন প্রবর্ত্তিত করা, রাষ্ট্রক্ষমতা হাতে পেয়েও, বলশেভিকদের দ্বারা সম্ভবপর হয়নি। এই বিচ্ছিন্ন ও বিভক্ত

ব্যক্তিগত মালিকানা ধনতান্ত্রিক পদ্ধতিতে সংখ্যাল্লতায় পরিণত হলে তাদের সমাজগত করা হয়ত সহজ কিন্তু রাশিয়ার অর্থ নৈতিক অবস্থা এই সহজসাধ্য কাজের অমুকূল ছিলনা। বলশেভিক বিপ্লব প্রভুত উৎপাদনের যে প্রতিশ্রুতি জনসাধারণকে দিয়ে এসেছিল সমাজতান্ত্রিক ধনে।ৎপাদন পদ্ধতিতে বিপ্লবোত্তর রাশিয়ায় তা কার্য্যে পরিণত হতে পারেনি—অনস্থোপায় হয়ে তাই লেনিন ধনতন্ত্র-যেঁসা 'নবঅর্থ নৈতিক নীতি' (NEP) প্রবর্ত্তন করেতে বাধ্য হলেন। 'নেপ' সম্বন্ধে ট্রট্সিরে এই স্বীকারোক্তি অমুধাবনীয়: "নেপ প্রবর্ত্তন করে এবং সে অমুযায়ী কাজ করে আমরা নিজেরাই আমাদের দেশে ধনতান্ত্রিক সম্বন্ধের ঠাই করে দিয়েছি।" ধনতন্ত্রকে রাশিয়াতে একটু ঠাই করে দেবার বিপদ সম্বন্ধে লেনিন খুবই সচেতন ছিলেন—কৃষিপ্রধান দেশে যে সাম্যবাদের চেয়ে ধনতন্ত্রই বসবার আসন ভালো পায় লেনিন এ সত্য উপলব্ধি করেও উৎপাদনবৃদ্ধির জন্মে উৎপাদনকারীদের ব্যক্তিগত মুনফার পথ খুলে দিলেন। লেনিনের জীবদদশায় এ-পথ রুদ্ধ হয়নি। দলীয় কংগ্রেসের শেষ বক্তৃতায় লেনিন বলেছিলেন: "আমরা যন্ত্রকে যেদিকে চালাতে চাচ্ছি সেদিকে তা যাচেছনা, ঈশ্বর জ্বানেন কোথেকে কতগুলো বে-আইনি মুনফাধোর আর পুঁজিবাজ ব্যবসায়ী গজিয়ে উঠছে—যন্ত্রটাকে তারাই চালিয়ে নিছে।"

লেনিনের মৃত্যুর পর প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার শেষেও লেনিনের সেই স্বপ্ন ("ধনতন্ত্র এপর্যান্তর বা করেছে সেখান থেকে সুরু করে আমরা উৎপাদনকে বৃহদায়তন করে তুল্ব") কার্য্যে পরিণত হলনা। ১৯৩১-এ শিল্লাধ্যক্ষদের একটি সম্মেলনে টালিন বল্লেন : "আমরা উন্নত দেশগুলোর পঞ্চাশ কি একশ বছর পেছনে আছি। দশ বছরে তাদের সমান হতে হ'বে।"১৫ শুধু ভাই নয়, দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিকী সক্ষল্প গ্রহণ করা হ'ল বে-যে উদ্দেশ্য নিয়ে তার অন্যতম উদ্দেশ্য ছিল রাশিয়ার অর্থ নৈতিক জীবনে ধনতান্ত্রিক উন্ধর্তন উদ্দেশ্য বিত্তির স্বাক্তর্গত মুনফার বৃত্তিই ধনতন্ত্রের বীজ— এবং তা যে রাশিয়ার অর্থ নৈতিক জীবনে আজও সশরীরে বর্ত্তমান তা তার যৌথ-কৃষি-অধ্যক্ষদের বিতারণের সাম্প্রতিক সংবাদেই অবিসংবাদীশ্বাবে অভিব্যক্ত। তাছাড়া শিল্পোন্নতির প্রয়াসে রাশিয়ার যন্ত্রবিত্তা ও ষন্ত্রীর অন্তাবের কথা ১৯৩৫ পর্যান্ত ফালিনের নিজ মুখেই ঘোষিত হয়েছে। তারপন্তও সোভিয়েট রাশিয়ার উৎপাদন-ব্যবস্থায় যে আন্দোলন তুমুল কলরব স্থিটি করেছে সেই 'ফ্রাখানজ আন্দোলন'ও ফুরণে কাজ করানো ছাড়া আর কিছু নয়। ধনতান্ত্রিক দেশগুলো এ-পদ্ধতিতে বহুদিন যাবৎ কাজ করিয়ে অভ্যন্ত। অথচ ফ্রালিন বল্ছেন এই আন্দোলনই না কি ক্সমিকদের উৎপাদন-ক্ষমতা বাড়িয়ে দিয়ে সমাজভন্তরবাদকে সাম্যবাদে পৌছিয়ে দিজে সাহাব্য করবে। ১৭

বাশিয়ায় বলশেভিক বিপ্লবের প্রায় ত্রিশবছর পরে আজ আমরা বল্তে পারি যে বিপ্লবের প্রচণ্ড ঝড় সেখানে ধনতন্ত্রের ইমারতগুলোকেই নষ্ট করে দিয়েছে কিন্তু ধনতান্ত্রিক মানসিকতার কিম্বা ধনতান্ত্রিক ভিত্তির গায়ে আঁচড় কাটতে পারেনি। তাছাড়া, যন্ত্রশিল্পের স্থ্রহৎ প্রতিষ্ঠানগুলো শ্রামিকরাষ্ট্রের কুক্ষিগত হলেও রাশিয়া আজপর্যান্ত ধনতান্ত্রিক দেশগুলোর মতো উৎপাদন-শক্তি তৈরী করতে পারেনি। অথচ উৎপাদন-শক্তির বন্ধন-মোচনই সাম্যবাদের গোড়ার কথা—যে বন্ধনের রচয়িতা ধনতন্ত্র। রাশিয়ার এই পরিণতির জ্বন্তে দায়ী তার ঐতিহাসিক অনগ্রসরতা। যন্ত্রশিল্পে অনগ্রসর ছিল বলেই রাশিয়া তার সাম্যবাদী হিপ্লবের প্রোপ্রি স্থযোগ গ্রহণ করতে পারেনি। রাশিয়াতে যতোটুকু হয়েছে তাকেই যদি আমরা সাম্যবাদের জয় বলে ঘোষণা করি তাতে আর কিছু না হোক, মায়্র-এঙ্গেল্সের সাম্যবাদের অমর্যাদা করা হয়।

- > Critique of Political Economy-p. 126
- ₹ Ibid.
- o Critique of the Gotha Programme
- 8 Capital, Vol. I p. 837 (Kerr Edition)
- e lbid.
- . Anti-Duhring.
- 1 The Communist Manifesto.
- · Critique of the Gotha Programme.
- > History of the Russian Revolution (Gollanez Edition-p. 23, 27)
- 3. lbid-p. 33.
- >> Ten days that shook the world (p. 305. Modern Library Edition)
- 58 Selected works, vol, VIII p. 239.
- State and Revolution
- 38 The Real Situation in Russia, p. 31 ( Allen & Unwin Edition )
- Se History of the Communist Party of the Soviet Union, p. 314.
- 36 lbid, p. 324;
- 39 Ibid, p, 340

# द्र।र्क्श्राय प्रश्नंत

# মার্সীয় অর্থীতি

#### নগেন্দ্ৰনাথ সেনগুপ্ত

মার্ক্সের 'ক্যাপিট্যাল' যাঁহারা মনোযোগ সহকারে পাঠ করিয়াছেন তাঁহারা একথা অবশ্যই স্বীকার করিবেন যে মার্ক্স তাঁহার বিষয়বস্তু আলোচনা করিতে সর্বত্রই দান্দিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদের পদ্ধতি প্রয়োগ করিয়াছেন। তাঁহার এই পুস্তুক পাঠ করিলে, তাঁহার দার্শনিক মত্বাদ সম্বন্ধে অবহিত হওয়া যায়। মার্ক্স এই পুস্তুকে অসাধারণ নিপুণতার সহিত ধনিকসমাজের গতি ও পরিবর্ত্তন অমুসরণ করিয়াছেন। ধনিক সমাজের বস্তুউৎপাদনপদ্ধতি, উক্ত সমাজের সামাজিক সম্বন্ধের উদ্ভব, ক্রেমবিকাশ এবং অধ্পেতনের ধারা অমুসরণ করাই তাঁহার পুস্তুকের উদ্দেশ্য।

ধনিকসমাজের প্রধান উদ্দেশ্য ইইল পণ্যজ্ব উৎপাদন করা। প্রত্যেক পণ্যজ্বের চুইপ্রকার মূল্য আছে, ব্যবহার মূল্য (ভ্যালু ইন্ ইউজ) এবং বিনিমর মূল্য (ভ্যালু ইন্ ইউজ) এবং বিনিমর মূল্য (ভ্যালু ইন্ এক্সচেঞ্চ)। মূল্য বলিতে সাধারণতঃ বিনিমর মূল্যই বুঝিতে ইইবে। প্রাচীনসমাজে স্রব্যবিনিমর-প্রথা প্রচলিত ছিল। কিন্তু আধুনিক সমাজে মূল্যার সাহায্যে পণ্যজ্বের বিনিমর চলিয়া থাকে। সমানমূল্যের পণ্যের সঙ্গেল সমানমূল্যের পণ্যের বিনিমর ইয়া থাকে। যদি একখণ্ড বল্লের মূল্য একজোড়া জুভার মূল্যের সমান হয় তাহা ইইলে ঐ বস্ত্রখণ্ডের বিনিময়ে একজোড়া জুভা পাওয়া যাইতে পারে। এখন প্রশ্ন ইইল যে জব্যের মূল্য কি প্রকারে নির্দ্ধারিত হয় ? মার্কস্বলেন যে প্রত্যেক পণ্যস্ত্রব্য মানবের শ্রামহারা উৎপাদিত হয়। স্কৃতরাং প্রত্যেক পণ্যস্ত্রব্যর ভিতরে শ্রমহারা উৎপাদিত হয়। স্কৃতরাং প্রত্যেক পণ্যস্ত্রব্যর ভিতরে শ্রমহারিত থাকে। এই শ্রমহারা উৎপাদিত একঘণ্টা সময় লাগে তাহা হইলে উহার মূল্য আর একটি বল্পর মূল্যের সমান হইবে যাহা প্রস্তুত করিতেও আবিশ্যিক সামাজিক একঘণ্টা সময় লাগে। শ্রমশক্তির পরিমাণ নির্দ্ধারণ করিতে হয় সময়ের হারা। কোনও একঘণ্টা সময় লাগে। শ্রমশক্তির পরিমাণ নির্দ্ধারণ করিতে হয় সময়ের হারা। কোনও একটি পণ্যস্তর্ব্যে কন্তটা শ্রমশক্তি লুক্রায়িত আছে তাহা স্থির করিতে হইলে আমাদিগকে দেখিতে হইবে যে উক্ত করেয়ে প্রস্তুত করিতে কন্তটা আরশ্যক সামাজিক শ্রম্বানর লাগিরাছে।

এই শ্রামের সময় নির্ণয় করিবার একটি সামাজিক মাপকাঠি আছে। সুতরাং এই সামাজিক মাপকাঠির সাহায্যে স্বাভাবিক শ্রমশক্তির পরিমাণ নির্দ্ধারণ করা যাইতে পারে। স্বতরাং মার্ক্ দের মতে শ্রমশক্তির পরিমাণ, অথবা আবশ্যিক সামাজিক শ্রমসময় দ্বারা পণ্যদ্রব্যের বাস্তব মূল্য নির্দ্ধারণ করিতে ইইবে। শ্রম বলিতে মার্ক্ স কোনও বিশেষ রকমের শ্রম বুঝেন না। ধনিকসমাজে কোনও একটি পণ্যদ্রব্য প্রস্তুত করিতে বহুলোকের সহযোগিতা আবশ্যক। তাহা হইলেও প্রত্যেক দ্রব্যের মূল্য শ্রমশক্তির পরিমাণ দ্বারা স্থিরীকৃত হয়। পূর্বেই বলিয়াছি যে প্রাচীন সমাজে পণ্যদ্রব্যের সঙ্গে পণ্যদ্রব্যের বিনিময় হইত এবং সমান মূল্যের দ্রব্যের সঙ্গে সমানমূল্যের দ্রব্যের বিনিময় হইত ।

কিন্তু পণ্যোৎপাদন ও বিনিময় প্রথা জটিল হওয়ায় মুদ্রার প্রচলন হয়। মুদ্রার প্রচলনের পর মুদ্রার সাহায়েই বিনিময় কার্য্য চলিতেছে। আধুনিক জগতে স্বর্ণ হইয়াছে বিনিময়ের মানয়য়ৢ। মুদ্রার প্রচলনের ফলে পণ্যের মূল্যের প্রকৃত স্বরূপ মানুষ ভূলিয়া গিয়ছে। ফলে অর্থনীতিশাল্রে রহস্থবাদ আসিয়া পড়িয়ছে। আধুনিক ধনিকসমাজে অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থা অত্যন্ত জটিল হইয়া পড়ায় এবং মুদ্রার প্রচলনের ফলে বিনিময় প্রথা তদ্রপ জটিল হইয়া পড়ায় মায়য় এখন ভূলিয়া গিয়াছে যে প্রামশক্তির পরিমাণ দ্বায়া পণাদ্রব্যের মূল্য নির্দ্ধারিত হয়। তদ্বাহীত বুর্জ্জোয়া অর্থ নৈতিকগণ অসত্যের আশ্রেম লইয়া অন্য উপায়ে দ্রব্যমূল্য নির্দ্ধারণ করিতে প্রয়াস পায়। ইহাদের প্রচেষ্ঠার ফলে অর্থনীতি শাল্র অবান্তব্য ও রহস্থাবৃত হইয়া পড়িয়াছে।

পূর্বে মুদ্রা ছিল পণা-বিনিময়ের উপায় স্বরূপ, কিন্তু পরে উহাই হইয়া পড়িয়াছে মূলধন। এই মূলধন ক্রমেই বাড়িয়া চলে। কি প্রকারে এইরূপ ঘটে তাহা বুঝা অবশ্যক। পুর্বে মানুষ পণাদ্রব্য প্রস্তুত করিত এবং উহা অর্থমূল্যে বিক্রেয় করিয়া ঐ অর্থমূল্য দারা আবার পণ্য ক্রয় করিত। কিন্তু ধনিক সমাজে এই ব্যবস্থা উল্টাইয়া গিয়াছে। এখন মানুষ অর্থের সাহায্যে পণ্য প্রস্তুত করে এবং সেই পণ্যদ্রব্য বিক্রেয় করিয়া আবার অর্থলাভ করে। কিন্তু দেখা ঘায় যে, প্রথম যে অর্থ প্রযুক্ত হইয়াছিল তাহা হইতে পণ্যদ্রব্য বিক্রেয় করিয়া যে অর্থ পাওয়া ঘায় তাহার পরিমান অনেক অধিক। কি প্রকারে মূলধন বাড়িয়া বায় তাহা আমাদের জানা কর্ত্র্য। এই ব্যাপারটি ব্যাখ্যা করিতে গিয়াই মার্ক্ স উদ্তুমূল্যের (সার্প্লাস্ ভ্যালু) মূলনীতি সম্বন্ধে আলোচনা করিয়াছেন।

পণ্যবিনিময়ের ফলে উদ্ভয়্ল্য উৎপন্ন হইতে পারে না কারণ পণ্যবিনিময়ে সমান মূল্যের পণ্যের বিনিময় হয়। তাহা হইলে কি প্রকারে এই উদ্ভয়্ল্য স্প্ত হয় ? মার্ক্স বলেন যে এক প্রকার পণ্য আছে যাহার ব্যবহারিক মূল্যদ্বারা নৃতন মূল্য স্ফ্ট হয়। এই পণ্যদ্রব্য নিজেকে ক্ষর করিয়া নৃতন মূল্য স্প্তি করে।

মার্ক্ দের মতে এই পণ্যন্তব্য হইল আমশক্তি ধনিকসমান্তে একদল শ্রমিক আছে বাহারা আমশক্তি বিক্রের করিয়া আপনাদের ভরণপোষণের ব্যবস্থা করে। ধনিকগণ অর্থের বিনিময়ে এই শ্রমশক্তি ক্রের করে। এই শ্রমিককে দে দের ভতটা মূল্য বাহার সাহায্যে সে তাহার ক্ষয়িত শ্রমশক্তির পুনরুদ্ধার করিতে পারে। স্বভরাং শ্রমিক ততটা অর্থমূল্য পায় বাহার সাহায্যে সে নিজের ও নিজের পরিবারের ভরণপোষণ করিতে পারে।

মার্ক্ বলেন বে প্রত্যেক শ্রমিক কারখানায় ১২ ঘন্টা করিয়া খাটে (মার্ক্সের সময় শ্রমিকদের কারখানায় এইরূপই পরিশ্রম করিতে হইত)। কিন্তু সে ৬ ঘন্টায় বে পণ্যদ্রব্য প্রস্তুত করে তাহার মূল্যেই তাহার ও তাহার পরিবারের ভরণপোষণ চলিতে পারে। বাকি ৬ ঘন্টা কাজ করিয়া দে যে পণ্যপ্রস্তুত করে তাহার মূল্য মালিক আত্মগাৎ করে। এই উদ্বৃত্ত মূল্যই হইল মালিকের লভ্যাংশ। স্ক্তরাং প্রত্যেক পণ্যমূল্যের অর্ধ্বেক মালিক আত্মসাৎ করে। ইহার ফলেই মালিকের মূল্ধন বাড়িয়া চলে। উদ্বৃত্তমূল্য যে ধনিক আত্মসাৎ করে তাহা দে স্বীকার করে না। দে বলে যে অন্য কারণে অর্থাৎ পণ্যবিনিময়ের ফলে তাহার লাভ হয়।

শ্রমিকের শ্রমের সময় হ্রাস করিয়া দিয়াও ধনিকগণ লাভের অংশ বাড়াইতে পারে। সে তাহার মূলধনকে তুই ভাগে বিভক্ত করে, যথ। স্থায়ীমূলধন এবং অস্থায়ী মূলধন। তাহার স্থামী মূলধন হইল কারখানার বাড়ী, পণ্যপ্রস্তুতের যন্ত্র প্রভৃতি এবং অস্থামী মূলধন হইল শ্রমিকের বেতন। এডাম্স্ স্মিথ্, রিকার্ডো প্রভৃতি অর্থনৈতিকগণ বলেন যে ধনিকশ্রেণী উদৃত্ত মূল্যকে অস্থায়ী মূলধনে পরিণত করে। মার্ক্স বলেন যে এ সব অর্থ নৈতিকদের মত গ্রহণীয় নহে। কারণ উহা বাস্তব ধনিকসমা**জ**-ব্যবস্থার পরিপন্থী। উদ্বত মূল্য দ্বারা ধনিকগণ উন্নতভর যন্ত্র করে একং উহাকে পণ্যোৎপাদনের কার্য্যে লাগান্ন। স্থভনাং মার্ক্সের মতে ধনিকগণ উদ্তমূল্যকে স্থায়ী মূলধনে পরিণত করে। ইহার ফলে এইমিকদের শ্রমসময় কমাইয়া দিয়াও ধনিকগণ যথেষ্ট লাভ করিতে পারে। পণ্যপ্রস্তুত করিবার জন্ম উন্নততর যন্ত্র প্রয়োগের ফলে বহু শ্রমিক বেকার হইয়া পড়ে। কিন্তু ধনিকগণ কোন প্রকারে এই বেকার শ্রমিকদিগকে বাঁচাইয়া রাখে। এই বেকার শ্রমিকগণই হইল ধনিক সমাজের অর্থোৎপাদনের রক্ষিত সৈন্য। ধনিকগণ প্রয়োজনের সময় এই শ্রমিকদিগকে কাজে লাগায়। স্থভরাং আধুনিক ধনোৎপাদনের ব্যবস্থার ফলে শ্রমিকগণ ভাহাদের মূলধন হারাইয়া নিঃস্ব হইয়া পড়িয়াছে এবং ইহাদের হুর্দ্দশা চরমে উঠিয়াছে। কিন্তু ইহাতে একটি সুফলও হইয়াছে। শ্রমিকগণ ক্রেমেই সংঘবদ্ধ হইয়া শক্তিশালী হইতেছে এবং ভাহারা ক্রমেই অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থায় যে উচ্ছুখলতা দেখা দিয়াছে সে সম্বন্ধ

সচেতন হইয়াছে। মার্কস বলেন—ধনিকগণ নির্মমভাবে পণ্যোৎপাদকদের মূলধন অপহরণ করিয়াছে এবং স্বার্থস্পৃহার বশবর্তী হইয়া নীচ, নির্দ্দয় দ্বণিত উপায় অবলম্বন করিয়া ইহাদের সর্ব্বনাশ সাধন করিয়াছে। পণ্যোৎপাদকদের ব্যক্তিগত সম্পত্তির অধিকার সম্পূর্ণ বিলুপ্ত করিয়া দিয়া ধনিকগণ উহাদিগকে নিঃস্ব, নামেমাত্র স্বাধীন শ্রমিক শ্রেণীতে পরিণত করিয়াছে এবং ধনিকগণই হইয়া উঠিয়াছে সমাজের সম্পত্তির ও মূলধনের অধিকারী। এখন আর ধনিকগণ কোন এক বিশেষ শ্রামিকের অর্থ অপহরণ করে না। উহারা এথন সমগ্র শ্রমিক শ্রেণীর অর্থ অপহরণ করে। মূলধনের আত্মগতির ও আত্মবিকাশের নিয়মামুসারেই এইরূপ ঘটিয়াছে। একজন ধনিক বস্তু শ্রামিকের বিনাশ সাধন করে। ধনোৎপাদন ব্যবস্থা ক্রেমেই সঙ্কুচিত হইয়া কতিপর মাত্র ধনিকের হস্তে আসিয়া পডিয়াছে। বিজ্ঞানের সাহায়ে ধনিকগণ অর্থোৎপাদনের ব্যবস্থাকে স্কুসক্ত করে, ফলে আন্তর্জ্জাতিক ধনিকগোষ্ঠীর সৃষ্টি হয়, একচেটিয়া বাবসায়ের উদ্ভব হয়, শ্রামিকগণ ধনোৎপাদনের যন্ত্রস্বরূপ হইয়া পড়ে এবং তাহারা ক্রমেই সংঘবদ্ধ ও সচেতন হয়। অর্থোৎপাদন ব্যাপারে সহযোগিতা ও শ্রমবিভাগ অবলম্বন করার ফলে এবং যন্ত্রাদির উন্নতির ফলে শ্রমিকগণ ক্রমেই দাসত্বের শৃত্বলে আবদ্ধ হয়। একদিকে একচেটিয়া ব্যবসায়ের উদ্ভবের ফলে শ্রমিকগণ যেরূপ অবন্তির চরম্পীমায় নামিয়া আদে অক্সদিকে তাহারা সংঘবদ্ধ হইয়া বিদ্রোহী হইয়া উঠে। ধনিকসমাজের অর্থোৎপাদন ব্যবস্থায় উচ্ছুব্দ্বলতা ও অপচয় দেখা দেয়। ইহারা এমন একটি সমাব্দের সৃষ্টি করে ঘাহার মধ্যে বিদ্রোহ দেখা দেয় স্থুতরাং ধনিকগণ তাহাদের সমাজ-ব্যবস্থার মধ্যে নিজদের মৃত্যুবীজ রোপন করে। ফলে এই ধনিক সমাব্দব্যবস্থা ধ্বংসের পথে অগ্রসর হয়। এবং প্রধন আত্মদাৎকারীদের ধন অবশেষে সমাজ কাড়িয়। লয়। স্মৃতরাং ধনিকসমাজের উদ্ভবের ইতিহাদের মধ্যেই লুকান্নিত আছে এই সমাজের ধ্বংদের বীজ।

"ক্যাপিটালের" দ্বিতীয় খণ্ডে মার্ক্স, কিভাবে সমাজের মূলধন দ্বারা ধনিকগণ পণ্যদ্রব্য প্রস্তুত করে সেই সম্বন্ধে আলোচনা করিয়াছেন এবং তিনি দেখাইয়াছেন যে সমাজের মূলধন তুই প্রকার পণ্যদ্রব্য প্রস্তুতে প্রযুক্ত হয়। মূলধনের একাংশ দ্বারা পণ্য প্রস্তুতের উপযোগী যন্ত্রাদি প্রস্তুত করা হয় এবং অপরাংশ দ্বারা মান্ত্র্যের ভোগের উপযোগী পণ্য দ্রব্য প্রস্তুত করা হয়। মার্ক্স তাঁহার "ক্যাপিটালের" তৃতীয় খণ্ডে লাভের হার কি প্রকারে স্থিনীকৃত হয় সেই সম্বন্ধে আলোচনা করিয়াছেন। মার্ক্স, বিশেষ কোন ব্যক্তি ধনোৎপাদন দ্বারা কি প্রকারে লাভবান হয় সে সপ্রন্ধে আলোচনা না করিয়া সামাজিক ধনোৎপাদন ব্যবহার দ্বারা ধনিক সমাজ কি প্রকারে লাভবান হয় সেই সম্বন্ধে আলোচনা করিয়াছেন। স্তুত্রী হইতে পৃথক।

ভিনি উদ্ভুম্লার উত্তব কি প্রকারে হয় সেই সম্বন্ধে আলোচনা করিয়া কি প্রকারে এই উদ্ভুম্লা লাভ, স্থদ, জমিকরে বিজ্জ হয় তাহা দেখাইয়াছেন। লাভের হার নির্দ্ধারণ করিতে হইলে দেখিতে হইবে যে কডটা মূলধন কাজে লাগাইয়া কি পরিমাণ উদ্ভুম্লা সৃষ্ট হইয়াছে। যে শিল্প-প্রতিষ্ঠানে স্থায়ী মূলধন অহায়ী মূলধন হইতে অধিক সে স্থানে লাভের হার অপেক্ষাকৃত কম, কিন্তু যে শিল্প-প্রতিষ্ঠানে অস্থায়ী মূলধনের পরিমাণ স্থায়ী মূলধন অপেক্ষা অধিক সেই স্থানে লাভের হারও অপেক্ষাকৃত অধিক। এই উভর ক্ষেত্রেই প্রতিদ্বন্ধিতার ফলে এবং মূলধনের প্রয়োগ একরূপ ধনোৎপাদনের ক্ষেত্র হইতে অম্বন্ধেপ ধনাৎপাদনের ক্ষেত্রে পরিবর্ত্তিত হওয়ার ফলে লাভের হার কমিয়া যায়। সমাজের পণাজ্রব্যের মোটমূল্য এবং ঐ সব পণ্যজ্রব্যের মোট বাজারদর সমান। কিন্তু বিশেষ বিশেষ শিল্প-প্রতিষ্ঠানের মধ্যে প্রতিদ্বন্ধিতা থাকার ফলে অনেক সময় পণ্যজ্ব্য উহার উৎপাদন মূল্যের দরে বিক্রিত হয়। এই উৎপাদন মূল্যের পরিমাণ মূলধন ও গড়পড়তা লাভ, এই উভয়ের মূল্যের সমান। এই প্রকারে মার্ক্য দেখাইয়াছেন কি প্রকারে পণ্য মূল্যের বঙ্গের বাজারদরের বৈষম্য ঘটে এবং কি প্রকারে সর্কক্ষেত্রে লাভের হার সমান হয়।

শ্রমিকগণের উৎপাদন শক্তি বৃদ্ধি পায় তখনই যখন স্থায়ী মূলধনের পরিমাণ বাড়িয়া যায়, ইহার ফলে, অস্থায়ী মূলধনের পরিমাণ কমিয়া যায়। এইরূপ হইলে লাভের হার কমিয়া যায়, কারণ অস্থায়ী মূলধন হইতেই লাভের উদ্ভব হয়।

ধনিকসমাজে জমি সম্পত্তি ব্যক্তির অধিকারে থাকায় এবং প্রতিদ্বন্ধিতা বর্ত্তমান থাকায় জমিজাত পণ্যের মূল্য নিকৃষ্ট জমি হইতে পণ্য উৎপাদন করিতে যে মূলধন প্রযুক্ত হয়, তাহার মূল্যের ঘারা নির্দ্ধারিত হয়। কিন্তু উৎকৃষ্ট জমি হইতে অধিকতর পণ্যত্রব্য উৎপাদিত হয়। নিকৃষ্ট জমির পণ্যত্র্যরের পরিমাণ হইতে উৎকৃষ্ট জমি হইতে যে অতিরিক্ত পণ্যত্রব্য উৎপন্ন হয় তাহার মূল্যই ভূমিকরে পরিণত হয়। রিকার্ডো বলেন যে উৎকৃষ্ট জমি প্রথমে চাষ করা হয় এবং ক্রমে ক্রমে মান্ত্র্য নিকৃষ্ট জমি চাষ করে। যখন নিকৃষ্ট জমি চাষের কাজে লাগান হয় তখন উৎকৃষ্ট জমি হইতে ভূমিকর পাওয়া যায়। কিন্তু মার্ক্ স বলেন যে অনেক সময় দেখা যায় নিকৃষ্ট জমি প্রথমে কর্ষিত হয় পরে উৎকৃষ্ট জমি কর্ষিত হয়। রিকার্ডো আরও বলেন যে জমির স্বাভাবিক উৎপাদন শক্তির ফলে কালক্রমে জমির উৎপাদনশক্তি ফ্রাস পায় এবং ফলে জমিতে মূলধন প্রয়োগ করিয়া আশামুরূপ ফল পাওয়া যায় না। মার্ক্ স বলেন যে রিকার্ডোর এইমত গ্রহণযোগ্য নহে। জমির স্বাভাবিক উৎপাদন শক্তির উপর জমির জমিজাত উৎপাদন ক্রয়ের পরিমাণ সম্পূর্ণ নির্ভর করে না। নানা উপায়ে উৎপাদনশক্তি বৃদ্ধি করা যাইতে পারে। পুর্বেই বলা হইয়াছে

যে উৎপাদনের ব্যবস্থা ব্যক্তির হাতে থাকায় এবং ধনিকদের মধ্যে প্রতিদ্বন্দ্রিভা থাকায় লাভের হার সমান হয়। পণ্য প্রস্তুতে ব্যক্তির সম্পূর্ণ স্বাধীনতা না থাকিলে লাভের হার সম্পূর্ণ সমান হইতে পারে না। কিন্তু জমির অধিকারে মানুষের সমান অধিকার থাকে না। জমির উপর ব্যক্তিগত অধিকার থাকায় অনেক সময় জমির উপর এব চেটিয়া অধিকার জন্মে এবং তাহার ফলে স্বাধীনভাবে জমিতে মূলধন প্রযুক্ত হইতে পারে না। জমির উপর একচেটিয়া অধিকার থাকায় জমিদারগণ জমির উৎপাদন দ্রব্য হইতে উচ্চহারে লাভ পাইয়া থাকে। এবং এই অতিরিক্ত লাভের হারই জমিকরে পরিণত হয়। জমির অধিকার যদি সমাজের হাতে আদে তাহা হইলে কৃষি-পণ্য উৎপাদন ব্যাপারে প্রত্যেক ব্যক্তি স্বাধীনতা লাভ করিতে পারে, কারণ এইরূপ ব্যবস্থা হইলে সমাজ হইতে জমিদারের একচেটিয়া অধিকার বিলুপ্ত হয়। মার্ক্স বিভিন্ন দেশের অবস্থা আলোচনা করিয়া কি প্রকারে জমিকর নির্দ্ধারিত হয় তাহা দেখাইয়াছেন। চাষী যে উদৃত্তমূল্য প্রস্তুত করে তাহা সে জমিদারকে কর-স্বরূপ দিয়া থাকে। প্রথমে সে পণ্যদ্রব্য দ্বারাই জমিদারের কর দিত। ক্রমে ক্রমে পণ্যদ্রব্যের পরিবর্ত্তে অর্থদারা ভূমিকর প্রদানের প্রথা প্রচলিত হয়। মার্ক্ স আরও দেখাইয়াছেন যে যান্ত্রিকযুগে ক্রমে ক্রমে চাষীগণ জমির অধিকার হারাইয়া নিঃস্ব শ্রমিক হইয়া পড়িয়াছে। ইহারা জমিদারের স্থদের হার ভূমিকর এবং অক্যান্ত নানা প্রকার কর দিতে অসমর্থ হইয়া নিঃস্ব শ্রামিকদের পর্য্যায়ে আসিয়া পড়িয়াছে। অনেকস্থলে চাষীগণ চাষ্পণ্য উৎপাদনের যন্ত্র সমূহের অধিকার হারাইয়াছে। যান্ত্রিক সভ্যতার ফলে সর্বব্রেই ধনিকশ্রেণীর অভ্যাচারে সাধারণ চাষীর ও শ্রমিকের অবস্থা অত্যন্ত শোচনীয় হইয়া পডিয়াছে।

মার্ক্ বলেন যে ধনিক সমাজে যে গুরুতর অবস্থার উন্তব ইইরাছে, এবং এই সমাজে যে দারুল ব্যাধি দেখা দিয়াছে তাহা দূর করিবার একমাত্র উপায় হইল সমাজতান্ত্রিক সমাজ গঠন করা। সমাজের সমস্ত মূলধন ও জমি সমাজের হাতে না আসিলে সমাজের অসমতা ও চুর্দ্দশা দূরীভূত হইবে না। সমাজতান্ত্রিক সমাজ গঠিত হইলে ব্যক্তিগণ স্বাধীন হইরে, প্রত্যেক প্রমিক তাহার শ্রামোৎপাদিত প্রব্যের পূর্ণমূল্য পাইবে, শিক্ষার উন্নতি হইবে, আধুনিক উচ্ছুছাল পারিবারিক ব্যবস্থা দূরীভূত হইবে এবং টুরুত্তরে পারিবারিক ব্যবস্থা দূরীভূত হইবে এবং টুরুত্তরে পারিবারিক ব্যবস্থা স্থাপিত হইবে। সমাজের জীবন সর্ববাসীন ও পূর্ণতর হইবে। সমাজতান্ত্রিক সমাজে মানুষ আর মানুষের উপর আধিপত্য করিতে চাহিবে না। সে সর্ববাই চেষ্টা করিবে প্রকৃতিকে আপনার বশে আনিয়া প্রকৃতির উপর আধিপত্য করিতে। মার্ক্ স্বানে করেন যে ধনভন্তের ক্রমবিকাশের ফলে ধনতান্ত্রিক সমাজ এমন অবস্থায় আসিরা পাড়িরাছে যে ইহার ভিত্তি ক্রমেই শিথিল হইতেছে এবং ইহার কলে এই সমাজের পতন

অনিবার্য। এই ধনিকসমাজের উচ্ছেদের ফলে সমাজতান্ত্রিক সমাজ গঠিত হইবে।
কিন্তু এইরূপ সমাজ গঠন করিতে হইলে জগতের সমস্ত শ্রমিকদের ঐক্যবদ্ধ হইরা সতর্কতার
সহিত অগ্রসর হইতে হইবে। উপযুক্ত নায়কদের পরিচালনাধীনে ইহারা ইহাদের উদ্দেশ্যের
পথে অগ্রসর হইতে পারিবে। কিন্তু ইহাদের কর্ম্মপদ্ধতি সম্বন্ধে সর্বেদা সচেতন ও সতর্ক থাকা আবশ্যক হইবে। শ্রমিকশ্রেণী যদি সমাজের গতি যথাযথভাবে অন্তুসরণ করিতে না পারে এবং ভুল পথে চলে, তাহা হইলে তাহাদের উদ্দেশ্য সিদ্ধির পথে বহু বাধা উপস্থিত হইবে। ইতিহাসের গতি ইহাদের অনুকৃলে। স্বতরাং শ্রমিকগণ যদি স্থিরভাবে ও বিচারবৃদ্ধি সহকারে অগ্রসর হয়, তাহা হইলে তাহারা অদূর ভবিষ্যতে সমাজতান্ত্রিক সমাজ গঠন করিতে পারিবে; ইহাই মার্ক্ সীয় অর্থনীতির চরম দিদ্ধান্ত।

# **কিবিগ্র**

#### পাথীদের মত বীরেন্দ্রকুমার গুপ্ত

পাথীদের মত বুঝি
মনের ভিতর থেকে আমরাও অনেক দব্জ মাঠ খুঁজি।
যে-মাঠ ওন্ময় থাকে তৃণগুলা দব্জ-প্রচ্ছায়
সেথানে হৃদয় যেতে চায়,
পাখীদের ডানা নয়—মনের পাথায়।

পাখীরা যেমন ঝড়ে ঝরার পালক—
কেরে নীড়ে, কখনো হারিয়ে কেলে কিছু রৌদ্রালোক;
আমরাও অবসাদ, অন্ধকার, লোভাতুর নোখ
ঝেড়ে ফেলে হাদরের সব্জে-সব্জে
নিঃশেষে প্রলীন থাকি অনেক উষর পথ ঠেলে ঠেলে ভূজে।

ভানায় মুছিয়া ফেলে দিন
যখন পাখীরা ফের উফ করে নীড়,
আমরাও ফিরে এসে উন্মুখর সান্নিধ্যের আলাপে নিবিড়।
তখন আকাশে থাকে নক্ষত্রের ভিড়।

নিজালু চোখের পাতা বৃঝি এলে বৃজে' আমাদের মন থাকে পাখীদের মত ঠিক মাঠের সবৃজে।

#### বৈকালী সৌমিত্রশঙ্কর দাশগুপ্ত

এদিনের শেষ হয় রাত্রির আভাষে
তাবশিষ্ট কালটুকু থমথমে ভয়—
সন্দেহের দোলা বাজে সম্ভাবনাময়।
জীবন-মৃত্যুর ভাঙ্গা-গড়া,
ইতিহাস, প্রেম, জীবায়ন—
একটি বৈকালে এসে হারায় স্বপন।

অনেক গোধ্লিক্ষণ সন্ধিকাল হয়ে— আমারে চঞ্চল করে, অথচ নীরব!

## গোধুলি-সাঁওতাল বীরেক্স চট্টোপাধ্যায়

সাঁওতালী মেয়েদের গান।

পাহাড়িয়া মধুপুর; মেঠো ধূলিপথ: দিনশেষে বৈকালী মিষ্টি শপথ! "মোহনিয়া বন্ধুরে । আমি বালিকা; তোরই লাগি গাই গান; গাঁথি মালিকা—

আজো সন্ধ্যার শেষে খালি বিছানা; আমি শোবো, পাশে মোর কেউ শোবে না— তুই ছাড়া এই পূজা কেউ ছোঁবে না।"…

স্থরে স্থরে হাওয়া তার মিপ্তি বুলায়— গাঁওতালী মেয়ে ক'টি দৃষ্টি ভুলায়।

দিনশেষ। ধৃধু মাঠ; ধৃধু মেঠো পথ !… সাঁওতালী মেয়ে ক'টি ছড়ালো শপথ;— হাওয়ায় হাওয়ার মতো ছড়ালো শপথ!

#### আলোকচারী নীরেন্দ্রনাথ চক্রবর্তী

এখনো শিশিরগন্ধী সেইদব রাত নেমে আসে।
প্রান্তরমূর্ছিত জ্যোঁৎস্না ( মনে পড়ে সে রাত কেমন ? ),
কাঁকা কাঁকা গুহা মাঠ বন,
শীতার্ত হিমেল নদী—শিমূলের অস্পষ্ট পাহারা—
অরণ্যের স্বপ্ন দেখে মন;
ট্রেনের তীর্যক আলে। কুরাশার ফ্রেমে ভেসে ওঠে,
এমন শীতের শেষ—এই রাত দেখে নাই তারা—
ছ'একটি শিথিল ফুল কোটে।

তের বার আঙ্গে আর যায় এই ছবি। ফিরে ফিরে আসে তের বার নির্জন মাঠের স্বপ্ন, প্রাস্তরের আচ্ছন্ন পাহাড়; তারপর হঠাৎ হারায়।
তখন স্মায়্র টেউয়ে প্রথম সূর্যের যাওয়া আসা, আলোর অশাস্ত ভালোবাসা।
হয়তো তখন নেই মাঠ নদী মেঘছোঁয়া মন,
অথবা নিবিড়
দিনের উজ্জ্বল স্পর্শে রাত্রির ছবিরা কথা পায়;
অরণ্য তখন নেই, আছে জনারণ্যের ভীড়।

# નારભાન ત્રરક્રાં છે

# বাংলার রূপরস সাধনা [ভাস্কর্য্য—দ্বিতীয় পর্ব্ব ] শ্রীষামিনীকান্ত সেন

পাহাড়পুরের আন্দোলন বাংলাদেশকে প্রত্যক্ষভাবে জগতের সামনে উপস্থিত করেছে। এ সব প্রস্তর ও মাটির মুর্ত্তিসঞ্চয় যে একাস্তভাবে বাঙালীর রচনা এবং বাংলাদেশের মনস্তব্বের দিক হ'তেও যে এসব সৃষ্টি সন্তব হয়েছে সে বিষয়ে সন্দেহ করবার কোন কারণ নেই। বলেছি বাংলার ভাস্কর্য্যের ছটি বিরাটধার। গঙ্গাযমুনার মত ইতিহাসের বক্ষে প্রবাহিত হয়েছে। একটি হচ্ছে পোর বা কোল রীতির (classical) প্রতিফলক, অস্তাট হচ্ছে গণ বা গ্রাম্যরীতির (folk) প্রতিবিস্থ।

পাহাড়পুরের মৃদ্ভাস্কর্য্য এক অপূর্ব্ব বৈচিত্ত্যে ভরপুর। যে দেশে শুধু দেবদেবতার মূর্ত্তি রচনা করাই পরমার্থ মনে করা হয় সে দেশের জাগ্রত পার্থিব জীবনের বিচিত্র ঘটনার তরক্ষভক্ষকে মর্য্যাদা দান ক'রে নানা মূর্ত্তি রচিত হওয়া বিস্ময়ের বিষয়। বস্তুতঃ তান্ত্রিকযুগে যে ঐতিকতা ও মানবিকতার পোষক ছিল সাহিত্যে বা শিল্পে সব জায়গায় তা' পরিক্ষৃত্তী হ'তে পারেনি। সমগ্র ভারতে তান্ত্রিকতত্ত্বর প্রভাব বিস্তৃত হয় কিন্তু তা' হলেও অন্যান্ত প্রদেশের

সহিত রচিত স্থণীর্ঘ জ্রমুগলের আয়ত ঔদার্য্য, দৃষ্টির মন্মডেদী বাণী। অঙ্গপ্রত্যঙ্গের রপভারাক্রান্ত প্রশ্ব্য দেবতাকেও মানবছের ঘনিষ্ঠ স্তরে এনেছে। উপাসকের আনন্দ ও পূজার্চনার জন্ম বাংলার শাক্ত কবি মহাদেবকেও নিজের সামাজিকতার গণ্ডীতে এনে যেমন রসপরিহাসে মশ্গুল হয়েছে—তেমনি ভাস্করেরা মানবীয় মূর্ত্তির ভিতর দেবতাকে এনে—রসবন্ধন ঘনিষ্ঠ করেছে—তা'কে আকাশে গ্রস্ত নক্ষত্রের মত, স্বদূরবিহারী করেনি। বাংলার তারামূর্ত্তিতেও বহুহস্তযুক্ত অত্যুক্তি নেই। মগধের মূর্ত্তিগুলিতে অধ্যাত্ম লক্ষণের শান্ত্রীয় নির্দেশ বজায় রাখা হয়েছে কিন্তু মামুষের ভিতর যেমন দেবতা বিহার করছেন তেমনি দেবতার ভিতরও মামুষের রসোক্ষল সমুভূতির ব্যাঞ্জনা না থাক্লে ভক্ত ও ভগবানের সম্পর্ক কি করে স্থাপিত হয় ? উভয়কে একস্তরে আসা চাই—বাংলার ভাস্কর তাই করেছে সকল ভাবে। গ্রীক দেবতার মানবিকতা মাংসল গণ্ডীতে এসে পড়েছে বাংলার দেবতা অতদূর যায় নি। বহু আভরণ ও উপকরণ দেবতার দিব্যুহকে খণ্ডিত হ'তে দেয়নি।

বরেন্দ্র অনুসন্ধান সমিতিতে রক্ষিত সূর্য্যমূর্ত্তিতে এক বিশ্বয়জনক রূপোচ্ছাস দেখা যায়। সমগ্র মূর্ত্তিটি স্থমাজ্জিত ও স্থগঠিত অথচ তা একটা গতানুগতিক ক্ষরমায়েস ও বিধিনিষেধ মেনে' তৈরী পুতৃলনাচের মূর্ত্তির মত ব্যাপার নয়। সমগ্র ভ্বনে যে দেবতা ব্যাপ্ত তাকে দেখাতে হয়েছে একটা আত্মসংহত ও সমাহিত অবস্থার গণ্ডীর মধ্যে। সূর্য্যদেব যেন তাঁর ভাসর সহস্রাংশুকে নিজের ভিতর গুটিয়ে রূপালঙ্কারে ভক্তদের নিকট দেখা দিচ্ছেন। কোথাও কোন আড়েষ্ট ভাব নেই—শিল্পীর কোনরকম দারিদ্রা ও ভীরুতা এ মূর্ত্তিতে দেখা যায় না। সূর্য্যদেবের মুখ্প্রীও উজ্জল ও নিখুত। এর ভিতর কোথাও দক্ষিণভারতের রীতিপ্রধান, প্রাণহীন প্রস্তর্যর মূর্ত্তিকে অতিক্রম করে' ভেনে উঠে না।

বাংলার রচনার বছদিক আছে । তান্ত্রিক কল্পনার উল্লোল ব্যাপকতামণ্ডিত বাংলার হেবজুমূর্ত্তি তিববত ও জাপানের এ শ্রেণীর মূর্ত্তিসঞ্চয়কে হতপ্রভ করেছে। বছশীর্য ও বছ হস্তযুক্ত হলেও হেবজুর মুখ-শ্রী লালিত্যে লীলায়িত এবং ভাবোচ্ছাসে প্রফুল্ল। এর ভিতর বিকটম্ব কোথাও নেই। হেবজুর শক্তির ও দেহৈশ্বর্যাও মুখ্প্রীর অতুলনীয় ভঙ্গী জগতে এ শ্রেণীর সমগ্র রচনাকে হীনপ্রভ করে দেয়। বিধিবন্ধনের অসংখ্য হেরফেরে আবদ্ধ এই মূর্ত্তিযুগলের অপ্রাকৃত দেহভঙ্গীর ভিতর একটা অসাধ্য ব্যাপারই ছিল। এরকম রচনার ভিতরও মানবিকতার দক্ষ রসম্পুট রক্ষা করা বাংলার শিল্পীর অতুলনীয় প্রতিভাই সম্ভব করেছে।

মুর্ত্তিরচনায় বাংলার আর একটি ব্যবস্থা সহজেই চোথে পড়ে। এখানকার শিল্পীরা অতিকায় কিছুই রচনা করতে সহজে অগ্রসর হয় নি। এটাও বাংলাদেশের একটা সত্যোপেত মানবিকতার নিদর্শন সন্দেহ নেই। যে মানুষকে বাংলাদেশ সবচেয়ে বড় সত্য বলেছে তাকে কোনকালেই অতিকায় বা বিরাটকায় মনে করে সে আনন্দ পায় নি। কথিও আছে মানুষের

পক্ষেই মুক্তি, সিদ্ধ-দেবতাকেও মুক্তি পেতে হলে নামুষের দেহ পরিগ্রাহ করতে হয়। কাজেই মানবীয় পরিমাপেরও একটা দার্থকতা আছে। তা' মধ্যপথ অধিকার করেছে— অসুও তা' নয় বিরাট ও তা' নয়।

ভারতীয় ভাস্কর্য্যের নানা দৃষ্টান্তে সকলেই অত্যুক্তি লক্ষ্য করে থাকেন। প্রাবণ বেল-গোলার জৈন গোমতেশ্বর মূর্ত্তি উচ্চতায় প্রষ্ট্রি ফুট। মহামানব রচনা করতে গিয়ে জৈন-শিল্পী তীর্থক্করকে বিরাট করতে অগ্রসর হয়েছেন। এ দেশে এ প্রণালী বিশেষভাবে অসুস্ত হয় নি। সৃক্ষ্মতা ও সৌকুমার্যাই বাংলাদেশের প্রিয়—তা মনেরই হোক্ দেহেরই হোক্। দৃষ্টিভঙ্গীর দিক হ'তে মূর্ত্তিকলা বিচার করলে পাল ও সেন আমলের রচনা বিশেষভাবে অভিনন্দিত হবে সন্দেহ নেই।

বজ্ঞাহিনীতে প্রাপ্ত হাস্তমুখী মৎসাবভার এবটি অনবছ্যসৃষ্টি। জ্ঞাড়াদেউলের [ ঢাকা ] ত্রিবিক্রম দাক্ষিণাভার বা মধ্যভারতের রচনার মত অস্বাভাবিক মুখ্ঞীমণ্ডিত নয়। পুরাপাড়ার অর্জনারীশ্বর বাংলার শিল্পকে গোরবান্বিত করেছে। এলিফেন্টার রচনায় অর্জনারীশ্বর মূর্ত্তিকে চারিদিকে নান। আলঙ্কারিক আবেইটন দিয়ে সজ্জিত করতে হয়েছে—বাংলার মূর্ত্তিতে কোন অনাবশ্যক আবর্জনা নেই। ওঠ্ মূর্ত্তিরি যথায়থ সন্নিবেশই একটা শিল্পাত ঐশ্ব্য লাভ করেছে। মালভূমের মহিষমন্দিনীর হাস্তমুখ বিশেষভাবে শ্রন্ধা আকর্ষণ করে। বোগ্রার সরস্বতী মূর্ত্তিও শিল্পমৌন্দর্য্যের একটা উৎকৃষ্ট নমুনা। এমনি করে দেখা যাবে বাংলার রূপদীপালীর কোন দীপ-ই অশোভন ও প্রাণহীন নয়— সবই জ্লান্ত ও জীবস্তা। এ প্রশংসা সামান্ত নয়।

এসমস্ত মূর্ত্তির মুখন্ত্রী একঘেরে বা এক ছাঁচে ঢালা মামুলি ব্যাপার নয়। প্রত্যেকটিই প্রাণবান ও জাগ্রত ভাবের মহিমায় মণ্ডিত—অক্সপ্রদেশের রচনা সম্বন্ধে একথা বলা চলে না। কঠিন ও রুক্ষম মননশীলভায় এ সব মূর্ত্তি ভারক্রোন্ত নয়— যদিও এসব শাস্ত্রের নির্দেশ অনুসারে নানা লক্ষণ ও ভিলকে ভূষিত হয়েছে। প্রাক্তভারতীয় ভাক্ষর্য স্পষ্টভাবে তিনটি ধারায় অগ্রসর হয়েছিল। মগধের শিল্পে জ্ঞানের প্রভাব ও প্রাধান্ত অধিক। বাংলার কলালালিত্য ভাবপ্রধান। উড়িয়ার শিল্প ক্রিয়াশীল (dynamic) ও কর্ম্মপ্রধান। কণারকে অশ্বারোহী ও অশ্বের যে একটা প্রচণ্ড গতিশক্তি ক্র্রিত হয়েছে তা অত্যন্ত তুর্ল ভ। পুরীর নটরাজের নৃত্যচাতুর্য্যের নিকট অন্ধ্র নটরাজকে হার মানতে হয়। পুরীর রচনায় শুধু শারীরের নম্ব নটরাজের মনের হিল্লোলও দীপ্ত হয় মুখন্ত্রিত। দ্রাবিড় রচনায় মুখ একেবারে আড়ন্ট ও বিভৃতিহীন। ভাবপ্রবশ্তার সহিত গতিবেগ সহজেই যুক্ত। এজন্ম বাংলা ও উড়িয়ার কলায় একের সহিত অন্যের যোগ সহজেই স্পন্ট হয়। উড়িয়ার

মহিষমর্দ্দিনীর সমগ্র অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ হিল্লোলিত গতিবেগে—বাংলার রচনায় শ্রীত্বর্গা ভাববিভার অথচ আড়ন্ট বা অতিরিক্ত চঞ্চল নয়।

বাংলার শিল্পে পশ্চিম ভারতের অজস্তারীতিসুলভ অত্যক্তিও মাঝে মাঝে দেখা ধার চিবিশ পরগণার মথুরাপুরে প্রাপ্ত লক্ষ্মীমূর্ত্তি অজস্তার রূপভঙ্গীকে হার মানিয়ে দেয়। কাব্যে বর্ণিত দেহঞ্জীতে রূপকের সাহায্যে নানা অত্যক্তি করা কবিদের একটা অধিকার বলে' স্বীকৃত হয়েছে। কিন্তু ঠিক এরকমের অত্যক্তি ভাস্কর্য্য ও চিত্রকলা-ক্ষেত্রে ভারতের কোন কোন জায়গায় প্রচলিত থাক্লেও বাংলাদেশে একটা মধ্যপথই অবলম্বিত হয়ে এসেছে। শুক্রনীতিসারে আছে:—

"ন হীনা নাধিকা মানাৎ তে তে জ্ঞেয়া স্থশোভনাঃ ন স্থলা ন কুশা বাপি সবে সর্ববিমনোরমা"

শুক্রনীতিসার (১০২-৩)

মানকে বজায় রাখ্তে হবে অথচ দেখ্তে হবে অত্যক্তি কোথাও সম্ভব না হয়।
গুপ্তযুগে পশ্চিমভারতের প্রভাব পূর্বাঞ্চলে ব্যপ্ত হ'তে পারে নি। এখানকার ধীমানের
নাগকলা একটা প্রকৃষ্ট পদ্ধতি সূচনা করে' সমগ্র প্রাচ্য ভূখণ্ডে বিস্তার করে। এই পদ্ধতি
রচনা নেপালে, চীনে ও জাপানে একসময় প্রভাব বিস্তার করে।

বাংলার ভাবপ্রধান রচনা সমগ্র ভাস্কর্য্যকে একটা জাগ্রত জীবন দান করেছে।
যাকৈ ইংরেজীতে 'conventional' বা চল্ভি প্রাণহীণ কায়দার রচনা বলা হয় বাংলাদেশে
তা নেই। কতকগুলো অবয়ব সংযোগের প্রচলিত ব্যবস্থা অবলম্বন করার প্রথা বাংলাদেশ গ্রহণ করেনি। এজন্ম এখানকার প্রতিটি মূর্ত্তির ব্যপ্তনায় প্রাচীন ও প্রাণহীণ কোন প্রথাকে মুখ্য করা হয়েছে মনে হয় না।ুবরং বাংলার মূর্তিগুলির মুখ্প্রী চাহনি ভ্রুভঙ্গী দেখে মনে হয় যেন এসব মূর্ত্তি সভোখিত একটা নূতন জাগরণের ইঙ্গিতপূর্ণ। স্বযুপ্ত জাতির দৃষ্টি যেন বহুকাল পরে জেগে উঠছে কালের নূতন তরঙ্গোচছাদে। মগধে প্রাপ্ত হরগোরীমূর্ত্তি প্রস্তরের মূর্ত্তি মাত্র, সব যেন স্থির ও অচঞ্চল, কিন্তু বাংলার ভাটেশ্বর মন্দিরের হরগোরী মূর্ত্তি সচঞ্চল, জাগ্রত এবং প্রণয়ের অভিনয়ে উমুখী—একে অহ্যের দিকে হন্তপ্রসারিত করেছে—পরস্পর ভাবগদগদ। বস্ততঃ বাংলাদেশের বিরাট জাগরণের পূর্ব্বাভাষ এসব রচনায় লক্ষ্য করা বায়। পাহাড়পুরের রাধাকৃষ্ণ মূর্ত্তিতেও গভামুগতিক (formal) বা কায়দাতৃরস্ত ব্যাপার কিছু নেই। যা আছে তা' মৌলিক, জীবস্ত ও ভাবে ভরপুর।

কাচ্ছেই বাংলার ভাস্কর্য্যের পরিচয় দান করতে হলে একে ভাবপ্রধান বলতে হয় মগধ ও উড়িয়ার সহিত তুলনামূলক বিচারে। কিন্তু বস্তুতঃ এর অন্তর্নিহিত বিশিষ্টতা হচ্ছে এই যে এ শিল্পের ভিতর দিয়ে সমগ্র জাতির একটা নূতন জাগরণের অবস্থা প্রকটিত হরেছে।

এ জাগরণের বহুদিক ক্রমশঃ জাতির চক্ষুগোচর হয়েছে। সংস্কৃত সাহিত্যের হাজার বছরের সাধনাকে অপূর্ণ ঘোষণা করেই যেন জয়দের গীতগোবিন্দ রচনা করেন। ভাষার ভিতর দিয়ে এই অভূতপূর্বব সৃষ্টি বাংলাদেশের প্রেরণারই যেন অপেক্ষা করছিল। চণ্ডীদাদের আলুলায়িত ভাষার লীলাকদম্বও এই নব্য জাগরণের সাক্ষ্য দেয়। পরবর্তী যুগেও বাংলাভাষা নৃতন নৃতন মৃষ্টির বেলাভূমিতে তরসাকুল জলধির মত ঝাপিয়ে পড়ে।

একদিকে এই অভিজাত ভাস্কর্য্য এমনি করে স্থান্টির এক নৃতন সীমান্তকে উদ্বাটন করে ভারতর্মে, অক্সদিকে গণকলার এক বিরাট প্রকাশ ভারতবর্মের মধ্যে শুধু বাংলাদেশেই সম্ভব হয়। গণচিত্র বা গণভাস্কর্য্য অতি ক্ষিপ্র ও সংক্ষিপ্ত উপায়ে ভারপ্রকাশে অভ্যস্ত। জটিল অলঙ্কার বা কালোয়াতীর পথে গিয়ে এই শিল্প বিরাট জনভাকে আকর্ষণ করতে পারে না। এ জন্য ইউরোপেও এই পথে বর্ত্তমান যুগ অগ্রসর হচ্ছে। প্রাচীন রাফ্যেল (Raphael), মাইকেল এঞ্জিলো (Michael Angelo) প্রভৃতির রচনা ইদানীং কা'রও মন হরণ করছেনা—গ্রীকৃশিল্পকে অত্যন্ত সামান্ত স্তরের সৃষ্টি বলে Miergrato ও Reger Fry প্রমুখ আলোচকগণ বলছেন। সম্প্রতি মোটা কারদায় রচিত স্থুল অপ্রাকৃত সৃষ্টিই সকলের অভিনন্দন লাভ করছে। শিল্পীরা ইচ্ছা করে বাস্তববাদিতার পথ বর্জন করে রূপরচনায় অস্বাভাবিক ও স্বেচ্ছাচারের পথে যাচেছ। ইউরোপের আধুনিক অন্তরঙ্গ কলা (Expressionist art ) বর্ব্বর ও অসভ্য জাতির কলাসৃষ্টিকে বাহনা দিতে অগ্রসর হয়েছে।

আশ্চর্যোর বিষয় বাংলাদেশের শুভবৃদ্ধি একসময় এই গণশিল্পকে সুদৃঢ্ভাবেই গ্রহণ করে। এই শিল্পের সাহায্যে মূর্ত্তি ও চিত্ররচনার ক্ষেত্রে এদেশই একটি বিচিত্র ছায়াপথ রচনা করে। পাহাড়পুরের কথা উল্লেখ করা হয়েছে—এই শিল্পটি সেকালেও একটা নূতন সন্থপ্রচলিত শিল্প ছিলনা। অথচ গণভান্ধর্যোর এই আদর্শ একটা বিরাট হচনায় শিল্পীদের সহায়তা করে। গণভান্ধর্যোর রীতিতে সকল রকমের মূর্ত্তিই অতি প্রথর ও জাগ্রতভাবে রচিত্র ও কল্লিত হয়েছে। পাহাড়পুরের রচনায় অতি সামান্ত দৃশ্যও অসামান্ত গৌরব লাভ করেছে। একটা রচনায় একটি লোক তবলা বাজাচ্ছে দেখতে পাওয়া যায়—আরু একটি দৃশ্য হচ্ছে একটা লোকের ঘন্টা বাজাবার। এগুলি অতি চমৎকার জীবন্ত ও জাগ্রত জীবনের মুখর সৃষ্টি। এরকম লৌকিক ও সাংসারিক বিষয় নিয়ে বিচিত্র ও অফুরস্ক রচনা আর কোথাও পাওয়া যাবেনা। এ সব রচনাও প্রমাণ করে যে একটা নূতন জীবন ও জাতীয়তার উবারাগ ভারতের পূর্ব্বাঞ্চলেই সূচিত করেছে। এ সব যেন নূতন জীবন ও জাতীয়তার উবারাগ ভারতের পূর্ব্বাঞ্চলেই সূচিত করেছে। এ সব যেন নূতন জাগরণের ছন্দীকৃত জমাট কাকলি। পাহাড়পুরে একটি যুগলমূত্তি আছে নরনারীর। শিল্পবিচারে এ রচনাটি অতি উৎকৃত্ত সন্দেহ নেই। পাহাড়পুরের রচনা যন্ত হ'তে অষ্টম শতাকী পর্যান্ত প্রবহমান ছিল পণ্ডিতগণ সাব্যস্ত করেছেন। কাজেই বাংলার বৈচিত্র্য

সৌকুমার্য্য ও সূক্ষ্ম প্রথরতা এখানে বাহুকাল পর্যান্ত উদগ্রভাবে আত্মপ্রকাশের স্থান্য পায়।
গণশিল্প সারা বাংলাদেশ জুড়ে কাঠের, ধাতুর, ইষ্টকের ও পাথরের মুর্ত্তি রচনা করে
ধক্ত হয়েছে। এর প্রচুর নমুনা নানা যাত্মেরে রক্ষিত হয়েছে। ইদানীং ইউরোপীয়
সমঝদার গ্রাম্যকলার পক্ষপাতী হয়েছে বলে বাংলার গণভাস্কর্য্যের মূল্য বহুপরিমাণে
বেড়ে গেছে।

পাহাড়পুর এবং বাংলায় অন্যত্র বহু খণ্ড খণ্ড রচনায় এই বলিষ্ঠ শিল্পের নিপুণ নিদর্শনগুলি বাংলার মানসিক দৃঢ়তা এবং সৌন্দর্য্যবৃদ্ধির সাহসিকতার প্রমাণস্বরূপ বর্ত্তমান আছে। কিন্তু শুধু খণ্ড রচনায় ভারতীয় প্রতিভা তৃপ্ত হয় না। বরভূধরে তক্ষণকলার ধারা বহুসহস্র ফুল ফলকে উৎকীর্ণ করা হয়েছে—ইন্দোচীনের এক্ষোরভাট মন্দিরের তক্ষণক্রিয়া সারাদিন ঘুরে ফিরে দেখেও শেষ করা যায় না। ভারহুট, অমরাবতী ও সাঁচিতেও রূপের স্যোত মর্ম্মরন্সস্ত করেছে শিল্পীর প্রতিভা। বাংলাদেশেও গণভাষ্কর্যকে একটা বিস্তৃত রূপ দান করে এক একটি বৃহৎ ফলকে রূপান্বিত করা হয়েছে। এরকম সফল চেষ্টা ভারতের আর কোথাও হয়নি। গণকলার বিশিষ্ঠ রূপের ভাষায় জীবনের বা জাতির বিরাট অধ্যায়গুলি রচনা করা অতি কঠিন কাজ। কিন্তু বাংলাদেশে হয়েছে বিষ্ণুপুরের অতুলীয় ও অপ্রভাশিত রচনা।

াবফুপুরের মল্লরাজগণ ৬০৪ খ্রীঃ হতে ১৭৪৮ খ্রীঃ পর্যান্ত রাজত্ব করেন। এ দেশের রাজাগণের স্বাধীনতা চিরকালই স্বীকৃত হয়ে এসেছিল। ইদানীং সহরটি বাঁকুড়া জেলার মহকুমা হিসেবে কোনপ্রকারে অস্তিত্ব রক্ষা করেছে। এখানকার জোরামন্দির একটা দ্রন্থ্য ব্যাপার। মন্দিরগাত্রে উৎকীর্ণ দৃশ্যাদি অসাধারণ শিল্পাক্তি প্রমাণ করে। এ সমস্ত রচনায় রামচন্দ্র গ্রীকৃষ্ণ প্রভৃতির দেবলীলা যেমন আছে তেমনি যুদ্ধবিগ্রাহ, ঘরক্ষা পল্লীজীবন ও পশুপক্ষী জীবনের বহু ফলকও উৎকীর্ণ করা হয়েছে। রাজা গোপাল সিংহ এই মন্দিরটি তৈরী করেন।

এ মন্দিরের ধারাবাহী তক্ষণশিল্পে গণভাস্কর্য্যের অফুরস্ত কারুতাই মূর্ব্তিমান হয়েছে। গণভাস্কর্য্যের প্রাণহীন গতামুগতিকতা এতে নেই। সব যেন নূতন প্রাণ ও অফুরস্ত শক্তিতে হিল্লোলিত। একটা উদ্দাম প্রথবতা চক্ষুগোচর হয় এসব রচনায়। তাতে করে প্রমাণিত হয় এযুগ হতে বাংলাদেশে একটা নূতন জাগরণের সূত্রপাত হয়েছিল এরকমের শিল্পচেষ্টার ভিতর। কোন কিছুই আকস্মিকভাবে হঠাৎ এসে পড়েনা। যুগ্যুগাস্তের সাধনা নানা আরোজন ও আবহাওয়ায় ক্রমশঃ ফলপ্রস্থ হয়ে উঠে।

বিষ্ণুপুরের ভক্ষণকলার একটি অতুলনীয় দৃষ্টান্তের উল্লেখ প্রয়োজন। একটি ফলকে কভকগুলি মাতৃমূর্ত্তি রচনা কর। ২ংগছে, তাদের সকলের আছে শিশুমূর্ত্তি শান্বিত অবস্থায়। মূর্ত্তিগুলিতে গণেশ-জননীর শ্রী ও গৌরব আছে। পার্শ্ববন্তী ফলকে দেখা যায় স্তম্পান্ধী শিশুরা অপেক্ষাকৃত বয়স্ক অবস্থায় ছুটোছুটি করছে থেলায় মন্ত হ'য়ে। এদের যৌবন অবস্থাও পরে দেখান হয়েছে যখন তারা মল্লরাজের সৈনিকরূপে শরীর-গঠনে মন্ত এবং মনের দৃঢ়তায় জীবনের মধ্যাহ্নেও উপস্থিত। এরকম বিচিত্র ও ভৌম কল্পনাকে শিল্পী অবলীলাক্রমে রচনা করে সমগ্র ফলকটিকে সমসাময়িক জীবনের মুকুরের শ্রায় উপস্থিত করেছেন। এরচনার কৌশল ও কৃতিত্ব সম্বন্ধে শুধু একথা বললেই চলে যে পূর্ববন্তী কোন রচনায় গণকলার এমন সর্বতামুখী শ্রী আর কোথাও দেখা যায়নি। ইদানীং যায়া এ রীতিতে রচনা করছেন তাঁদের অনেকেই বিষ্ণুপুরের রচনার খবরই হয়ত জানেননা। জানা থাকলেও আধুনিক রচনার ছন্দে বিষ্ণুপুরের রীতিকে আয়ত্ত করতে পারেননি। বিষ্ণুপুরের রচনায় পাহাড়পুরের নাটকীয় রচনা একটা পরিপূর্ণ পরিণতি লাভ করেছে। শুধু বাংলাদেশের পক্ষেই অবলীলাক্রমে এরপে অতুলনীয় শিল্পভাষা আয়ত্ত করা সম্ভব হয়েছিল।

### দর্পণ

#### শচীন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়

ডেভিড্কে দেখ্লে ভয় করে। ঝাঁক্ড়া-ঝাঁক্ড়া একমাথা চুল জট্ পাকিয়ে আছে।
মুখমগুল ক্ষুরের স্পর্শ থেকে বহুদিন বঞ্চিত। অ-সমান দাড়ি-গোঁফ যথেচছ বেড়েছে।
যত্ন নেই। কালো গরমের প্যাণ্ট-টায় অজত্র তালি পড়েছে। এমন দামী পুরু
ওভারকোট্টা ধূলিমলিন—বিবর্গ, যায়গায়-যায়গায় বেশ ছিঁড়েও গেছে। গলায় একটা
মাক্লার জড়ানো। সেটার দিকে চাইলে করুণা হয়। ডেভিড্ বলে, "হাত দিওনা
মাই বয়, ওটা এককালে কীরকম রঙ চঙে ছিল, তা'জানো ?"

স্থ্যমাকে মাঝে মাছে বলি ওর এই ছন্নছাড়া বিবর্ণ জীবনটার কথা। ওর জীবনেও এককালে রঙ্ছিল। রান্নাঘরের দিকে যেত যেতে থম্কে দাঁড়ায় স্থ্যমা, একটু হাসে, উত্তর দেয়, "রঙ সকলের জীবনেই এককালে থাকে, ও' আর নতুন কথা কী!"

হাস্লে বীভংগ দেখায় ডেভিড্কে। কোটর-প্রবিষ্ঠ ক্ষুদ্র চক্ষুত্টির পাশ রীতিমত কুঁচ্কে যায়, বাঁকা তীক্ষ্নাকের ডগার কাছেও কুঞ্ন, পুরস্ত ঠোঁটছটির ফাঁকে পোকা-খাওয়া কী নান দাঁত, তুপাশের তুটি স্থতীক্ষ 'শা-দন্ত' যেন মরচে-ধরা লোহার টুক্রো! সেই টুক্রোয় মধ্যে মধ্যে ঝিলিক্ থেলে!

স্থরমা সেদিন বল্ছিল, "এ ষণ্ডাটার সংগে তোমার এত ভাব কীসের, শুনি ? বেটা গরুখোর! খবরদার, তুমি আর ওর সংগে মিশ্তে পারবে না।"

স্থ্যমার গিন্নীপণা বেশ কৌ তুককর লাগে। মাত্র ছ'টি মাস হলো ও' আমার ঘরে এসেছে। এরই মধ্যে চমংকার গুছিয়ে নিয়েছে নিজেকে। নবোঢ়ার সলজ্জ দ্বিধা বিদুরিত। ওর উপস্থিতি স্পাষ্ট, সহজ, সচছ, সাবলীল।

বাঘের গন্ধ নাকি যোজন দূর থেকে টের পাওয়া যায়। ডেভিড্বাঘনা হ'লেও ওর সম্বন্ধে ও'কথা খাটে। স্থান্ধি ছ'ফিট্ লম্বা মানুষটি, পাংলা ছিপ্ছিপে দেহয়ষ্টি সম্প্রতি একটু মুয়ে প'ড়েছে। কাছে যখন বসে তখন নাকে কমাল না দিয়ে পারা যায় না। বিশ্রী উত্রা গন্ধ ওর গায়ে-পোযাকে। পুরু ঠোঁটটা বেঁকিয়ে ডেভিড্ হাসে, বলে, "পাগল বলে আমাকে স্থা কোরো না মাই বয়্। জীবনে অনেক বাজে কথা বলেছি, কিন্তু কাজের কথাটি শোনো। আমার মা হ'তে পারে ইণ্ডিয়ান্ আয়া, কিন্তু আমার বাবা ছিলেন চার্চের পাজী, খাঁটি ইংলিশ। কন্ ওয়ালের সমুদ্রতীরে ছিল তাঁর বাড়ী। ভু ইউ নো কন্ ওয়াল্ হ''

সন্ধ্যায় বিশ্রম্ভালাপের ফাঁকে কথাটা বল্লাম স্থুরমাকে। ওকে যা' ভাবো,ও' তা' নয়। কী একটা মানদিক বিপর্যয়ে ও পাগল হ'য়ে গেছে। নইলে এককালে ওরই খাতির ছিল কতো। এখানেই ভালো চাক্রী কর্ত। হ'তে পারে অশিক্ষিত মাতাল ফিরিঙ্গী কিন্তু জানো কি, এই এখানকার কোন্ কারখানার একটা ডিপার্ট্মেন্টের ও' ছিল ফোর্ম্যান ? মোটা টাকা মাইনে পেতো, থাকত কেতাতুরস্ত ভাবে, হঠাৎ কী হ'লো কে জানে, ছুটি নিয়ে বৌ-কে রেখে এলো কলক্তায়, মদ খেতে লাগ্ল বেদম, একদিন দেখা গেল, এই হাল, একেবারে পাগল হ'য়ে গেছে!

স্থান ব'সেছিল জানালার কাছে, পেঁপে গাছের চিক্রি-কাটা পাতার ফাঁক দিয়ে ব্রেয়াদশীর চাঁদ এসে ওকে স্পার্শ ক'রেছে। বাইরের নিঃসীম শৃষ্টে তাকিয়ে হয়ত শুন্ছিল আমারই কথা, মুখ ফিরিয়ে হাসি টেনে আন্ল ঠোটের কোণে, বল্লে, "ও বাবা, ওর আবার বউ-ও ছিল বুঝি।"

"সে'রকমইত শোনা যায়।"

"কেমন ছিল দেখতে গ"

"শু:নছি, অপূর্ব সুন্দরী।"

জোৎস্নার বে-ঝলকটি জানালা গ'লে এলেছে ঘরে, তার পাশেই অন্ধকার। সেই আলো-

আধারের মাঝখানে মুখখানি টেনে এনে চমৎকার হাস্ল স্থরমা, বল্লে, "আমার চেয়েও ?"
মুগ্ধ অন্তর নিয়ে ওর কাছে স'রে এলাম। স্থরমা আমার গর্ব। টক্টকে গায়ের রঙ্
স্থানর দেহ সৌষ্ঠাব, স্থবিস্তৃত ঘন চুল, চমৎকার মুখঞী, অপূর্ব তুটি চোখ। স্থামা অতুলনীয়া! এ'কথা মুগ্ধ ভক্ত-প্রদত্ত সামন্য বিশেষণ নয়, বিশেষ সভ্য। রূপের খ্যাতি ওর এ অঞ্চলেও চাঞ্চল্য এনেছে। ওকে কাছে টেনে নিয়ে বল্লাম, "ভোমার সংগে কী কারো তুলনা হয়, রমা ?"

সুরমা ঈষৎ হাস্ল, নিবিড় তৃপ্তিতে আমার বাহুমূলে নিজেকে এলিয়ে দিয়ে চুপ্ চাপ্ রইল খানিকক্ষণ। একসময় বল্লে, "এ'যায়গাটা ভারী চমৎকার, না ? সহর অথচ দূরে পাহাড়, বেশ লাগে।"

"চলো, তোমাকে কাল বেড়াতে নিয়ে যাব বিষ্ণুপুর-মার্কেটে। কিন্তা চলো সিনেমায়, নতুন বই এসেছে একটা।"

"রক্ষে করো ! তার চেয়ে সাক্চীতে নিয়ে যাবে ? আমবাগান রাস্তাটি ধরে সোজা অনেকদূর এগিয়ে যাব, মনে হবে কলকাতার হিন্দুস্থান রোড্ধরে পিদীমার বাড়ী চলেছি, তাই না ?

"তার চেয়ে এক কাজ করো। চলো খড়্কাইর তীরে, চমৎকার লাগ্বে।" "তাই চলো।"

খানিকক্ষণ নিশ্চুপ। বেড়াতে ভালবাসে। ওকে বাসে করে নিয়ে যাব হলুদপুকুর, কালিকাপুর, অথবা ছোট ট্রেনে চড়ে বাদামপাহাড়ের অভিমুখ, তাই বা মনদ কী ?

একসময় আবার কথা বললে সুরমা, "হাঁগো, সেদিন যে বিকেলে আমরা বেড়াতে বেরিয়েছিলাম, প্রেট্ মাইল্স্ রাস্তাটার মোড়ে কার সংগে দেখা হয়েছিল বলো ত' ? সেই কোট্-প্যাণ্ট্-পরা মোটাসোটা সাহেবী-ধরণের ফর্সাপানা বুড়ো লোকটি ? মুখে আবার একটা পাইপ্, সংগে ছিল চেন-বাঁধা সাদা কুকুর, ঐ যে তুমি একটু এগিয়ে গিয়ে যার সংগে কথা কইলে ?"

"বুঝেছি। বুড়ো কোথায় রমা, ওঁর বয়দ পঞ্চাশও হয়নি এখনো। উনিই হচ্ছেন মিঃ নাগচৌধুরী, আমার উপরওয়ালা, বুঝ্লে ?"

"তাই নাকি! একদিন চলোনা ওঁর বাড়ী, ওঁর স্ত্রীর সংগে আলাপ করে আস্ব।" "মাধাই নেই তার মাথাব্যাথা ? স্ত্রী কোথায় ? উনি বিশ্বেই করেন নি।" "কেন।"

"কে জানে! আদা নিয়ে আমার ব্যাপার, জাহাজের থোঁজে প্রয়োজন? তবে, এককালে অন্যদিক দিয়ে ওঁর একটু তুর্ণাম ছিল।" "@ I"

বাইরে ক্য়াশার একটা স্ক্রম আবরণ। সেইদিকে চেয়ে আনেকক্ষণ কেটে গেল নিঃশব্দে। ঘরের ঘড়ীগার হৃদস্পন্দন শোনা যাচ্ছে, টিক্-টিক্-টিক্!

একটু পারেই পাশের বাড়ীর রেডিও থেকে উচ্চকঠে বাঙ্লায় খবর-বলার ঘোষণা শোনা গেল। চমক্ ভেঙে চাইলাম বক্ষলগ্না স্থরমার দিকে। ওর কপালের কাছে চুর্ন কৃস্তলের ওপরে হাতথানি ছুঁয়ে দিতে দিতে সেদিন হঠাৎ-ই মনে হ'য়েছিল, প্রচণ্ড আমর অভাব। সৌন্দর্য-লক্ষীকে উপযুক্ত আয়োজনে অভ্যর্থনা কর্তে পারি নি। চাই, চাই। চাই বাড়ী, গাড়ী, চাই অর্থ। অনেক কিছুই আমার চাই!

রেষ্টুরেন্টে সামনাসামনি ব'সে থাক্তে থাক্তে ডেভিডের মুখচোথ একসময় অতি আছুত হ'য়ে ওঠে, বলে, ''আমি কী চাই, জানো ? শুধু এক বোতল ভড্কা। যা' কুলিমজুররা খায়। টেষ্ট ক'রেছ কোনদিন? করে। নি ? পুওর বয়়! চোথর সামনে সাতটা রঙ্ দেখাবে। এভ্রি ডুপ্ইজ্ সিন্সিয়র্টুইউ! নেশা—নেশা ডিক্ক, এগাণ্ড্ বি মেরি!…অথচ এককালে আমি অনেক কিছুই চেয়েছিলুম মাই বয়়! পেয়েও ছিলুম। ছিলুম বারো-আনা রোজের সামান্য কুলি, ইয়েস্—ইউ বিলিভ্ ইট্ অর্ নট,—দেই থেকে হ'লাম ফোর্ম্যান্। মাই লাক্। পেলুম সব, বাড়ী গাড়ী টাকা, এভ্রি থিং! কিন্তু রইল কী মাই বয়় ? সব গেছে, যায়নি কেবল এই রঙীন বোতল —মাই মোন্ডু সিন্সিয়র্ ফ্রেণ্ড্! যথন চোথে অন্ধকার দেখ্বার কথা, তথন এ' দেখায় আমাকে রঙ্! হাউ স্থিং! আমি মর্তে গিয়ে বেঁচে যাই!"

অফিদে কাজ কর্তে কর্তে মধ্যে মধ্যে থম্কে থেমে যাই। চোখ পড়ে বাইরে।
আমি বাঁচ্তে চাই। বাঁচার মত বাঁচা। আমারও বাড়ীর জানালায় থাক্বে দামী
স্বৃদ্ধা পদা, গ্যারেজে মোটর, কক্ষে রেডিও। পরণে দিক্ষের ড্রেসিং-গাউন, মুখে পুড়্বে
পাইপ। কেন হবে না ? কেন সুরমার অনিন্দ্যস্থান্দর বক্ষে থাক্বে না হীরের লকেট্-বসানে।
জড়োয়া নেক্লেশ ? অর্থ চাই, সম্পদ্ চাই, চাই অনেক-কিছু। কুলি থেকে যথন
ফোর্ম্যান্, তথন আমার জীবনেই বা কেন থাক্বে অসম্ভব কথাটার বিন্দুমাত্র সম্ভাবনা ?

হাঃ হাঃ করে উচ্চহাসিতে যখন ফেটে পড়ে ডেভিড, তখন রেষ্টুরেন্ট-্ঘরটার সমস্ত লোক চকিত হয়ে একযোগে ওর দিকে চেয়ে থাকে। "মাই বয়, তুমি কি জানো আমার স্ত্রী দেখতে কেমন ছিল ? এক্ষ্টিম্লি বিউটিফুল্। ফুল ভালবাসত। আমার বাড়ীর বারান্দার ছাতে ছিল ফুলের টব্, অজস্র ফুল ফুট্ত। সেই ফুলের মধ্যে ফুল হাতে নিয়ে সে যখন দাঁড়াত, ওঃ! হোয়াট্ এ ওয়াগুর ! সে'তুমি ভারতেও পারবেন। মাই বয় !"…

ওর সংগে তর্ক কর্লে ভয়নক রেগে যায়, তাই তর্ক করি না। শুধু একসময় বলি, ''তোমার স্ত্রীর খবর বলো ডেভিড্।''

হঠাৎ উঠে দাঁড়ায়, চোথ বিক্ষারিত, পুরস্ত চোঁট কাঁপতে থাকে, গন্তীর কঠে বলে,— "দে' থবর বলি না কাউকে। কথনো শুন্তে চেয়ো না। এ' ষ্ট্রেক্ ফোরি!"

আর দাঁড়ায় না, চ'লে যায় বাইরে, কিন্তু খানিক পরেই ঘুরে আসে। এক কাপ চা চেয়ে নিয়ে চায়ে চুমুক দিতে দিতে বলে, "হয়ত হ'তো না কিছুই। কিন্তু মাই ব্লাড়! আমার বাবা ছিলেন চার্চের পুরোহিত—নিষ্ঠাবান ক্রিশ্চান। তাঁরই অভিজাত রক্ত আমার দেহে উত্তপ্ত হয়ে উঠল। তোমাদের ডেভিড্ ডেভিল্ হতে গিয়েও শেষ পর্যন্ত হ'তে পারল না। তাস গেল ভেস্তো। সব কিছু চুরমার হয়ে গেল!"…

এরপর এমনি অভুত ভঙ্গীতে অকস্মাৎ সে বেড়িয়ে যায়, যার থেকে পরিস্কার আমর। মস্তব্য করতে পারি,—বদ্ধ পাগল!

নিজের সম্বন্ধে আজকাল ভয়ানক ভাবছি। কারখানায় কাজ করতে করতে জানালার বাইরে থমকে তাকিয়ে ভাবতে থাকি। বাসায় এসে তক্তাপোষে ক্লান্ত শারীরটা এলিয়ে দিয়েও সে' ভাবনার অন্ত থাকে না। ঘর ছটি আমার অতিরিক্ত মলিন—অতিরিক্ত ছোট! প্যাকিং-বাক্স থেকে তৈরী 'টেবিলা' নামধারী দ্রব্যটি নিতান্তই হাস্তকর। আর হাতলভাঙা সন্তায়-কেনা পুরাণো চেয়ারটা, ওটা আমারই অক্ষমতার মূর্ত্তিমান পরিচয়! ছেঁড়া সাদ্ীর টুক্রো রঙে ছুপিয়ে জানালায় পর্দা-খাটানোর প্রহমনে হাসি আসে। হাসি আসে আধ-ভাঙা বহু-বাবহৃত পুরাতন সাংসারিক টুকিটাকিগুলোর দিকে চেয়ে। কন্ট্রোল কেনা সন্তা বাজে খাটো সাড়ী পরে স্ত্রমা রালা চাপায়, চায়ের জল গরম করে, পান সাজে, কলতলায় কাপড়ও কাচতে হয় মান্মেমাঝে, ছ'টি ঘরে ঘোরাঘুরি করে, কাছে আসে, বইপত্রগুলি সাজিয়ে রাখে, ফেরীওয়ালা আনাজ বিক্রী করতে এলে দস্তরমত দর ক্ষাক্ষি করে। মনে মনে ভাবি, অন্যরক্ষেত্রও তো হতে পারত! ছ'টি ঘর না হয়ে থাকতে পারত অনেকগুলি ঘর। ফিট্ফাট্-ছিমছাম। থাকতে পারত ঠাকুর-চাকর, সোফা-কাউচ, রেডিও-গ্রামোক্যোন, স্থ্রমার দামী হেলিওট্রোপ সাড়ী!

ডেভিড বলে, "ভাবো কী আজকাল অতো, মাই বয়? এসো, লেট আস্ হাভ এ' ডিক্ক! দেখোই না টেফ্ট করে একদিন!"

উঠে দাঁড়াই। 'ড্ৰিক্ক' আমি করেছি। মদ নয়, অর্থলিপ্সা! অর্থলিপ্সার ভীব্র স্থায় আমি আচ্ছন্ন, ভয়হ্বর!

সুরমা বলে, "হলো কী তোমার দিনদিন! টেবিলের বই টেবিলেই পড়ে থাকে, পড়াশোনা কী একেবারেই ছেড়ে দিলে ?" কথাটা শুনে ইষৎ অবাক হলাম মনে। পড়াশোনা? হাঁা, এককালে পড়াশোনা করবারই ব্রত নিয়েছিলাম বটে। পৃথিবীর বুকে ধন নয় মান নয় মাত্র এতটুকু বাসাই আশা করেছিলাম একদিন। ছোট্ট অনাড়ম্বর গৃহকোণ, স্বরমার মতো সঙ্গিনী, সাধারণ জীবন, আর আমরণ পড়াশোনা করে যাবারই অসাধারণম্ব। অতি প্রয়োজনীয় অর্থ টুকু ছাড়া সংসারের কাছ থেকে আর কিছু স্বাচ্ছন্দ্য করব না দাবী, থাকল আমার পুরাণো বই আর লাইব্রেরীর সহযোগিতা, বাণীর প্রসাদই হোক আমার আত্ম-উদ্বোধনের শ্রেষ্ঠ পাথেয়। আমি পথ ইটিব ফুটপাথের ওপর দিয়ে জনসাধারণের সংগে, সমগ্র জাতির অন্তরের সংগে থাকবে আমার সংযোগ! কিন্তু আজ অত্যন্ত সারহীন মনে হচ্ছে এই আদর্শ। অর্থনৈতিক জটিলতার জটায় আমি বাঁধা পড়ে গেছি, বাইরে থেকে ঘা খাচিছ নিরস্তর, ক্রমে প্রয়োজনটাই জীবনে দাঁড়ালো বড়ো হয়ে মনে হচ্ছে, আদর্শ নয়।

খুলে বললাম সুরমাকে। চাকরীতে উন্নতির আশা নেই। ব্যবসা করব। অফিসে বন্ধুদেরও কথাটা বললাম। দূরের লোক বললে, পাগল! কাছের লোকের মন্তব্য,— তু'টি জিনিষ মনে রাখতে হবে, এক ক্যাপিটাল, তুই প্রতিযোগিতা। কুলোবে কি শক্তিও সামর্থে? যারা কাছেরও নয়, দূরেরও নয়, তারা হাসে, ঠাট্টা করে। সুরমা মাথায় হাতখানি বুলিয়ে দিতে দিতে বলে,— "অতো বাজে ভাবনা কীসের, বলো ত? থৈর্ঘ ধরে, এই চাকরীতেই তোমার উন্নতি হবে।"

"ছাই উন্নতি! এখানে বিচার নেই রমা, গুণের আদর নেই। কর্তার ইচ্ছায় শুধু কর্ম হয় এখানে। না আছে শিক্ষার মূল্য, না আছে অভিজ্ঞতার। বহুলোক বহুদিন থেকে একই মাইনেয় কাজ করে আসছে, ওঠা নেই পড়া নেই, ধরা-বাঁধা জীবন। কেবল উপরওয়ালাকে যারা হাত করতে পেরেছে, তারাই লাট্দাহেব!"

অনেকক্ষণ চুপচাপ কেটে যায় এর পর। বাইরে সন্ধ্যারাত। সজল হাওয়া পাচিছ। আর পাচ্ছি স্থরমাকে—অতি কাছে। এক সময় বলে, "হ্যাগা, সেই যে তোমার ওপরওয়ালা কী নাম যেন ?"

"মিঃ নাগচৌধুরী।"

"তাঁর দঙ্গে তোমার খাতির আছে, তাই না ?"

"হাসালে। কারুর সংগে থাতির রাথবার মাতুষ তিনি ন'ন।"

"তার বাড়ী যাওনা কেন তুমি মাঝে মাঝে ?"

"সর্বনাশ! ভয়ানক রুক্ম-স্বভাব। বাড়ীতে কারুর সংগে দেখা করেন না। নেহাৎ-ই দেখা করতে চাও, অফিস রয়েছে। বাড়ীতে আমাদের মডো লোকের প্রবেশই নিষেধ।" কিছুক্ষণ নিশ্চুপ।

আবার বলে, "ওগো, শুনছ ?"

"বলো।"

"এক কাজ করবে ? ওকে একদিন চায়ের নেমন্তম করে। না এখানে।"

হেসে উঠলাম। মিঃ নাগচৌধুনী আসনেন চা খেতে আমার বাসায়! ঐ ভাঙা-হাতল চেয়ারটায় বসে তিনি চায়ের কাপ মুখে তুলনেন। হায় ভগবান।

"হাসলে যে ? দেখোই না একবার বলে ? হাজার হোক বাঙালী ত!"

"কিন্তু বাঙালী যথন সাহেব হয়, তথন সাহেবদেরও বহু উদ্ধিলোকে তাঁদের নিচরণ, তা' জানো ত ?"—কথাটা হেসে উভিয়ে দিলেও কদিন ধরে বাড়ীতে কারখানায় মনের মধ্যে বেশ গুপ্তরণ চলছে। সাদলে সুরমার যুক্তিটা মন্দ নয় দেখাই যাক না, কোনদিন ত' এ প্রচেষ্টা করি নি! বেশ কিছুদিন ইতস্তত করবার পর হঠাৎ একদিন মিঃ নাগচৌধুরীর ঘরে ঢুকে কোনক্রমে কথাটা তাঁকে বলে ফেললাম। উত্তরে মৃত্ হাসলেন, বললেন, "কেন যাবো না! এতো করে আহ্বান জানাচ্ছেন, না যাবার কারণটা কী থাকতে পারে ? তবে, বেশী কিছু হাসামা করবেন না যেন, সামান্যের ওপর দিয়ে গেলেই সন্তুষ্ট হনো।"

বিশায় রাখবার স্থান আমার নেই। এ-ও কি সম্ভব ? ে কিন্তু সভাই সম্ভব হল।
সেদিন সদ্ধায় আমার ক্ষুদ্র ভীর্ণ কক্ষে সিংশ্ব গান্তীর্য এলো। ভাঙা চেয়ারটায় বসে স্বচ্ছনেদ
আলাপ চালাভে লাগলেন ভদ্রলোক। চলে যাবার পর মনে হল, এঁকে কে বললে খারাপ লোক
কক্ষা স্বভাব ? আরও আশ্চর্য, ভার দিন তুই পরে খবর বেকলো, আমার পনেরো টাকা
মাইনে বেডেভে!

টেবিলে মাথা গুঁজল। আমি হেদে মনে মনে বলি, "একেবারে পাগল।"

কয়েকটা মাস কাট্ল। কিন্তু শান্তি আমি হািংরেছি। বইরের মলাটে 'ধৃলো জমে, স্থ্রমাকে মাঝে মাঝে ঝেড়ে পরিস্কার করছে, দেখি। মান্তিক্ত পনেরো টাকায় বিন্দুমাত্র সাস্ত্রনা পেলাম না। কারখানায় কাজ কর্তে কর্তে মনে হয়, আমার গতি এত কম কেন ? গতিবেগ চাই, তীব্র মদির গতিবেগ!

এদিকে ডেভিডের পাগলামি ভয়ানক বেড়েছে। প্রচুর মদ খাচ্ছে শুন্তে পাচিছ। সঞ্চয়ের যা'কিছু অবশিষ্ট ছিল, তা-ও শেষ হবে এবার বোধ হয়। সেদিন মদের ঝোঁকে বল্ছিল, "লিজাকে এখনো ভালবাদি। লিজা কে, জানো ত ? আমার স্ত্রী। মাই বর্, দে এখনো বেঁচে আছে। কোথায় জানো ? কলকাতায়। আই ফিল্ ফর্ হার্। কিন্তু কাকি হৈল্প ! কিছু করতে পারি না। মাই ব্লাড় ! আমার ধার্মিক পিতার অভিজাত রক্ত আমায় বাধা দিচেছ তার জন্ম কিছু করতে ! লেট হার ডাই এ মিজারেবল ডেখ্!"

না, আর নয়, লোকটাকে আমি সহা কর্তে পারছিনা। পাগলামোরও একটা সীমাথাকা উচিত।

মিঃ নাগচৌধুরীর বাড়াতে আজকাল মাঝে মাঝে যেতে পাচছি। মধো-মধ্যে কিছুক্ষণ বসে কথাবার্তা বলেন, কিন্তু কার্যানার কথা তুল্লেই হ'য়ে যান্ গন্তীর। কোন কোনদিন কথার মাঝেই উঠে দাড়ান, বলেন, "আছো, এখন যান্। গুড়ু বাই!"

সারও একটি লোক ওঁর বড়ীতে বেশ ছিম্ছাম্পোষাকে যাতায়াত আরম্ভ ক'রেছে।
আমাদেরই অফিসের বীরেশর ঘোষাল। দেদিন শুন্লাম এরও দশটাকা মাইনে বাড়্ল।
তীব্র প্রতিযোগিতা অমুভব কর ছি। মিঃ নাগচৌধুরীকে হাত আমায় কর্তেই হবে।
শুধু বেতনহৃদ্ধি নয়, পদোন্নতি। সম্প্রতি অফিসে অপেক্ষাকৃত উদ্ধি-বেতনের একটি আদন
শ্ন্য হ'হেছে। বীরশ্বর ঘোষালের অতো ঘন ঘন আসা-যাওয়ার অর্থ এবার বৃঝ্লাম।
উদ্দাম চাঞ্চলা এলো রক্তে। কী একটা স্তীব্র নেশার মাতাল হ'য়ে যাচিছ। কিন্তু এটা
আমার চাই-ই!

সুরমা চিঠি দিলে একথানা হাতে। প্রবাদী বন্ধু দীর্ঘদিন পরে দীর্ঘ পত্র দিয়েছে একথানা। পড়াশোনা কেমন চল্ছে। কোন্ গ্রন্থের জটীল পথ এখন আমি অতিবাহিত কর্ছি? বন্ধুটি আমার পন্থাকে অনুসরণ করতে চায়, কাজের চাপে এখন তত সময় পাছেই না। আমার কাছ থেকে অনুপ্রেরণা স্থান্ধা চায় উৎসাহ, চায় পথনির্দেশ। অর্থের অর্থহীন বোঝা ব'য়ে ব'য়ে সে নাকি এখন ক্লান্ত। কী কী ছপ্প্রাপ্য গ্রন্থ আমি সম্প্রতি আহরণ ক'য়েছি,— তারও বিবরণ সে চায়। নিশাচর গ্রন্থকীট আমি, আমার স্বাস্থ্য কেমন চল্ছে তা-ও তাকে জানাতে হবে। তিঠিখানা টুক্রো ক'রে দিয়ে নিশ্চিন্ত হ'লাম।

সুরমা বললে, "ওকি, ছি'ড়ে ফেল্লে, উত্তর দেবে না ?"

"না। এ'দব বাজে চিঠির উত্তর দেবার সময় আমার নেই।"

উঠে দাঁড়ালাম। পরশুদিন মিঃ নাগচৌধুরীর কাছে গিয়ে আমার কথা তাঁকে বলেছিলাম। তিনি হেসেছিলেন একটু, কিছু বলেন নি। আজও আবার বাব। এ'উছ্নমের প্রয়োজন আছে।

মিঃ নাগচৌধুরী এবারেও ঠিক তেম্নি একটু হাস্লেন আমার কথায়, কিছু বল্লেন না। খানিক পরে চেয়ার ছেড়ে উঠে দাঁড়ালেন। বুঝ্লাম, এবার আমার যেতে হবে। কিন্তু আশ্চর্য, মৃত্রহাস্থে এলেন এগিয়ে, বল্লেন, "ভালকথা, বল্তে ভুলে যাচিছলাম, কাল বিকেলে আমার এথানে আপনারা চা থাবেন, আপনি ও আপনার স্ত্রী। আমাকে চা খাইয়েছেন, নিমন্ত্রণটা ত আর একতরকা হ'তে পারে না। কেমন ১"

"নিশ্চয় স্থার, এত সৌভাগ্য!"

আশার আলোক দেখ তে পাচিছ। স্থরমাকে সে'সন্ধ্যায় সংবাদটা জ্ঞাপন কর্লাম। কোন্ সার্টটো পরি বলো ত ? সার্ট-কোট ? না, পাঞ্চাবী-চাদর ? আর তুমি ? বিয়ের-উপহার-পাওয়া সেই মেঘ-রঙা ঢাকাই শাড়ীটি পরে।, কেমন ? আর ভালো ক'রে কথাবার্তা ক'য়ে।, জবুথবু হ'য়ে থাক্বে কেন সেকেলেদের মতো ? একালের মেয়ে না ?

সে'রাত্রে যুমুতে যাগার আগে দেখ্লাম, আকাশটা কালে।, ঘন মেঘ, বাতাদে বেগ। ক্রমে ঝড় উঠ্ল। প্রচণ্ড ঝড়। রুদ্ধ আক্রোশে বিশ্ব-অজাগর ফুঁপিয়ে উঠছে :···

কথা কইতে কইতে স্থরমা ঘুমিয়ে প'ড়েছে। আমারও তন্ত্রা আস্ছিল। হঠাৎ দরজায় কার করাঘাত।

"(本 ?"

দরজা খুলে দেখি – ডেভিড্। ভীষণ, ভয়াবহ তার চেহারা।

"কিছু মনে ক'রো না মাই বয়, তোমার বাইরের ঘরে একটু বস্তে দাও। বার্ থেকে ফির্ছি। কিন্তু দেশ, কা ঝড়, আর ঐ দেখ বৃষ্টি নাম্ল, রীতিমত থান্ডারিংও হ'চেছ !"

"এদো ৷"

निनाम।

"তুমি ঘুমোনে ? নো-—মাই বয়্—একটু আজ জেগে থাকো। এমন চমৎকার ভাষত্তর ঝড় জীবনে বেশী দেখুতে পাবে না! জাই ফিল্ইট্!"

পाशन वरन की!

"ভয় কর্ছে না কী আমাকে ? না ? তাহ'লে, কাম্ ক্লোজার্। ঝড় অমুভব করো।" বাইরে বাতাসের গর্জন, ধারাপাত ও বজ্রপাত চলেছে।

"আমার হার্ট আজ কী অদ্ভুতভাবে বিট্ কর্ছে বুঝ্তে পার্ছ, মাই বয় ! হাত দিয়ে দেখো। এম্নি এক ঝড়ের রাতে আমার লাভ লি লিজাকে কলকাতার ফেলে দিয়ে এসেছি। কোন্ এক কন্ভেন্টের হাসপাতালে সে প'চে মর্ছে!"

কাছেই একটা বাজ্পড়্ল। আমরা চম্কে উঠ্লাম।

"বারো আন। রোজের কুলি থেকে ফোরম্যান । ডু ইউ নে। কেমন ক'রে ঘট্ল ত। ?

মরিয়া হ'য়ে গেলাম টাকার জন্ম। আমার বস্ছিল জিল্—তাকে হাত কর্লাম। সে-ই আমাকে রাজা ক'রে দিয়ে গেছে! ইয়েস্—এ বিং! লিজ। ছিল দেখুতে অপূর্ব স্থানরী! ওকী চম্কালে য়ে ? হাঁ৷ বন্ধু, নিলিভ ইট্ অর নট্,—আমি নিজে লিজার হাত ধ'রে রাত্রির অন্ধারে জিলের ঘরে পৌঁছে দিতাম, আবার ফিরিয়ে আন্তাম। না—না, মাই বয়, আজ আমি মোটেই পাগলের মতো কথা বল্ছি না। এই ক'রে ক'রেই আমি কুলি থেকে কোরম্যান্। তেও কী, টেবিলে মাথা রাখ্লে কেন, মাই বয়, শোনো শোনো। হয়ত ৬ম্নই চল্ছ। কিন্তু ডুইউ নো, আমি অভিজাত পিতার সন্তান ? আমি—আমি কেমন ক'রে সহ্ কর্বো এ'সব ? টাকা-টাকা। ছাট্ মোই ডেঞারাস্থিং আমাকে মাতাল ক'রে তুলেছিল—পাগল ক'রে তুলেছিল। তা

কতক্ষণ টেবিলে মুখ গুঁজে ছিলাম জানি না, হঠাৎ কী একটা শব্দে চকিত হ'য়ে মুখ তুল্লাম। বাইরের দরজা খোলা। ডেভিড কখন চলে গেছে! ভেডরের দরজায় সুরমার করাঘাত।

দরজা খুলে স্থুরমাকে নিয়ে এলাম।

"ষণ্ডাটার সংগে কী সব পরামর্শ কর্ছিলে গো, দরজা বন্ধ ক'রে ? আমি ত ভয়েই বাঁচি না !"

দৃঢ় আলিঙ্গনে বেঁধে ফেল্লাম ওকে, বল্লাম, "কাল আমরা খরকাইর তীরে বেড়াতে যাব। বেড়িয়ে এসে বই প'ড়ে শোনাবে, কেমন ?"

"কাল না তোমার ওপরওয়ালার বাড়ীতে চায়ের নেমন্তর ?"

"না "

"কেন গো!"

"না ৷"

"কী হ'ষেছে !"

উত্তর দেওয়া গেল না। ওকে নিবিড় ক'রে ধ'রে রাখ্লাম। একসময় বাইরের সেই কালো রহস্তময়ী রাত্রির দিকে তাকিয়ে বল্লাম, "ভালো ক'রে দেখো তো সুরমা, ঝড়-টা সভাই থেমেছে কী ?"

হয়ত থেমেছে, তবু ম'নে হ'ল, হয়ত বা থামে নি।

### "একদিন"

#### भूक्किि अनाम मूर्याभाभाग

আজ ঈদ। প্রতি বংশর এই শান্তির দিনে ভারতবর্ধের কোথাও না কোথাও হিন্দু মুদলমানের দাঙ্গা হাঙ্গামায় রক্ত ছোটে; এবার না বহা বয়! য়ারা প্রার্থনায় বিশ্বাসী তাঁদের প্রতি ঈর্বা হয়, তাই বাধ্য হয়ে হয়হা পথ হয়বাদ্বন করি। কাল রাত্রে Albert Schwitzer-এর Civilization and Ethics বইখানি শেষ করতে দেরী হয়ে গেল। অহা সময় আমার মন্তিক আপত্তিতে সাজার হয়ে উঠত, কিন্তু আজকার এই হয়েগে, যখন মামুষ পশুসকে বীরহ ভাবছে, আমার বিচারবৃদ্ধি লেখকের মহান বিশ্বাদে নিরুদ্ধ হয়ে গেল। তিনি বলছেন: বর্ত্তমান সভ্যতার মধ্য থেকে মনুষ্মহ বজায় রাধাই হল সভ্যতার অর্থ, এবং মনুষ্মহত্বর মানে জাবনের প্রতি ভক্তিপূর্ণ শ্রামা ছাড়া আর কিছু নয়। এই জীবনশ্রামাই উমতির বিভিন্ন আদেশকৈ সফল করে, জীবন-দর্শন ও ভুয়োদর্শনকে সমন্বিত্ত করে। সোয়াইৎসার যদি কেবল দার্শনিক হতেন তবে বোধ হয় আমার মনে তাঁর বাণী অত সহজে পৌছত না। তিনি নিজের জীবনে তাঁর আদর্শ ফুটিয়ে তুলেছেন। তিনি আফ্রিকার জঙ্গলে বসবাস করেন, সয়্যাসী হয়ে নয়, ডাক্তার হিসেবে। তিনি এই য়ুগের সর্ব্বশ্রেষ্ঠ অর্থনি-বাদক, এবং 'বাক্' সম্বন্ধে তাঁর গ্রন্থই প্রামাণিক। এমন লোকই আজকার ভারতবাসীর প্রাণে শান্তি জানতে পারে। (তিনি যেন মারা গেছেন মনে হচ্ছে।)

মহাত্মাজীর মূল বক্তব্য একই, জীবনের প্রতি শ্রন্ধা। তবু কেন সোয়াইৎসার বেশী ভাল লাগল ? বিদেশী বলে ? বোধ হয় নয়, কারণ বিদেশীপ্রীতি খানিকটা কাটিয়ে উঠেছি বলে আমার ধারণা। মহাত্মাজীর রচনার সঙ্গে আমি অপরিচিত নই; সোয়াইৎসার আমি কমই পড়েছি সে তুলনায়, তবে কি নতুনত্বের মোহ ? কিন্তু কয়েক মাস ধরে আমি পুরাতন প্রামাণ্য গ্রন্থই পড়ছি, এবং আজ আমি আবার ক্লাসিকসেরই ভক্ত। আমার মতে সোয়াইৎসারের লেখা বেশী ধারাবদ্ধ, বেশী সীস্টেম্যাটিক, যদিও খুব বেশী নয়, এবং সে রচনায় এমন একটা বস্তু আছে যার বিশেষ নিদর্শন মহাত্মাজীর রচনায় পাই না। একে সোয়াইৎসার world affirmation বলছেন। অমুবাদে ভূয়োদর্শন দাঁড়ায়। অবশ্য দর্শনের অর্থ নিশ্চয়াত্মক প্রতিজ্ঞা-সমন্তি বুঝতে হবে। এটি জীবন-দর্শন থেকে প্রত্যয় হিসেবে ভিন্ন। সোয়াইৎসার-এর মতে ভারতীয় দর্শনের প্রতিজ্ঞা নঙ্গ্র্বন। আমাদের

দেশী পণ্ডিতের অনেকেই এই প্রকার ব্যাখ্যার প্রতিবাদ করেছেন জানি, কিন্তু মাত্র সমাজের দিক থেকে হয়ত ব্যাখাটি প্রকৃত। মহাত্মাজীর অ-হিংসা যে নঙর্থক নয় যাঁরা তাঁর লেখা পড়েছেন তারা সকলেই মানবেন, কিন্তু অর্থ সর্বক্ষেত্রে পাঠের অপেক্ষা করেনা। অর্থাৎ, অর্থের একটা প্রকাণ্ড সামাজিক দিক আছে, এবং সেই দিক থেকে দেখলে অ-হিংসাবাদ নঙর্থক, অর্থাৎ স্থবিধাবাদের নামান্তর হয়ে দাঁড়িয়েছে মানতেই হবে। এই ক্ষপ্রই বোধ হয় world affirmationটা আমার বেশী ভাল লাগল। জীবনের প্রতি আজার মধ্যে নিশ্চয়-সদর্থকতা আছে এই কণাটি জানার আমাদের প্রয়োজন ঘটেছে।

\* \* \*

উঠতে তাই দেরী হোলো। সাকাশ সদময়ে মেঘাছের। বেশ ঠাণ্ডা পড়েছে সকালে। বিছানায় শুয়ে চা খাচ্ছি, এমন সময় কে ভৈরবীর ঠুংরী গাইতে গাইতে চলে গেল। কথা শুনতে পেলাম না, তবু ভৈরবীর পদিয়ে প্রাণটা ছলে উঠল। তা হলে এখনও বুড়ো হইনি, এখনও গায়ে কাঁটা দেয়। গোলাগঞ্জের ননাব-বাহাছর বলতেন, লক্ষোএর কেবল আছে ভৈরবী, সোহিনী সার সহবং। সহবংটি আজ লুপ্ত ছাত্রদের কুপায়—এবং আমাদের সক্ষমতায়— সন্ততঃ সরকার বাহাছর, আমাদের নিজেদের সরকার এই সজুহাতে লক্ষোএর বিশ্ববিভালয় বন্ধ করতে যাচেছন। চাকরী হয়ত যাবে, তবু থাকবে ভৈরবী। গায়কের কণ্ঠ সাধা নয়, তবু কী স্থানর কোমল ধৈবত আর পঞ্চম মধ্যমের খেলা। অনেক দিন এমন অকুত্রিম মিঠে স্বর শুনিনি। ভৈরবীর রূপ যেন ফুটে উঠল মেঘ কাটিয়ে। শাস্ত্রীয় মৃত্তি নয় কিন্তু। আশা-মাখান মুখটা, সয়্যাসিনীর বেশ নেই, কিসের বেশ দেখতে পেলাম না। তবে যে সেটা ছবি তাতে সন্দেহ নেই। সার-রিয়ালিন্ত কিন্তুভকিমাকার নয়। ঘষা ছবি। আজ কয়েক বংসর ধরে মনে হচ্ছে যে আমাদের সঙ্গীত বড় পাংলা পশ্চিমী সঙ্গীতের ভুলনায়। সে বিশ্বাস অবশ্য ভাঙ্গল না, তবু ভৈরবীর টানে সমস্ত মন প্রাণ সাড়া দিল। বাংলা বিহার ভুলে গেলাম। জীবনকে শ্রন্তান না করে উপায় নেই।

\* \*

ডাক এল। মাজাজের শিল্পী নামে পত্রিকা, বন্ধু চিত্র। যার সম্পাদক। রমেন চক্রবর্ত্তীর হুটি নক্সা চমৎকার। চিত্রার নীল সমুদ্র ছাপায় খোলেনি। ৺সি, আর, জ্রীনিবাস আয়াঙ্গারের কর্ণাটি সঙ্গীত সম্বন্ধে প্রবন্ধটি উপাদেয়। Cultural Heritage of India-র দ্বিতীয় ভলুমে বেরিয়েছিল। মতের মিলই বেশী।

বেল। এগারটায় একটি ছাত্রের বিস্তর ছবি দেখলাম। অশিকিত পটুছ। কারুর

কাছে না শিখে এমন আঁকে কি করে ? লাইব্রেমীতে তার একটা প্রদর্শনী খুলতে ছবে। কর্ত্তপক্ষ এখনও আটের ডিপ্লোমা খোলবার বন্দোবস্ত কর্লেন না।

\* \* \*

ছবি আর গানের সময়র চাই। ভাই বিকেলে ঐ সোয়াইৎসারের বাক্-এর জীবনি
নিয়ে বসলাম। দিন্তীয় ভলুমের ১৯, ২০ ৪ ২১ সধ্যায়গুলি সাবার পড়লাম। বক্তব্য
সোজা: কবিতা, সঙ্গীত, চিত্র একই স্প্রের বিভিন্ন প্রক্রিয়া। "Every artistic idea is complex in quality until the moment when it finds definite expression. Neither in painting, nor music, nor in poetry is there such a thing as an absolute art that can be regarded as the norm, enabling us to brand all others as false, for in every artist there dwells another, who wishes to have his own say in the matter, the difference being that in one his activity is obtrusive, and in another hardly noticable. Herein lies the whole distinction. Art in itself is neither painting nor poetry nor music, but an act of creation in which all three co-operate." তুৰ্ক ছেড়ে দিলে সোদ। কথাটা সভ্যন্ত খাঁটি। রবীজ্ঞনাথের গানে তাই লক্ষ্য করেছি। কোগাও কবি, কোথাও বা চিত্রকর ঠেলে বেরিয়েছে।

\* \* \* \*

কিন্তু যেখানে চিত্রকর প্রধান, সেখানে রবীন্দ্রনাথ কি করেছেন দেখতে হবে। শান্তিনিকেতনে এই ধরণের বিচার চলুক আমি চাই। মোটামুটি বলা যায়, তুই ধরণের সঙ্গীত
রচনা আছে, কবিতাপ্রধান ও চিত্রপ্রধান। কবিতার চাল অর্থবাহী। মোটামুটি তার
একটা মেজাজের ধারা, mood থাকে। সেই মেজাজটিকে অবশ্য সুরে বজায় রাখা চাই।
তার পর গুরু, লঘু অক্ষর বিচার। এইখানে থামলে চলবে না। Verbal phrase ও
musical phrase-এর মিলন চাই। বিদেশী সঙ্গীতের বেলা দৃষ্টাস্ত দেওয়া সহজ।
আমার কেবল রবীন্দ্রনাথের 'না' 'নাহি', 'নয়' প্রভৃতি কথার যথাযোগ্য বিভিন্ন musical
phrase গুলি কানে আসছে। যদি দেখাতে পারতাম তবে আনন্দ হত। লক্ষ্ণো-এ রবীন্দ্র
সঙ্গীত শুনতে পাই না। এমনই শত শত ছবি তাঁর গানে ভেসে ওঠে, স্থির, অন্থির,
নিকট দ্র, স্পষ্ট, অস্পন্ট, এমন কি রঙীন। আমি এই ছবিগুলিতে বিস্তৃত আকাশ পেয়েছি,
যার সন্ধান হয়ত তাঁর রীতিমত ছবিতে ততটা পাইনি। দেখানে মিলেছে চেতনার গভীর
স্তর্ম, ঘন বন, কালো নদী। এই সব অভিজ্ঞতার মধ্যে যে একটা যোগস্ত্র আছে তাতে
আমার কোনো সন্দেহ নেই। কি সেটা জানিনা সেজগ্য পরীক্ষার প্রয়োজন। "না, না,

না' 'সময় নাহিরে' 'নয়, নয়, নয়"— এর লঘিষ্ট সাধারণ পদ্ধা বেছে নিয়ে সঙ্গীত-অনজিজ্ঞের প্রতি প্রয়োগ করতে হবে, তার পর তাদের মানসিক প্রতিবিম্বের বিচার, শেষে তাদের সজে গানের কবিতার মূল চিত্র ও খেয়ালের যোগস্থাপন—তবেই রবীক্রসঙ্গীতের যথার্থ বিচার হবে। বিশ পঁটিশ বছর পূর্বের যা বলা হয়ে গেছে তার পুনরার্ত্তি সঙ্গীত সমালোচনা নয়।

সোয়াইৎসারের জীবন-শ্রহ্মা ও তাঁর সাঙ্গীতিক বিচারের সম্বন্ধ ঘনিষ্ঠ মনে হচ্ছে। ঠিক ধরতে পারছিনা। যদি life-এর বদলে living বলি এবং act of creation-কে a singular act of creating হিসেবে ধরি তবে সম্বন্ধনা হয়ত বুঝতে পারব। দেখা যাক।

Life ও living এর মধ্যে পার্থক্য এই যে life-টা static; তার ভূয়োদর্শনের প্রতিজ্ঞা হল এই: জীবনসতা নিগুল, কেবল, সম্পূর্ণ, নিগুল, অর্থাৎ সমাপ্ত, আত্মনির্ভর-শীল, অবিশেষ; অন্যধারে living-এর প্রতিজ্ঞা এই যে জীবন-সতা চলিফু জগতের ছক, অতএব সগুল, অসম্পূর্ণ, অসমাপ্ত, অনাদি ও সবিশেষ, ব্যক্তিগত জীবনযাত্রার, জাগতিক ও প্রাকৃতিক অভিব্যক্তির মুখাপেক্ষী। সোয়াইংসার নিজে যাই বলুন না কেন, তাঁর বক্তব্যের মূল কথা reality is a process—নচেং world-affirmation সম্ভব হয় না, যদিও life-view প্রত্যয়ের ওপর প্রতিষ্ঠিত করা শক্ত নয়। process কথাটা বড় গোলমেলে। আজকালকার মনোবিজ্ঞানে সমাজতক্তে field, flow ধরণের কথা চলছে। যেমন magnetic, electric field বস্তুর বাইরে ছড়িয়ে পড়ে তেমনই প্রত্যেক ব্যক্তির খানি-চ-live উবছে প'ড়ে reverence for living-এ পরিণত হয়। এই পরিণতির উল্লেখ দোয়াইংসার করেছেন। তেমনই স্থিও গানে, ছবিতে, কবিতায় উবছে পড়ে। তবেই মানতে হয় অথগুতাকে, অবশ্য অথগুতা স্মাট্স্ সাহেবের Holism ঠিক নয়। জ্যোতের যেমন অথগুতা, বিজ্ঞাতের যেমন অথগুতা, এও তাই।

হাঁ তাই। নতুন Pilot Papers এসেছে। তাতে Barna-র একটি চমৎকার ঝরঝরে প্রবন্ধ পড়লাম, Home Policy and World Trade। ওখানেও সেই কথা— উবতে পড়া, multi-lateral mutual imports। নতুন ধরণের Free Trade-এর অর্থ a gradually emerging social order, co-operative commonwealth।

আদার অর্থ এই অতিক্রমকে স্বীকার করা। একেই মসুয়ত্ব বলি। পশু ভর পায়;

মান্থৰ তার বাইরের, অথচ তাকে নিয়ে, সন্তার flow, fieldকে মানে, অর্থাৎ জীবনকে শ্রান্ধা করে। আজ দেশে শ্রান্ধার বড়ই অভাব। মনুষ্মুত্ব খোয়াতে বসেছি, স্বাধীনতার খোলস নিয়ে কি করব। পলিটিক্স্ মাথায় ঢোকে না। রেডিও সারতে গেছে, Bach-এর fugue গুলো শুনতে ইচ্ছে হয়। না আছে রেকর্ড, না আছে গ্রামোফোন, সব গেছে ভেঙ্গে। একটা শক্ত ইকনমিক্সের বই খুঁজি। আজ সারাদিন বিশ্রাম পেলাম বছদিন পরে।

## পরিবার-প্রথা নারায়ণ চৌধুরী

জাপানী আক্রমণ আশক্ষার সুরু থেকে যুদ্ধের কয়েকটা বৎসর এবং যুদ্ধকান্তির পরবর্তী এই বৎসরাধিক কালের ভেতর বাঙলার পরিবার-প্রথার ভিত্তিমূল অনেকথানি নড়ে গেছে ব'লে মনে হয়। সনাতন পরিবার-প্রথার সঙ্গে জড়ানে। লোক-লৌকিকতার ভাবটাও অনেক পরিমাণে কমে গেছে ব'লে আশকা হচ্ছে।

তার একটা প্রমাণ পেলাম গেলো বিজয়া দশমীর পর। আগে—অর্থাৎ যুকারস্তের আগে—বিজয়ার পরের কয়েকদিন প্রতিবেশী ও আত্মীয় পরিচিত বন্ধুবান্ধবের তরফ থেকে কুশলসম্ভাষণের অস্ত ছিলো না। আত্মীয়হিতৈবী বাঁরা দূরে আছেন তাঁরাও, এই একটি মাত্র উপলক্ষে অস্তত, চিঠি দিয়ে প্রত্যেক বৎসর থোঁজখবর নিয়েছেন এবং আমার নিজের তরক থেকেও তাঁদের সকলের সঙ্গে গৌকিকতার বিনিমর করতে হয়েছে। কাছের মামুষকে সম্ভাষণ এবং পত্রযোগে সম্ভাষণ, এই ছুইরেরই কোনরূপ কম্ভি ছিলো না। কিন্তু কয়েক বৎসর যাবৎই দেখছি আদানপ্রদানের ধারা ক্রমে বেন ক্রীণ হয়ে আস্ছে এবং এবার বিশেষ চকিত হ'য়ে লক্ষ্য করলাম, তা প্রায় শৃহ্যবিন্দুতে এসে ঠেকেছে। প্রভিবেশীদের যেমন লোকাচার পালনের চাড় নেই, তেম্নি বাঁরা বাইরে আছেন তাঁদের মধ্যেও অনেকে ডুব শেরেছেন। নেহাৎ নিকট-আত্মীয়দের লেখা মাত্র কয়েকথানা চিঠি হাতের কাছে নিয়ে মনে মনে নিজেকে শুধোছিলাম অনংখ্য আত্মীয়পরিজনবন্ধুবান্ধবের চোথে আমার থাতিরই

কমে গেলো, না কি লোকলোকিভার খাতিরই আন্তে আন্তে লোকের কাছে কমে যাচ্ছে কোন্টা।

সঙ্গে সঙ্গে আত্ম-অমুসন্ধানে প্রবৃত্ত হলাম। একবার মনে হ'লো, বোধ হয় বয়োবুদ্ধির সঙ্গে সঙ্গে আমার প্রকৃতি ক্রমণ শুকিয়ে আস্ছে, তাই লোকে আর আগের মতো আমার সঙ্গে লৌকিকতারক্ষার চাড় অনুভব করছে না। কিন্তু নিজের আচরণে এই আশঙ্কার সমর্থন খুঁজে পেলাম না। আমার দিক থেকে তো আত্মীয়তা আর বন্ধুতার মনোভাবের অভাব নেই, তবে কেন এরূপ ঘটছে। অবশ্য চারিদিকে স্বারই মনে যথন আত্মীয়তাপালনের ভাগিদ শিথিল হ'য়ে আস্ছে তথন সেই সমাজেরই একজন হ'য়ে আমি কী ক'রে পুরাতন প্রফুলতা রজায় রাখছি দেটা একটা প্রশ্ন হ'তে পারে। তার উত্তর এই যে সব নিয়মেরই যেমন ব্যতিক্রম থাকে, আমার দৃষ্টান্তকেও এই ক্লেত্রে তেমন একটি ব্যতিক্রম ব'লে গণ্য করা যেতে পারে। এরকম ব্যতিক্রম বোধ হয় আরও অনেক খুঁজে পাওয়া যাবে। এতে ব্যতিক্রম-ওয়ালাদের নিজেদের বাহাতুরী করার কিছু নেই: অফ্যান্য শতসহস্রের জীবনে সমাজের ভাওনের ফলে যে বিষময় প্রতিক্রিয়া দেখা দিয়েছে, এদের ক্ষেত্রে ফলটা এখন পর্যন্ত ততদূর গিয়ে পেছিয় নি, এই মাত্র। তবে মোটামুটি ভাবে একথা নিঃসন্দেহে বলা চলে বাংলা দেশের গতামুগতিক পরিবারজীবনে স্থান্সপ্ত ভাতন দেখা দিয়েছে। প্রদেশগুলির কথা ঠিক বলতে পারি না, তবে যেহেতু বাংলার ওপর দিয়েই যুদ্ধের চাপটা সব চাইতে বেশি গেছে এবং নানাবিধ প্রাকৃতিক ও মনুযুক্ত বিপর্যয়ের আঘাত তাকেই সইতে হয়েছে বেশি, তাতে এ অনুমান কর। অসঙ্গত হবে না যে ভারতের অপরাপর প্রাদেশগুলির ভাগ্যে বাংলার মতে। এমন নিদারুণ বিভ্ন্ননা ঘটে নি। বিধাতৃ-পরিত্যক্ত বাংলা দেশ, তার ফেরই আলাদা।

নানাপ্রকার লক্ষণে বেশ স্পৃষ্ট বুঝ তে পারছি বাঙালীর পরিবারজীবন অতিমাত্রায় আত্মকেন্দ্রিক হ'য়ে উঠেছে। অসংখ্য বিপর্যয়ের ঘা থেয়ে খেয়ে বাঙালীর মনোভাব এমন হ'য়ে উঠেছে যে তার চিন্তা ও দৃষ্টি পরিবারের প্রয়োজনের বাইরে মোটে যেতেই চায় না। পরিবারের আসম স্থুখহুঃখ প্রয়োজন অপ্রয়োজনকে কেন্দ্র করেই তার স্বার্থচিন্তা ক্রুমাগত আবর্তিত হচ্ছে। পরিবারের বাইরেও বাড়া কিছু থাক্তে পারে সেটা সে আমলেই আন্তে চায় না। এই নিঃশেষ স্বার্থচিন্তার ফলটাও হাতে হাতে দেখা দিয়েছে: বাঙালীর পরিবারজীবন অতিমাত্রায় সঙ্কৃচিত, সঙ্কীর্ণ হ'য়ে উঠেছে। প্রতিবেশীর সঙ্গে আত্মীয়তারক্ষার দায় আর বাঙালী আগের মতো অমুন্তব করে না; লোকলোকিকতার স্রোতে ভাটির টান লেগেছে। আগে যে পরিবারবাবন্থার সঙ্গে আমাদের পরিচয় ছিল ভা অনেকখানি স্থিতিস্থাপকঞ্চবিশিষ্ট ছিল; ৫ য়োজনমতো তাকে টেনে বাড়ানো বা সঙ্কুচিত করা

চল্তো। অর্থাৎ প্রয়োজন হ'লে পরিবারিক জীবনের সঙ্গে সামাজিক জীবনের অভিনতা ঘটানো যেতো, প্রতিবেশীর সঙ্গে মিলে মিশে পারিবারিক মাসুষের কাজ করবার ক্ষেত্র ছিল; আবার ইচ্ছে করলে সে নিছক পরিবারের খোলসের মধ্যেও নিজেকে গুটিয়ে আন্তে পারতো। কিন্তু বর্তমানে কেবল শেষের প্রক্রিয়াটাই চল্ছে; লৌকিকভার ক্ষেত্র বল্তে গেলে একরকম অনাবাদী প'ড়ে আছে। ফলে পরিবারপ্রথা আজ প্রায় ধ্বংসের মুখোমুখি; যে কোন মুহূতে গোটা কাঠামোটাই হুড়মুড় ক'রে ভেঙে পড়তে পারে। ক্রমাগত সঙ্কোচনের ফলে যেমন ভারকেন্দ্র স্থানুচ্যত হ'য়ে যায়, তেম্নি অতিমাত্রায় সঙ্কুচিত পরিবারজীবনেরও আজ ক্রের বিচাত। সামাজিক ভ্রুম্পনের আর বেশি দেরী নেই।

ধরা যাক্ কল্কাতা সহরের মধ্য আয়ের একটি পরিবার। স্বামী স্ত্রী ও চারটি পত্রকন্তা নিয়ে সংসার। স্বামীর নাম বিনোদ। জ্যেষ্ঠা কন্তাটি সবে বারোয় পড়লো। বিয়ের ভাবনা আছে। মেয়ে-স্কুলে পড়তে দেওয়া হয়েছে। বড়ো ছেলেটির বয়েস নয়। শেও স্কুলে পড়ছে। ছোট ছেলেটির ভুক্তি হবার বয়েস হ'লো। আর সবার ছোটটি মেয়ে—নিতান্তই শিশু—এখনও মায়ের আঁচল ধ'রে ঘুরে বেড়াবার বয়েদ কাটে নি। বিনোদ যা রোজগার করে তাতে অস্ম ভাগীদার না থাক্লে কোনক্রমে সংসার চ'লে যেতে পারতো। কিন্তু দেশে মা বাবা আছেন আর আছে এক বিধবা বোন, স্বামী মারা যাবার পর পিতার সংসারে এসে উঠেছে। ভাগিনেয়টি গ্রামের স্কুলে পড়ে। জমি-জমা যা সামাত্ত আছে তাতে ভরণপোষণ হয় না, বিনোদকে তার আয়ের কিছুটা অংশ প্রতি মাসে দেশের ঠিকানায় মণিঅর্ডার করতে হয়। স্থুতরাং বাঁপা মাইনের চাক্রি. বেশ হিসেব ক'রে, দক্ষিণবাম দেখে. সংসার খরচ করতে হয়। থাকা হয় ফ্ল্যাটে— কবৃতরের খোপের মতে। চুটি ঘর আর এক চিল্তে রান্নাঘর। আজ্রীয়রা সহরের কে কোথায় ছিট্কে আছে, তাদের দঙ্গে মোটে দেথাই হয় না। ফ্ল্যাটের অস্থান্য বাদিন্দাদের সঙ্গেই বলে গিয়ে আলাপ-পরিচয় নেই, বাইবের লোকদের থোঁজ করতে বয়ে গেছে। বন্ধুবান্ধবরা যে যার কাজের ধাঁধায় ব্যস্ত, কদাচিৎ কথনও ছু'একজনের সঙ্গে দেখা হয়। নেহাৎ স্বার্থের সুত্রে জড়িত না থাক্লে কোন শর্মার এমুখো হবার নাম নেই; বিনোদও স্বার্থের গন্ধ ছাড়া কারও বাড়ি ব'য়ে দেখা করার পাত্র নয়। কলেজে পড়বার সময় বিনোদের খুব হৈহল্লাপ্রিয় বন্ধবৎসল ব'লে নাম ছিল, কিন্তু সংসারের মুখ চেয়ে এখন নিজেকে জোর করে গুটিয়ে আন্তে হয়েছে; এককালের অতি অন্তরঙ্গ বন্ধুকেও আজকাল রাস্তায় দেখা হলে মামূলি কুশলপ্রাাদির পর, প্রথমতম স্থাবাগে, পাশ কাটিয়ে চলে **আস্তে হয়। বন্ধুবান্ধৰদেরকে বাড়ীতে ডেকে আড্ডা দেওয়া, খাওয়ানো অনেক**কা**ল** উঠে গেছে, নিজেও কোথাও আড্ডা দিতে, খেতে যায় না। পারতপকে জন্মদিন বা বিষের

নেমন্তমে যেতে চায় না, কেননা লৌকিকতার ভয় আছে। এককালে বন্ধবান্ধবদের নিমে খরচ ক'রে সিনেমা দেখার সথ ছিল, কিন্তু এখন স্থটাই আছে, বন্ধুবান্ধবরা নেই। একা একা সিনেমা দেখতে আর খারাপ লাগে না। স্ত্রীকে পাশে নিয়ে দেখলে হয়, কিন্তু তাতে অনেক হাঙ্গাম। ছেলেগুলি আবার সঙ্গে যাবার জন্মে বায়না ধরে, কোলের শিশুরও আজকাল টিকিট লাগে। কলেজে থাক্তে কি কুক্ষণে দিগারেট খাওয়ার অভ্যাদ করেছিলো, অভ্যাসটা ছাড়তে পারে নি, কিন্তু আজকাল চারদিক দেখেগুনে তবে প্যাকেটটি পকেট থেকে বার করতে হয়। যাদবপুরে এক মাসীমা থাকেন, লিখেছেন মাদ্তুভো ভাইয়ের সাংঘাতিক অস্তুখ, একবার এসে যেন দেখা করে। শ্রামবাজার থেকে যেতে-আস্তে কতগুলি পয়স। খরচ, তা ছাড়া বাড়ি পাহারাই বা দেয় কে। থাকু গে, একটা কার্ড লিখে দিলেই চল্বে। মাসীমার তো অবস্থা নেহাৎ মন্দ নয়, দিনরাত্রির জন্মে ছুটো নার্স রেখে দিলেই হয়। চিঠিতে প্রস্তাবটি পেড়ে দেখবে। ছা-পোষা সংসার, কোথাও कि (वरतावात या আছে—সন্ধ্যার আড্ডার মায়া পর্যন্ত কাটাতে হয়েছে অনেকদিন। চাকর রাখ্বার সংস্থান নেই, সন্ধ্যার দিকে বাড়ী থাক্লে স্ত্রীর কাজের অনেকখানি সাশ্রয় হয়। একমাত্র রোব্বার—কিন্তু অই সপ্তাহব্যাপী একটানা কাজের ঘানি ঘোরাবার পর একটি মাত্র ছটির দিন, কোথাও কি যেতে ভালো লাগে, না দেহের সেই সামর্থ্য থাকে ? রোববারের তুপুরটা একপ্রস্থ ঢালা ঘুম না হলে মনে হয় ছুটির দিনটাই মাটি হ'লো। স্ত্রীরও এককালে এক আধটু সথ ছিলো, কিন্তু সংসারযক্তের পেষণে এখন নিশ্বাস নেবার পর্যন্ত ফুরসভ মেলে না। বান্ধবীদের বাড়ী যেতে আর ভালো লাগে না, সুমিতার তো স্বামীর গরবে মাটিতে পা-ই পড়তে চায় না; আভার সঙ্গে দেখা হলেই ওর নতুন भागिर्ग गड़ा मक शति नाहित्य नाहित्य (मथान। हारे-रे: भिश्रात मूर्थ (कवन निष्कत ছেলেমেয়ের গল্প—বাকী রইলো মিনতি, কিন্তু ও পড়েছে এক আকাট দরিদ্রের হাতে, পাড়াটা যা নোংরা, ওদের বাড়িতে গেলে দম বন্ধ হয়ে আসতে চায়। হাজার হোক. মান-মর্যাদা একটা আছে, ফ্ল্যাটের বাসিন্দার কি বস্তির বাসিন্দার সঙ্গে মাথামাথি করা हर्न १

গড়পরতা একটি সাধারণ মধ্যবিত্ত পরিবারের ছবি। ইচ্ছে করলে আরও কয়েকটি তুলির পোঁচ দিয়ে চিত্রটিকে সম্পূর্ণ করা যেতে পারতা, কিন্তু যেটুকু আভাস দিয়েছি তাতেই বোধ করি পরিবারটির আত্মকেন্দ্রিকতার ভাব স্পষ্ট ফুটে উঠেছে। সমাজজীবনের সঙ্গে এই পরিবারের যোগ অত্যন্ত কীণ স্থতোয় ঝুল্ছে তা আশা করি না বল্লেও চলে। এই ধরণের পরিবারের সংখ্যাই আজ মধ্যবিত্ত সমাজে বেশি। যুদ্ধের আগে এলের জীবনযাত্রা খুব বেশি ভিন্নতর ছিল তা নয়, তবে যুদ্ধের মারাত্মক বিপর্যয়কারী বৎসরগুলি

সেই জীবনষাত্রাকেই আজ একেবারে বিনিঃশেষ স্বার্থচিন্তার শুক্নো চড়ায় এনে ঠেলে কুলেছে। কোনরকমে টিকে থাক্তে পারাটাই আজকের দিনের প্রধানতম সমস্থা।

এইভাবে ঘতোই সমাজজীবনের উচুর দিকে উঠা যায় ততোই দেখি পরিবার-জীবনে আত্মস্থ ছাড়া কথা নেই: কেবলই নিজেকে এবং নিজের নিকট পাঁচজনকে নিয়ে স্থাপে বেঁচেবতে পাকার চক্রান্ত। অপরে জাহান্নমে যাক্, নিজের গায়ে আঁচড়টি না লাপ্লেই হলো। অপরের বিপদ নিজের ঘাড়ের ওপর এসে পড়া বিচিত্র নয় জেনেও যতোকণ সেই বিপদ নিজের ওপর এসে না পড়ছে ততোকণ কিছু করার নামটি নেই, আত্মবুদ্ধির ধাঁধায় মানুষের এমনি দৃষ্টিবিভ্রম ঘটেছে। বিগত কলকাতার দাঙ্গায় যতগুলি পরোপকার ও মহামুভবতার দৃষ্টান্ত চোথে পড়েছে কেবলমাত্র উভয় সম্প্রদায়ের নিম্নশ্রেণীয় লোকেরাই অধিকাংশ ক্ষেত্রে তার জয়ে প্রশংসা দাবী করতে পারে, আমাদের ওপরতলার জীবরা যেন তেন প্রকারেণ আত্মরকা করতেই ব্যস্ত। নিম্নশ্রেণীর লোকেরা যেমন নিষ্ঠুরতায় ক্ষমাহীন, তেম্নি ঔদার্যেও অবারিত। তাদের ভেতর পরিবার-বন্ধন কাজেই স্বার্থচিম্ভাও কম। এদের নাটিয়ে বেড়ানোই হচ্ছে আত্মস্থপরায়ণ পরিবার-কেন্দ্রিক বডোলোকদের কাজ। যাদের জন্মে অতগুলি অসহায় দরিদ্র নিরপরাধ লোকের শুধু শুধু প্রাণ গেলো সেই ধনী নেতৃরুন্দ (ধনী না হলে এদেশে নেতা হওয়া যায় না) কতদূর বিচলিত হয়েছেন জানি না, আর যদি বিচলিতও হয়ে থাকেন তাতেই বা কি, সেই সঙ্গে কোয়ালিশন মন্ত্রিত্বের আশায় ভেতরে ভেতরে উল্লসিত হয়েও তো উঠেছেন! বহুর হুঃখের বিনিময়ে একের আত্মপ্রতিষ্ঠা, এইটেকে আমরা প্রকৃতির বিধান বলে মেনে নিয়েছি। আমাদের চোখে যে কোন মূল্য দামাজিক দাকল্য অর্জন করাটাই হচ্ছে আদত। পরিবার প্রতিপালন করতে হলে, পোস্তুদের মানুষ ক'রে তুল্তে হলে, অমন সবাই এক আধটু পরকে পায়ের তলায় মাড়িয়ে চলে, ভাতে দোষ হয় না—এইটেই আমাদের সকলকার মনোভাব।

কাজেই মূলে দেই পরিবার-প্রথা। এক একটি পরিবারে এক এক ধরণের স্বার্থচিন্তা পাক থেয়ে থেয়ে উঠ্ছে। তুই পরিবারের সীমানায় আগে যেথানে শুধু ইটের দেয়াল
ছিলো, এখন সেখানে মনের দেয়াল উঠেছে। লোকলৌকিকতার দৌলতে আগে যেথানে
বিভিন্ন পরিবারের মধ্যে খানিকটা ঐক্যবন্ধন ছিলো, এখন তার জায়গায় বিরাট শৃ্মতার
মরুভূমি হাঁ ক'রে আছে। স্বার্থের দল্প মানুষকে পরস্পরের সন্ধিকটে আসতে দিছে না;
কেবলই তাকে দুরে ঠেলে ঠেলে দিছেে। উনিশ শতকীয় ব্যক্তিস্বাত্দ্রাকে আমরা আদশ
হিসাবে বিসর্জন দিয়েছি বটে, কিন্তু আমাদের আচরণে তাকে সজোরে আকড়ে ধ'রে আছি।
তথাকথিত ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যা আর পরিবার-প্রথার মধ্যে অলাকী যোগ। কান টান্লে মাথা

আবে; বেখানেই পরিবারের মানুষদের জন্মে ভাবনা, দেখানেই ভূঁয়ো ব্যক্তিস্বাতস্ত্রা। পরিবারের অনেকগুলি মানুষের জন্মে একার ভাবতে হয় ব'লে ব্যক্তিস্বাতস্ত্রা কুর্ম হয় তা ভাব্বেন না, কারণ এক একটি গোটা পরিবার এক একটি ইউনিট, তারই ওপর তথাক্থিত ব্যক্তিস্বাতস্ত্রোর ভিত্তি। পরিবার প্রতিপালন করার দায়িত্ব, কর্তব্য এবং এই ধরণের আরও বেদব গালভরা কথা প্রায়শ শুনি তার অর্থ হচ্ছে মানুষ বিয়ে ক'রে সংসারী হয়ে বস্লেই স্বার্থপরতার পাস্পোর্ট পেয়ে গেলো। তখন পাড়াপ্রতিবেশী আত্মীয়স্বজনের কথা না ভেবে কেবল নিজের আর নিজের সংসারকে নিয়ে ব্যাপৃত থাকলেও বলবার কেউ নেই; আধুনিক পরিবার-প্রথার মধ্যেই তার অনুমোদন আছে। আজকের সমাজে, বিশেষত বাংলার মুন্ধোত্তর সমাজে, এক একটি পরিবার যেন এক একটি দ্বীপ, তার চারদিকে শৃত্যতা থৈ থৈ করছে। সামাজিকতার ছোট ছোট সাঁকোগুলি পর্যন্ত উঠিয়ে নেওয়া হয়েছে; পরস্পরের পরস্পরের কাছে ঘাবার কোন উপায়ই রইলো না।

নেপোটিজ্ম বা আত্মীয়াসুগ্রহ ব'লে যে কথাটি আছে ভার মূলেও এই পরিবারপ্রথা। অধিকাংশ ক্ষেত্রে ফেবারিটিজ্ম্-এরও পরিবারপ্রথা থেকে উদ্ভব। আপনি হয়ত আপিসের একজন মাত্ব্বরস্থানীয় ব্যক্তি, ধরা যাক্ আপনি বড়বাবৃ। যোগ্যতার ভিতিতে আপিসে একজন নতুন লোক নেওয়ার কথা উঠেছে এবং সেই নিয়োগের ভার পড়েছে আপনার ওপর। ঠিক সেই মুহুতে আপনার অকাটমূর্থ ভাগ্যে—সিনেমা দেখা, ঘুড়ি ওড়ানো এবং থেলার দিনে 'মোহনবাগান মোহনবাগান' ক'রে পাড়া মাথায় করা যার একমাত্র কাজ—সেই অকর্মার ধাড়ীটির কথা আপনার মনে পড়্লো। বসে ব'সে আপনার অম ধ্বংস করছে বই তো নয়। মামা হ'য়ে এহেন যোগ্য ভাগ্যেটিকে আপনি disoblige করতে পারেন না। পারলেও পাড়ার দশজন আপনাকে ভিষ্ঠোতে দেবে না, বল্বে ভাথো, ভাগ্যেটার পর্যন্ত একটা গতি করতে পারলোঁ না। কাজেই অহ্য দশটি দর্থান্ত চাপা দিয়ে একদিন ভাগ্যেকে সাজিয়ে-পড়িয়ে সাহেবের কাছে নিয়ে যেতে হয়, ভাগ্যের হ'য়ে যা কিছু বলার সে আপনিই বলেন। শুভদিনে ভাগ্যে আপিস আরম্ভ করে এবং পাড়ায় আপনার নামে ধন্তি ধন্তি প'ড়ে যায়।

এই ধরণের ব্যাপার তো হামেসাই হচ্ছে। চাক্রিবাক্রির রাজ্যে প্রায় নিজ্যনৈমিত্তিক ঘটনা। কিন্তু সেইটে ততো শোচনীয় নয় যতোটা শোচনীয় এই সম্পর্কে
সাধারণ দশজনের মনোভাব। এই ধরণের আত্মীয়ামুগ্রহের দৃষ্টান্তে মামুষকে খুব
বেশি গ্লানিবোধ করতে দেখা যায় না; যেন এইটেই স্বাভাবিক। পরিবার-প্রথা সম্পর্কে
প্রত্যেকের মনে অকারণ মোহ আছে বলেই এরকম হয়। এর ভেতর বে খুব বেশি
দোষাবহ কিছু আছে এই চেতনাই আমাদের জাগ্রত নয়, কেন না পরিবার-প্রথার ঠুলি চোথে

প'রে আমাদের এমন হয়েছে যে ভার অভায় নির্ণয়ের বেলায়ও আমরা সব ঝাপ্স। দেখ্ছি; কিছুই আমাদের চোখে স্পষ্ট নয়। ভাবটা যেন এই, পরস্পরের সঙ্গে বোঝাপড়া ক'রে আমরা যেন পারিবারিক গণ্ডীর মধ্যে প্রস্পরের অবাধ স্বার্থপরতার অধিকার স্বীকার ক'রে নিয়েছি; যুদ্ধকালীন ইংরেজ-রুশ চুক্তির মতো একের আভ্যন্তরীণ ব্যাপারে অভ্যের হস্তক্ষেপ না করার সর্ভটি পর্যন্ত তাতে আছে। নিজ নিজ পরিবারের আওতার ভেতর থেকে স্বার্থপরতার বিজয়পতাকা ওড়াও, কেউ তোমাকে বলতে আসবে না—আমাদের অলিখিত চ্জিকের সারমর্ম হ'লো তা-ই।

আসলে পরিবার বস্তুটি কি ? স্ত্রীপুত্রসংসারকে কেন্দ্র ক'রে নীড় রচনার সংস্কার মামুষের মনে বন্ধমূল, পরিবারজীবনের মধ্যে সেই অভিলাষেরই পরিতৃপ্তি। অবসর ও বিশ্রামভোগেচ্ছা, গোপনীয়তা ও নিভৃতির আকাজ্ঞা, স্ত্রীর প্রতি ভালোবাসা ও সন্তান-বাৎসল্যের মধ্যে দিয়ে হৃদয়ের ক্ষুণ্ণিরুত্তির সাধ, পোষাদের প্রতি আচরণে কত্তির গোপন বাসনা, আঞ্রিতদের প্রতি কর্তব্যবৃদ্ধির তাগিদ, ব্যক্তিগত সম্পত্তির মোহ ও সঞ্চয়স্পুহা— এই দব এবং এই ধরণের আরো নানাবিধ আকাজ্মা মিলে পরিবারের ভিত্তি রচিত হয়েছে। কিন্তু এই আকাজ্যাগুলির পরিতৃপ্তিই জীবনের সন নয়, এদের বাইরেও কর্ম আর বাসনার বিস্তৃত জগৎ প্রভূ রয়েছে। আমরা ভুল করি সেখানেই দেখানে আমরা জীবনের পরিধি ও পরিবারের পরিধিকে এক ক'রে দেখি। পরিবাহকে দিয়ে জীবনের বৃত্ত কখনও পূর্ণ হয় না; তাকে বড়ো জোর জীবনের একটি ছোট বৃত্তাংশ বলা যেতে পারে। কিন্তু কালেরই এমন চক্রান্ত যে আজু জীবনের আমুগত্য মানেই পরিবারের আমুগত্য। সমাজ ও পরিবার আজ সমার্থক ; পরিবারের বাইরে জীবনের ধারণা আমাদের অত্যন্ত অস্পষ্ট ও সঙ্কীর্ণ, অনেক ক্ষেত্রে তা বিকৃত। যথার্থ ব্যক্তিস্থাতন্ত্র্য মানে এ নয় যে বাইরের সমাজের সঙ্গে তোমার কোন যোগ থাক্বে না, শামুকের মতো নিজ নিজ ব্যক্তিত্বের খোলের ভেতর গুটিয়ে থাকাকে ব্যক্তিস্থাতন্ত্র বলে না। আমরা কিন্তু ব্যক্তিস্থাতন্ত্রের উপরোক্ত অর্থ ই মেনে নিয়েছি এবং যেহেতু পরিবারপ্রথা অই বিকৃত অর্থে ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যের পরিপোষক সেইজ্জে পরিবারপ্রথার প্রতি আমাদের কৃতজ্ঞতার অন্ত নেই।

কিন্তু ব্যক্তিস্বাতন্ত্রের যদি ঠিক ঠিক অর্থ করা যায় তাহ'লে দেখা যাবে সমগ্র সমাজ নিম্নেই তার বেড়। সমাজের সঙ্গে যোগাযোগ রক্ষা ক'রে চরিত্রে সদ্বৃত্তিগুলির যথাযথ বিকাশ ও ব্যক্তিগত স্বাধীনতার আকাজ্ঞার পরিতৃপ্তি—এইটেকেই প্রকৃত ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য বলা উচিত। নিজের স্বাধীনতা যতোক্ষণ না পরের স্বাধীনতায় হস্তক্ষেপ করে ততোক্ষণই তা ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য, কিন্তু পরের ক্ষতি করলেই তা যথেচছাচার। ঘরে ব'লে তুমি নাচো কুঁলো সং সাজো কিছু আলে যায় না, পরের শান্তি না ভঙ্গ করলেই হ'লো। ভোমার থেয়াল ভোমার, যতোক্ষণ

না তুমি পরকে ঘাঁটাতে বাচেছা ততোক্ষণ সেই থেয়াল বাধাহীনভাবে অনুসরণ করার অধিকার নিশ্চরই তোমার আছে, কিন্তু ভাই ব'লে পরের স্বার্থ ক্ষুগ্ন করতে তৃমি পারো না।

এই দিক দিয়ে বিচার করলে ব্যক্তিস্বাতন্ত্রাকে কিছুতেই পরিবারপ্রাণতার সঙ্গে এক ক'রে দেখা চলে না। কিন্তু এই ভুলটি আমরা প্রায়শ করি। তাতেই যতো গগুগোল বাধে। ব্যক্তিস্বাতন্ত্রা সম্বন্ধে বিকৃত ধারণা পোষণ করার ফলে হয়েছে এই যে পরিবার-প্রথা রূপ রাস্কটিকে আমরা সমগ্র সমাজদেহকে বিনাবাধায় গ্রাস করতে দিচ্ছি। এই বিনাশের প্রক্রিয়া অবিলম্বে রোধ করা দরকার।

আগের দিনের যৌথ পরিবারপ্রথার যভো দোষই থাকুক, তাতে খানিকট। সামাজিকতার অবকাশ ছিলো একথা অস্বীকার করা যায় না। অনেক পোশ্ত ও আশ্রিত মিলে যে পরিবার তাকে বিরাট সমাজ-ব্যবস্থারই একটি কুন্ত প্রতিরূপক ব'লে ধরা চলতো। প্রতিবেশীর প্রতি কর্তব্যের দায় পরিবারের বৃহৎ গোষ্ঠীর প্রতি কর্তব্যকর্মের মধ্যে দিয়ে খানিকটা দারা যেতো। প্রাচীন যুগের কৌম সমাজব্যবস্থায়, যধন **সকলে** মিলে এক পরিবার আর পরিবারের শীর্ষে ছিলো একজন পেট্রিয়ার্ক বা গোষ্ঠীপতি, তখন পরিবার ও সমাজ অভিন্ন ছিলো। কিছুদিন আগেকার যৌথ পরিবারপ্রথার মধ্যে তারই যেন একটা ক্ষীণ আভাস পাওয়া যায়। যৌথ পরিবারপ্রথা যেমন নানা দোষের আকর, তেমনি একথাও অস্বীকার করা যায় না যে তাতে খানিকটা হৃদয়বত্তা আর মহামূভবতারও জায়গা ছিলো। আজ যৌথ পরিবারপ্রথা প্রায় লুপ্ত, কিন্তু যে সব পরিবারে তার খানিকটা ছিঁটেফোঁটা লেগে রয়েছে, তাদের ভেতর কোথায় যেন একটা দামাজিকতা ও প্রতিবেশিপরায়ণতার (neighbourliness) ভাব টিকে আছে বলে মনে হয়। আজকের ফ্ল্যাট-নিবাসী আপনাতে-আপনি-সুমূপুর্ণ ছোট ছোট পরিবারগুলিতে এই গুণগুলির একান্তই তাসস্থাব।

ছোটথাট মফঃস্বল শহরে কোথাও কোথাও দেখেছি তুই পরিবারের সীমারেখা নেই. এক পরিবারের লোক আরেক দিব্যি আসা যাওয়া কারও করছে, মনে কোন দ্বিধা নেই। আমাদের মতো নাগরিকভাবাপম লোকের চোথে হঠাৎ কেমন যেন দৃশুটি দৃষ্টিকটু ঠেকে— কিন্তু একটু ভেবে দেখলে দেখা বায় যৌথ পরিবারপ্রথাটাই অনেকখানি রূপান্তরিত হয়ে এইরূপ হয়েছে। অই হুই পরিবারের উল্লেখযোগ্য আত্মীয়ভা হয়ত বিশেষ নেই, তবু যে ভাদের মধ্যে নেহাৎ রান্নাবান্না খাওয়াশোওয়া ছাড়া অত্যাত্য ব্যাপারে সন্মিলিত জীবনবাপনের প্রয়াস দেখা যায় ভাতে পুরাতন পরিবার-প্রথারই ক্ষীণ একটু প্রভিধ্বনি পাওয়া যায় ব'লে মনে হয়। আমার মনে আছে ছোটবেলায় কোন এক জেলাসহরে থাকভে প্রায়ই

আমরা ছেলের ছল এক পরিবারের উঠোনের ওপর দিয়ে রমারম যেতাম-আসতাম, খেলার মাঠে যাবার সেইটেই ছিলো 'শর্ট-কাট্'। অনেকখানি বয়েস হয়ে অবধি এটা আমরা করেছি, কিন্তু কোনদিন সেই পরিবারের তরফ থেকে এই নিয়ে আপত্তি ওঠেনি। অথচ সেই পরিবারের লোকদের সঙ্গে আমরা যে বিশেষ পরিচিত ছিলাম তাও নয়। আজকের দিনে এমন একটা ব্যাপার চিন্তা করুন তো। ছেলেদের সঙ্গে এই নিয়ে পরিবারের কর্তার করে লাঠালাঠি বেধে যেতো।

যৌথ পরিবারপ্রথা বা তার কোনরূপ রকমফেরকে জীইয়ে রাখবার জন্মে ওকালতি করছি তা ভাববেন না। যৌথ পরিবারের দোষ সম্বন্ধে আমি পূর্ণমাত্রায় সচেতন। সবাচাইতে যেটা বড়ো দোষ তা হচ্ছে অনেকের অকর্মণ্যতার স্থযোগে একের মোড়লী করা—পরিবারের কর্তার অন্য স্বাইকে গরুভেড়া ছাগলের মতো জ্ঞান করা। এই প্রভুষ্থ-পরায়ণতার ছিদ্রপথে যে পর্বতপ্রমাণ আলম্ম, কুক্রিয়াসক্তি, আত্মর্মাদার অভাব জমে ওঠে, থানিকটা হাদয়বত্তা আর সামাজিকতার দ্বারা তার ক্ষতিপূর্ণ হয় না। সে ক্ষতি অনেক বড়ো।

সুতরাং ইউরোপীয় সমাজের নজীরে পরিবারগুলিকে ভেঙে ভোট করতে হবে, যদি যুগপ্রভাব মানতে হয়। ছেলে শিক্ষাসমাপনান্তে রোজগারের চেষ্টা করবে, রোজগার প্রয়োজনাত্মরূপ হ'লে বিয়ে করবে এবং বিয়ে ক'রে স্বতন্ত্র পরিবার গড়ে তুলবে এই ব্যবস্থাই আজ্কের দিনে প্রশস্ত । অধ্যাপক ধূর্জটিপ্রসাদ মুখোপাধ্যায় তাঁর "The l'roblems of Indian Youth" বইতে অভিভাবক-যুবক সম্পর্ক আলোচনা করতে গিয়ে এই ব্যবস্থাই সমর্থন করেছেন দেখ্লাম। তবে কথা হচ্ছে, এই ব্যবস্থাকে নিখুঁত ব্যবস্থা মনে করলে ভুল করা হবে। গণ্ডীবদ্ধ ছোট ছোট পরিবারের স্থাবিধা অনেক, কিন্তু তাতে আত্মকেন্দ্রিকভার মনোভাব বড়ত প্রশ্রের পায়, সেইজন্মেই ভয়। আত্মকেন্দ্রিকভা অনেক দোষের আকর, তাকে রোধ করতে না পারলে সমস্ত ব্যবস্থাটাই বানচাল হ'য়ে যেতে পারে। তাই উপরোক্ত গণ্ডীবদ্ধ ক্ষুদ্রে পরিবার-প্রথার পরিপূরক হিসাবে আরও কিছু চাই।

এই পরিপূরক কী ? আমাদের মনে হয় নানা কর্মসূত্রে জনসাধারণের সালিধ্যে আসা। সমাজের সঙ্গে সংস্পর্শ স্থাপন করা। রাজনীতিচর্চায় এইরূপ সালিধ্যের অবকাশ আছে, কিন্তু রাজনীতিতে প্রবেশ করার পরামর্শ কাউকে আমরা দিতে পারি না, যেহেতু এদেশীয় রাজনীতি মানে জনসাধারণকে মইরূপে ব্যবহার ক'রে তারপর তুর্সশৃঙ্গে আরোহন ক'রে মইটিকে ঠেলে দেওয়া। পরের মাথায় কাঁঠাল ভেঙে খাওয়াও বল্তে পারেন। তবে আর কি ভাবে সমাজের সালিধ্যে আসা যায় ? নিঃসন্দেহে সঙ্কট্রাণ, সমাজসেবা, সাহিত্য-শিল্পসঙ্গীত অসুশীলন, নিরক্ষরকে শিক্ষাদান প্রভৃতি কার্যের ঘারা। এর ফলে আমাদের

দৃষ্টিভঙ্গি উদার হবে, আমাদের মনোভাব সামাজিক হবে, অথচ পরিবারের গণ্ডীর ভেতর স্ত্রীপুত্রকন্মা নিয়ে শান্তিতে বাস কর্তেও বাধা থাক্বে না। ব্যক্তিস্বাতস্ত্রাকেও বজার রাখ্তে হবে আবার সামাজিকভাকেও মেনে চলা চাই, এই যদি আমাদের মনোভাব হয় তা হ'লে উপরোক্ত পথই একমাত্র পথ। এছাড়া সমাজদেহকে টিকিয়ে রাখ্তে পারা যাবে কিনা সন্দেহ।

#### ব্যক্ত

#### বুদ্ধদেব বস্থ

গোলদিঘির ধারে গলির মোড়ে

অবস্তীবাবুর বইয়ের দোকান।

সময়ে অসময়ে

সাহিত্যিকের আড়া জমে সেখানে।

বাঙালি লেখকের ছই পুরুষের সঙ্গে তাঁর যোগাযোগা।
আমরা, যারা এখনো আছি তিরিশের পাড়ায়,
আর যাঁরা পঞ্চাশ-পেরনো,
ছই দলের শ্বির পড়ে পাশাপাশি

অবস্তীবাবুর দোকানে।
আমাদের দেখে অত্যধিক খুশি হন তাঁরা

মনে-মনে কী ভাবেন জানি না।
আমরা মনে-মনে তাঁদের করুণা করি

আমাদের যারা করুণা করবে, তারা যরে ঘরে বড়ো হচেছ।

অবস্তীবাবুর ব্যবহারে পক্ষপাত নেই, তাঁর অভ্যর্থনা কলের জলের মতো, অসাম্য নেই তাতে, বৈচিত্র্যও নেই। ভালো মন্দ মাঝারি লেখকের ভেদ নেই তাঁর কাছে;
যে-কোনো শ্রেণীর লেখক হোক না,
হোক না সাহিত্যজগতে সম্বোজাত,
আসন তার অবধারিত অবস্তীবাবুর দোকানে।
অথচ তিনি যে মস্ত প্রকাশক তা নয়,
সাহিত্যের রসিক ব'লেও মনে হয় না তাঁকে।
মানুষটি একটু অভুতই।
তাঁর মধ্যে যেটুকু অসাধারণ তা তাঁর নামেই,
আর যা—তাকে সাধারণ বললে অপমান হয় সাধারণের।
এমন নিপ্রভ নিজীব বিবর্ণ মানুষ
লাথে একটাও হয় না।
সামনের দিকে বেচাকেনা চলে, পিছনে আবছা আলোয় তিনি

মস্ত টেবিলের সামনে, গদি-আঁটো চেয়ারে।
সেই টেবিল ঘিরেই সাহিত্যিক বৈঠক বসে
তুপুরে, বিকেলে, সন্ধ্যায়।
কেউ আসে, কেউ যায়, অবস্তীবাবু নিশ্চল নির্বিকার,
কথনো দেখিনি তাঁকে চেয়ার ছেড়ে উঠতে,
হেঁ-হাঁ ছাড়া কথা শুনিনি।
ভাবের লেশ নেই মুখে,
ভিন বছর পরে কাউকে দেখলেও খুশি হন না,
তুঃধ পান না কারো মৃত্যুসংবাদেও,
অস্তুত মুখ দেখে তা-ই মনে হয়।

রোজ তাঁকে ঘিরে
কন্ড গল্প, কন্ড তর্ক, কন্ত ঠাট্টা,
সাহিত্যে শান-দেয়া রসনার
কন্ত আশ্চর্য চকমকি;
তিনি কখনো হাসেন না, রাগেন না, কথা কাটেন না,
কেমন একরক্ম নিবু-নিবু চোখে তাকিয়ে তাকেন চুণ করে।

চা চলে অবিরাম. সেই সঙ্গে শিঙাড়া, সন্দেশ, সিগারেট, পান। কখনো কেউ তাঁর কাছে ব'সে চুপি-চুপি কী বলে, অমনি দেরাজ খুলে বের করেন টাকা মুখে বলেন না কিছুই। আমরা কেউ-কেউ ভাবি, ভারি মজা তো! চাইলেই পাওয়া যায়, ফেরৎ দিতে হয় না। আড়ালে তাঁকে নিয়ে হাসিঠাট্রাও চলে. তার মধ্যে সবচেয়ে নিরীহ যেটা, সেটা বলি। গৌর ঘোষ তাঁর নাম দিয়েছে সাহিত্য-মুদি— মানে: সাহিত্যিকদের চা খাইয়ে আর রশদ জুগিয়েই এ-যাত্রা তিনি ত'রে যাবেন। কেন টাকা চাই, কী দরকার, সত্যি দরকার কিনা, একবার জিগেস পর্যন্ত করে না. বোকা। এমন করলে কি আর ব্যবদা চলে! উঠে যাবে দোকান!

> আর উঠে যথন যাবেই, আমরা কেন রোদ পুইয়ে নেবো না, যতক্ষণ রোদটুকু আছে!

আমিও অনেকদিন ভেবেছি

অবস্তীবাবু কেন তাঁর দোকানে

সাহিত্যিকের আসর জমান।

কেন চা খাওয়ান, চাওয়ামাত্র টাকা দেন বের ক'রে।

এ-সব যে তাঁর ভালো লাগে তা তো নয়,

পৃথিবীর কোনো-কিছুই যে তাঁর ভালো লাগে, তা ভাবা শক্ত এ তো জড়ভরত মামুষ,

বন্ধু নেই, আনন্দ নেই, উৎসাহ নেই;

ভার কথা যখনই ভাবি, মনে হয় ঐ টেবিলটির ধারে ঝিমুচ্ছেন ব'সে।

আজ দশ বছর ধ'রে একই রকম তাঁকে দেখছি, একদিন দোকান কামাই করতে দেখিনি. কখনো দেখিনি চেয়ারটি শৃতা। ভাবতে পারি না রাত্তিরে কোথায় শোন, রবিবারে কী করেন। এদিকে ব্যবসাতেও মন নেই। বাপের আমলে বেশ বড়ো কারবারই নাকি ছিলো. আজ উৎসবশেষের শুকনো মালার মতো পড়ে আছে তার শ্বতিটুকু। এখন অবস্থা দিন-দিনই খারাপ হচ্ছে শুনি. তবু কেন ওঁর সাহিত্যিকের বাতিক ? সাহিত্যিকরা স্থা হলে ওঁর তাতে কী। শুনেছি, এইরকমই চলে আসছে বহুদিন ধ'রে পঞ্চাশ-পেরনো লেখকরা যথন ছোকরা তথন থেকেই। কেন এরকম, এ-প্রশ্ন এখন আর ওঠেই না, এটা একেবারেই স্বতঃসিদ্ধ. অবস্তীবাবু আড্ডা ভেঙে দিতে পারেন না ইচ্ছা করলেও।

২

অবস্তীবাবুর দোকানে গিয়েছিলাম জ্যৈষ্ঠ মাসের এক তুপুরবেলায়, ভারপর আষাঢ় গেলো, শ্রাবণ এলো, আর যদিও নিত্যই ও-পাড়ায় আমার আনাগোনা, আর যাইনি। কেন ?

সকলের অপরাধ আমাকে অপরাধী করেছে, তাই । তুই পুরুষের সাহিত্যিকের লজ্জা আমি একলা বহন করছি, তাই। সেদিন গিয়ে দেখি আর কেউ নেই,

আড্ডার ঠিক সময় হয়নি তখনও। অবস্থীবাবুকে একা দেখলে বড়ো বসি না,

নেহাৎ গ্রম ব'লেই

পাখার তলায় একটু বসতে হ'লো।

সিগারেট ধরাতে গিয়ে দেশলাই গেলো প'ড়ে,
তুলতে গিয়ে হাত ঠেকলো কী একটা কাগজে।
আরে! একটা নোট! হাজার টাকার!

ব'লে উঠলাম, 'কী কাণ্ড! হাজার টাকার নোট টেবিলের তলায়!'
'গু', বলৈ অবস্থীবাবু সেটি দেরাজে রেখে দিলেন,

কিছুই বললেন না,

মুখে কুটলো না কোনো উদ্বেগ, কোনো আনন্দ, না কোনো চকিত আশস্কা, না কোনো ক্ষিপ্র শান্তি। একটু অবাক হয়েই তাকিয়ে ছিলাম তাঁর দিকে,

হঠাৎ তিনি বললেন, 'এ-রকম কত গেছে, এও যাবার হ'লে যেতো।'

সিগারেটে তুটো টান দিয়ে বললেন আবার : 'আমার স্ত্রী ভারি অসাবধান মামুষ ছিলেন,

কেবলই টাকা হারাতেন,

এ নিয়ে তাঁকে ব'কে আর রাথতুম না। তারপর তিনি যথন মারা গেলেন,

ঘরের যেখানে হাত দিই, সেখান থেকেই টাকা বেরোয়, আনাচে-কানাচে কত যে জমিয়েছিলেন!'

চিরকাল যে-মানুষ চুপচাপ,

চিরকাল যাকে দেখেছি ছায়ার মতো, যার আকার আছে, আয়তন নেই, স্ফীতি আছে, বস্তু নেই, তার মুখে হঠাৎ এত কথা শুনে ভারি অস্বস্তি লাগলো আমার। মনে হলো কিছু বলা উচিত, কিন্তু কী বলবো। একটু পরে উনিই বলতে লাগলেনঃ

> 'তার পর থেকে দেখছি টাকা থাকে না আমার হাতেই; অনেক ছিলো—কেমন করে গেলো বুঝতেও পারলুম না।

> > বাবা পাঠ্যবইয়ে পয়সা করেছিলেন, আমিও অহ্য-কিছু করবো ভাবিনি,

> > > ভাবলেন আমার স্ত্রী।

তিনি বললেন, 'কী হবে আর এ সব ক'রে। এমন বই বের করো, যা আনন্দ দেবে মানুষকে, ঘরে-ঘরে জালবে আলো, জীবনে আনবে শ্রী,

ষা কেউ বাধ্য হয়ে পড়বে না, বাধ্য হবে পড়তে।'

ভাইয়েরা রাজি হলো না,

তাদের সঙ্গে আলাদা হয়ে এই দোকান করলুম। আমার স্ত্রীর উৎসাহ অফুরন্ত,

রাশি-রাশি বই পড়তেন তিনি,

সাহিত্যিকদের ভালোবাসতেন, কাছে বসে খাওয়াতেন বাড়িতে ডেকে। একদিন তাঁর অস্তথ করলো,

ডাক্তার এসে দিলেন ভুল ওষ্ধ,

তারপর কত কিছুই করা হ'লো, ভুল আর ঠিক হলো না ' এই পর্যন্ত ব'লে

> হঠাৎ চুপ করলেন অবস্থাবারু। আর আমার মনে হলে<sup>1</sup>,

এই প্রথম তাঁকে দেখলুম।

এতদিন দেখেছি তাঁর মাথা ভরা টাক,

গামের কাদা-গোলা রং, হলদে চোথের ঘোল। দৃষ্টি। বন্ধ ব'লে ভাবিনি তাঁকে,

কথনো যে যুবা ছিলেন তা মনেই আনতে পারিনি; তাঁর বয়সটাও যেন কোনো এক অনিনীত ধুসরিমায় স্কস্তিত, দেখে চেনা যায় এমন-কোনো রূপ নেই তার। মুছে-যাওয়া ছবির মতো তিনি ছিলেন
যা কেউ লক্ষ্য করে না, তবু নামিয়েও রাখে না।
সেই আবছায়ার ছাইরঙা আচ্ছাদন সরিয়ে
হঠাৎ তিনি স্পাষ্ট হলেন, ব্যক্ত হলেন,
হলেন ব্যক্তি।

'সে অনেকদিন হ'লো,
আপনি তথন ছেলেমানুষ নিশ্চয়ই,
তাঁর সঙ্গে আলাপ হ'লে ভালো লাগত আপনার,
মানুষটা তিনি ভালোই ছিলেন—লোকে তা-ই বলতো।'
চাপা গলায়, দ্রুতস্থরে অবস্তীবাবু কথাগুলো বললেন,
মুখে লালের আভা,

ঠোটের কোণে হাসি,

অথচ ঠিক যেন হাসিও নয়।

একবার তাকিয়েই চোথ নিচু করলাম আমি,

হঠাৎ ধিক্কার এলো নিজের উপর।

মনে হ'লো, র্থা পড়েছি রাশি-রাশি বই

ইংরেজি, করাশি, রাশিয়ান।
গত্য পত্যের জোড়া পাখায়

রাশি-রাশি কথা বৃথাই উড়িয়েছি আকাশে। তু-সব কিছু না।

অন্ধ আমি, মনে আমার অন্ধকার, রোজ যাকে দেখি তাকেও দেখি না-আমি আবার দৃষ্টি দেবো কাকে, আমি আবার আলো জালবো কার ঘরে!

পরদা-ঢাকা আড়াল থেকে
পুরোনো চাকর হরিপদ
চায়ের পেরালা এনে রাখলো আমার সামনে।

ইচ্ছা ছিলো না, কিন্তু না বলতে পারলুম না,
নিঃশব্দে ব'দে-ব'দে শেষ করলুম পেয়ালা।
সত্যি কথা বলতে কী, অবস্থীবাবুর চা-টা ভালো,
নিখুঁত চ্ধ-চিনির মাত্রা, ঝকঝকে বাটি,
একটু উনিশ-বিশ হয় না কখনো।
এর অর্থ বুঝলুম এতদিনে।
এই চা, আর অস্থা থা-কিছু,
সবই তো সেই একজনের ভালোবাদার ভাষা,
বে-মামুষকে আমি দেখিনি, যাকে দেখলে আমার ভালো লাগতো,
ব্য-ভালোবাদার অনির্ধাণ আগুনের
অবস্থীবাবু অলক্ষ্য মুৎপ্রদীপ।

# মালব্যজী অনিল চক্রবর্তী

অশীতিপর বৃদ্ধের মৃত্যু একট। আকস্মিক ব্যাপার নয়, কিস্তু যে অক্সতম ব্যক্তি বৌবনের প্রারম্ভ থেকে একাস্তভাবে দেশ ও দেশবাসীর উন্নতিকল্লে সমগ্র জীবন ব্যয়িত করে জাতি নির্বিশেষে সকলের সপ্রদ্ধ অভিনন্দন লাভ করেছেন, তাঁর মৃত্যু অকস্মাৎ না হলেও জনগণ তাতে আকস্মিক একটা ক্ষতি মনে করেই বিহরল হয়ে পড়ে। অক্লাস্ত কর্ম্মী পণ্ডিত মদনমোহন মালব্যের মৃত্যুও আজ এমনিভাবে আর একবার সমগ্র ভারতবর্ষের মনে একটা অপূরণীয় ক্ষতির কথা মনে করিয়ে দিয়ে গেলো।

উনবিংশ শতাব্দীর শেষের দিকে ভারতের রাজনীতি যখন নবজাত পক্ষী-শাবকের মভো ধীরে ধীরে পক্ষ বিস্তারের চেট্নায় উদগ্রীব, তখন যে কয়জন বিশিষ্ট চিস্তানায়ক অপরিমেয় পরিশ্রামে কন্টকাকীর্ণ বন্ধুর পথ অতিক্রম করে এগিয়ে চলেছিলেন তরুণ মদনমোহন তাঁদের অক্সতম। সেদিনকার ভারতবর্ধ অনেক বিসর্পিল পথ পার হয়ে, অনেক ভাঙাগড়ার বাধা এড়িরে আজ বিংশ শতাব্দীর মধ্যভাগে বে কী বিপুল সম্ভাবনাময় রূপ পরিগ্রহ করেছে, তার প্রত্যক্ষদর্শী হিসেবে শেষ অবধি বেঁচে ছিলেন প্রবীণ কংগ্রেস সেবক মদনমোহন। স্থৃতরাং এ কথা বললে নোধ হয় বাড়িয়ে বলা হবে না যে, মালব্যজীর জীবনেতিহাস একপক্ষে ভারতবর্ষের রাজনীতির ইতিহাসও বটে।

সমগ্র জীবন কংগ্রেসের একনিষ্ঠ সেবক হয়েও মালব্যজী মধ্যে মধ্যে তার কর্ম্মপন্থার বিরোধিতা করেছিলেন, এ সংবাদ অনেকেই জানেন। কিন্তু এই যে তাঁর নিজীক বিরুদ্ধাচরণ, তাঁর কর্মধারার সদ্ধান যিনি রাখেন তিনি জানেন, তার পেছনে ছিলো এই দুপ্ত-হৃদয় পুরুষের অনুমনীয় ব্যক্তিত্ব। আপন বিবেক-বৃদ্ধির প্রতি অপরিদীম বিশাদ ছিলো বলেই বাইরের জগৎ থেকে বার বার আঘাত পেয়েও তিনি হতাশায় মুষ্ডে পড়েননি। প্রেরণার উৎস ছিলো তাঁর আপনারই অন্তর্লোক। তাই অন্তর্লোকের প্রেরণায় যে ব্যক্তিয় তিনি অর্জ্জন করেছিলেন, তা তাঁকে কোনোদিন পরাজয়ের কলঙ্কিত গ্রানি বহন করতে দেয়নি। মালব্যন্ধী এই ব্যক্তিত্বের প্রথম পরিচয় দিলেন বলকাতায়, সেই ১৮৮৬ থ্রীষ্টাব্দে, জাতীয় কংগ্রেসের দ্বিতীয় অধিবেশনে। কংগ্রেসের সেই শিশুকালে, অজ্ঞাত-পরিচয় মালব্যজীর উদ্দীপনাময়ী ভাষ। সেদিন যে প্রতিশ্রুতি জানিয়েছিলো, ভবিয়াকালের ভারতবাদী তারই পরিচয় পেয়েছে তাঁর উত্রক্জীবনের কর্মধারায়। এ কথা স্বীকৃত সত্য যে যুগের অগ্রগতির সঙ্গে সঙ্গে মানুষের মন বদ্লায়, এবং তারই সঙ্গে বদ্লায় জনগণেরও একীভূত মন। উনবিংশ শতাক্ষীর শেষদিকে কংগ্রেদ যখন ভারতবাদীর মনে ধীরে ধীরে প্রভাব বিস্তার করতে স্থরু করেছিলো, তখন তাকে আজকের মতো প্রতি পদে এমনভাবে যুক্তিতর্কের সামনে দাঁডাতে হয়নি। অনুসারী যারা, কংগ্রেদকে স্বীকার করে নিতে পেরেছিলো ভারা উদ্ধিতন নেতাদের প্রতি সরল বিশ্বাসবশতই। ভারতবাসীর মন থেকে নেতারা আজ বিশ্বাস হারাতে ব্যেছেন সে কথা আমি বলিনে, কিন্তু এ কথা নিশ্চয়ই সভ্য যে আজকের এই দলগত নেতৃত্বের ফলে অথগু ভারতবাসীর বিশাস নানা ইজ্ম্ আর যুক্তিতর্ককে অবলম্বন করে থণ্ড, ছিল্ল, বিক্লিপ্ত হয়ে যাচ্ছে! এই দলগত মত ও পথের আঞ্জালে জনগণ আজ যুক্তি দিয়ে উদ্ধাতন নেতাদের বিশ্বাস করে, সন্দেহও করে। কিন্তু জাতীয় কংগ্রেসের শৈশবে এত দলও ছিলো না, তাই জনগণও যুক্তিতর্কের বালাই নিয়ে বড একটা মাধা ঘামিয়ে মরতেও চায়নি। স্থতরাং কংগ্রেসী নেতাদের সামনে সেদিন বড রক্ষের সংশয় ছিলো, কোটি কোটি নবনারীর সম্মিলিত স্বার্থকৈ ব্যাহত করে তারা কথনও ভুল পথ ধরে চল্ছেন কি না। এ সংশয় যখনই মালবাজীকে বিব্রত করে তুলেছে, তথনই তিনি একবার তাঁর অন্তর্লোকের দিকে ফিরে তাকিয়েছেন, বিচার করে দেখেছেন আপন বিচারবৃদ্ধি দিয়ে। তারপর মুক্তিস্নান করে ফিরে এসেছেন যেন সত্যাপ্রায়ী মালব্যকী। নিজের বিচার দিয়ে যদি তিনি কথনোও বুঝতে পেরে থাকেন, কংগ্রেসের এ পথ তাঁর পথ নম.



চিত্রাধিকারী— জাতীয় প্রদর্শনী

শিল্পী ঃ স্থনীল কর

এ কর্মধারায় তাঁর মনের সত্যিকারের সায় নেই, তবে তিনি নিঃশব্দে সরে না দাঁড়িয়ে যুক্তি দিয়ে কংগ্রেস্কে ফিরিয়ে আনতে চেন্টা করেছেন তাঁর নিজের পথে। কিন্তু বিরোধ ঘটলেও তিনি অনর্থক বাধা হয়ে দাঁড়াননি কোনোদিন। কারণ তিনি জান্তেন, উদ্দেশ্য যথন এক, তথন মত ও পথ নিয়ে বাকবিত্তা করলে সময়ই শুধু নষ্ট হবে, বিজ্ঞান্তিই শুধু বাড়্বে, এগিয়ে যাওয়া আর চলবে না। এ তাঁর ব্যক্তিকের এক বিচিত্র প্রকাশ।

তিনি হিন্দু ছিলেন, মনে প্রাণে থাঁটি হিন্দু। স্থদীর্ঘ জীবন-পরিক্রমায় তিনি প্রতি কাজে শাস্ত্রোক্ত বিধি-নিষেধের নির্দেশ মেনে চলেছেন। হিন্দুছের প্রতি এই আসক্তি লক্ষ্য করে যদি কেউ মালব্যজীকে সাম্প্রদায়িক বলে গ্লানিলিপ্ত করতে চান, তা হলে বলা যায়, তিনি তাঁকে ভুল বুঝেছেন। পণ্ডিত মদনমোহন মালব্য ছিলেন এক কথায় ভারতীয়

ঐতিহোর প্রতীকস্বরূপ। যে পরিশীলিত আধ্যাত্মিক উৎকর্ষ ভারতবর্ষকে সমগ্র পৃথিবীর সামনে প্রদ্ধাস্পদ এবং নহিমোজ্জ্বল করে তুলেছিলো, তার অমুশীলনে প্রধান উপাদানই ছিলো ধর্ম। জাগতিক স্বাচ্ছন্দাই মানব জীবনের শ্রেষ্ঠ কাম্য নয়, আত্মিক মুক্তিই হলো কামনার বস্তু, ঐতিহাগত এই বাণীই বহন করেছিলেন মদনমোহন। মহাত্মা গান্ধীর জীবনেই বা আমরা কি দেখতে পেয়েছি ? সেখানেও আমরা দেখতে পেয়েছি আধ্যাত্মিক ভারতবর্ষ ষেন মূর্ত্তিমন্ত হয়ে উঠেছে তাঁর মধ্যে। কিন্তু মহাত্মাজীকে কে বলবে সাম্প্রদায়িক বুদ্ধি ছারা কলুষিত ? ব্যক্তিগত জীবনে ধর্মাফুশীলন দোষাবহ নয়, যদি না সে ধর্ম কুসংস্কারকে আশ্রম করে বদ্ধজলার আবর্জনার মতো চারদিকের আবহাওয়াকে দৃষিত করে তোলে তার দুর্গন্ধ বিলিয়ে। মালবাজী ধার্ম্মিক ছিলেন তার অর্থ এই নয় যে তিনি অন্ধ কুসংস্কারাচ্ছন্ন এক পৌত্তলিক ছিলেন। ধর্ম্মের নাম করে হিন্দুপ্রধান কংগ্রেসকে কথনও তিনি সাম্প্রদায়িক ভেদবুদ্ধিতে উদ্বৃদ্ধ করে তুলেছিলেন এ সাক্ষ্য কংগ্রেদের ইতিহাস কোনোদিনই দেবে না। বরং ব্যক্তিগত জীবনে তিনি যে ধর্ম্মকে এমনি ভাবে প্রাণপণে আশ্রয় করে গেছেন এবং তার ফলে যে বার বার তিনি অন্তর-বাহিরের দ্বন্দ্রের সম্মুখীন হয়েও আপনার সন্তাকে বিক্রীত করেননি, সেই থেকেই আমরা তাঁর ব্যক্তিত্বের পরিচর পেয়েছি বিশেষ করে। তাঁর এ উদারতার স্পষ্ট প্রকাশ আমর। বার বার দেখতে পেয়েছি মহাআজীর হরিজন সমস্থার মধ্যে। মহাত্মাজীর অন্থান্থ মতের দক্ষে মালব্যজীর মতের অমিল ছিলো না এমন নয়, কিন্তু এ ব্যাপারে তাঁর। ছিলেন অভিন্ন। বর্ণভেদের সমস্থাটি আজ এই বিংশ শতাব্দীর মধ্যভাগেও কি ভয়ানক প্রকটরূপে বিরাজ করছে তার প্রমাণ দেওয়ার প্রয়োজন পড়ে নেই। অনুশীলন নেই, আছে শুধু কুসংস্কারের আবরণটাকে আঁকড়ে রাথবার প্রাণপণ প্রচেষ্টা, ধ্বসে-পড়া সমাজ-ব্যবস্থাকে জ্রোডাভালি দিয়ে প্রাচীন দেই জরাজীর্ণ কাঠামোটার ওপর কোনো রকমে দাঁড় করিয়ে রাখার উদত্র প্রয়া**স আজে**। অটুট হয়ে আছে উগ্র প্রাচীনপন্থী একদল সংরক্ষণশীলের মধ্যে। আর মদনমোহন মালব্য ছিলেন উনবিংশ শতাব্দীর এক ব্রাহ্মণ সস্তান। বংশপরপ্রায় তাঁর মধ্যে এসে পৌছে-ছিলো ব্রাহ্মণ,ধর্মেরই বীজমন্ত্র, শৈশবের কাঁচামনে পড়েছিলো সংস্কৃত পাঠশালার ছাপ। স্থতরাং তাঁর মধ্যে যদি বিশেষ করে হিন্দুধর্মের গোঁড়ামিটুকুর সন্ধানই পেতাম, তা হলেও তাঁকে হয়ত দোষ দেওয়া চলতো না। কিন্তু তা তো দূরের কথা, আমরা বরং দেখতে পাই পরম এত্তেয় প্রাক্ষণ-সন্তান স্মিতমুখে কোলে তুলে নিচ্ছেন চির-অস্পৃষ্য অনাদৃত হরিজন-সম্প্রদায়কে। লাঞ্চনা-গঞ্জনায় কর্ণপাত করেন নি তিনি, তিনি জানতেন শাস্ত তাঁকে বাধা দেন নি, ধর্মা তাঁর অন্তরায় নয়। 'উদার চরিতানাস্ত বসুধৈব কুটুম্বকম্'— এ বাণী তাঁকে উদ্বোধিত করেছে।

এ প্রদক্ষে বদি কেউ বলেন, মালব্যজীতো হিন্দুমহাসভার একজন উৎসাহী সমর্থকই ছিলেন, তার সভাপতিও হয়েছিলেন তিনি এবং সেই সূত্রে তাঁকে সাম্প্রদায়িক আখ্যা দিতে চান, আমি তাঁকে দবিনয়ে জিজ্ঞেস করবো, স্বজাতিপ্রীতির অপর নাম কি সাম্প্রদায়িকতা ? আপন ধর্ম্ম ও জাতির সঙ্গে তিনি ওতঃপ্রোতভাবে জড়িত, তার দোষগুণের সঙ্গে ছিলো তাঁর সম্যক পরিচয়, স্কৃতরাং দেশকে এবং জাতিকে ভালবাসতে গিয়ে তিনি যদি কায়মনোবাক্যে আপন দেশের ও জাতির উন্নতি কামনা করে থাকেন, সে কি তাঁর ক্রুটী ?

কাশীর হিন্দু বিশ্ববিভালয় মালব্যঙ্গীর জীবনের এক অমর কীর্ত্তি। ভারতের জাতীয় আন্দোলনের প্রথম উপ্গাতাগণের অন্থতম হিসাবে যদি ভবিষ্যৎ ভারত তাঁর কথা বিস্মৃত হয়, যদি রাজনীতিজ্ঞ হিদেবেও ভারতবাদীর মনে তিনি বেঁচে না থাকেন তবু নিঃদন্দেহে এ কথা বলতে পারি, হিন্দু বিশ্ববিভালয়ের প্রতিষ্ঠাতাহিসাবে তাঁর নাম চিরদিনই স্মরণীয় হয়ে থাকবে। আমরা যদি মালবাজীর প্রথম জীবনের মহৎ উদ্দেশ্যের কথা মনে রাখি তা হলে বিনা দ্বিধায় বলতে পারি এই বিশ্ববিদ্যালয় তাঁর সেই মহান আদর্শেরই প্রতিরূপ। যুবক মদনমোহন তাঁর কর্মজীবন স্থুরু করেছিলেন গান্ধনীতিবিদ হিসেবে নয়, দামাত শিক্ষকরপে। শিক্ষকতা যে অর্থোপ।র্জ্জনের প্রকৃষ্ট পন্থা নয় তা তিনি জানতেন, কিন্তু তবু যে তিনি বিশেষ করে এই পথই বেছে নিয়েছিলেন তার কারণ অমুসন্ধান করলে আমরা জানতে পারি, শিক্ষাত্রত গ্রহণের পেছনে ছিলো তাঁর একনিষ্ঠ আদর্শ, জাতিগঠনের আদর্শ। এ কথা চিরকালের স্বীকার্য্য সত্য যে অধুনাকালের ছাত্রসমাজই হয় ভবিষ্যৎ জাতির প্রতিভূ। অত এব এই ছাত্রসমাজ যাতে মনোবলে, চরিত্রবলে বলীয়ান হয়ে উঠতে পারে, তাতেই হবে জাতির উন্নতি। এই বিশাদেই মালব্যজী গ্রহণ করলেন শিক্ষাদানের সাধনা। ভবিষ্যৎ জাতিগঠনের কাজে যদি সাহায্য দান করে যেতে পারেন, তবে সেই হবে তাঁর শ্রেষ্ঠ কীর্ত্তি। কিন্তু একসময় ডাক এলো দেশের কাছ থেকে, পথিক বন্ধুর মতো পাশে এসে দাঁড়ালেন আরে। কয়েকজন সহধর্মী। এবার স্থুক হলো মালব্যজীর নতুন পথ। অনেক পথ ও পথের প্রান্ত পার হয়ে এসে তিনি হয়ে উঠলেন বিশিষ্ট রাজনীতিবিদ, প্রখ্যাত দেশসেবক। কিন্তু প্রথম জীবনের আদর্শ থেকে বিচ্যুতি ঘটলেও, অস্তঃসলিলা ফল্পধারার মতই একাস্ত গোপনে সে আদর্শ তাঁর নিভ্ত অন্তরে বেঁচে ছিলো। তাই যৌবনের প্রান্তে এসে পুনরায় সেই শিকাবতীরই স্বরূপ প্রকাশ পেলে। মহান আদর্শের প্রেরণালক মদনমোহনের সেদিন উৎসাহের অন্ত ছিলো না। অক্লান্ত পরিপ্রমে সমগ্র দেশ ঘুরে বেডালেন তিনি ভিক্লার ঝুলি হাতে করে। তাঁর সে প্রাণ-পাত পরিশ্রম ব্যর্থ হলো না। কাশীর হিন্দু বিশ্ববিভালয় প্রতিষ্ঠিত হলো, সমগ্র ভারতের অশ্বভ্রম গর্কের বস্তু। ভারতবর্ষ প্রাচীনকাল থেকেই জ্ঞানের ভাগুার, ভারতের ইতিহাস

তাই সাক্ষ্য দেয়। যুগ যুগ ধরে পৃথিবীর মামুষ এসেছে তীর্থবাত্রীর মত ভারতবর্ষ থেকে জ্ঞান ও বিছা সঞ্চয় করে নিয়ে যেতে। ভবিষ্যৎ তীর্থবাত্রীদের কাছেও ভারতবর্ষের শিক্ষা-কেন্দ্র হিসেবে সাক্ষী হয়ে থাকবে বিশ্বভারতীর মতই হিন্দু বিশ্ববিদ্যালয়, আর সেই সঙ্গে বারবার উচ্চারিত হবে তার প্রতিষ্ঠাতা মালবাজীর নাম।

মৃত্যুপূর্বব করেকটা দিন মালব্যজী অত্যন্ত অস্বন্তিতে কাটিয়ে গেছেন, জীবনে ধিনি মামুধের কাছে শান্তির ললিত বাণী পৌছিয়ে দেবার মহান ব্রত গ্রহণ করেছিলেন, বাংলা দেশের এই বিশৃষ্ট্রলা তাঁকে আকুল করে তুলেছিলো। এ বিশৃষ্ট্রলা চিরদিন থাকবেনা জানি, একদিন তার অবসান ঘটবেই। আমরাও সেই সম্ভাবনাময় ভবিষ্যতের অপেক্ষা করে আছি। সেদিন মালব্যজীকে আমরা আবার পাবো তাঁর আদর্শকে স্মরণ করে। তারপর ভারতের স্বাধীনতা-সংগ্রামের ইতিহাসের পাঠক সঞ্জাক্ষ হৃদয়ে একদিন স্মরণ করবে কর্মবীর মালব্যজীর নাম।

# માદ્યચિત મારિઝ

#### গল

অসমতলঃ নরেন্দ্রনাথ থিতা। ইন্টারন্যাশনাল পাব্লিশিং হাউস, ৮৭, চৌরঙ্গী রোড, কলিকাতা। দাম হুটাকা। হলনে বাড়িঃ নরেন্দ্রনাথ মিতা। অগ্রাণী বুক রাব, ১৬, বুন্দাবন বহু লেন, কলিকাতা। দাম হুটাকা।

বাংলায় নতুন যাঁরা আজকাল ছোটগল্প লিখছেন তাঁলের ভেতর নরেক্রনাথ মিত্র বিশেষ খ্যাভি অর্জন করেছেন। তাঁর লেখা ওপরের ছোটগল্পের বই ছটি পড়ে দেখলুম এ খ্যাভি তাঁর সর্বাংশে প্রাপ্য। আমি নরেনবাব্র লেখার সঙ্গে আগে বিশেষ পরিচিত ছিল্ম না; মাঝে মাঝে মাসিকের পাতায় তাঁর ছটো একটি গল্প উল্টে দেখেছি, এই মাতা। সম্প্রতি তাঁর রচিত পর পর ছখানা ছোটগল্পের বই একসঙ্গে হাতে এগে পড়লো, পড়ে দেখ্লুম, গল্পনেক হিসেবে এই উদীয়মান লেখকের শক্তিও প্রতিশ্রুতি অনেক প্রবীণের প্রতিভাকেও লক্ষা দেয়। এতোদিন এই শক্তিমান লেখকের লেখা আমার প্রায় অক্তাত ছিলো এইটে ভেবে বিশ্বয়বোধ করছি।

'অসমতল' নরেনবাব্র প্রথম গরের বই; 'হলদে বাড়ি' দ্বিতীয়। একজন লেখকের লেখার ছাঁদ, ভঙ্গি, মানসিক্তা, অভ্যাস্থাণ ও অভ্যাসদোষগুলি বৃষ্তে ছটি বই বোদ করি ষ্থেই। তু'তিন দকার, প্রায় একনাগাড়েই বলা চলে, নরেনবাবুর গরগুলি পড়ে আমার এই ধারণা হল যে লেখক প্রধানত মন নিয়ে কারবার করতে ভালোবাসেন। ঘটনার প্রতি তাঁর উৎসাহ কম, হয়ত তাঁর উদ্ভাবনীশক্তিও সে দিকে তুর্বল, কিন্তু কোনো একটা বিশেষ পরিস্থিতির পটভূমিকায় কোনো একটা বিশেষ চরিত্রের ফল্ম মানসিক প্রতিক্রিয়ার ছবি কুটিয়ে তুলতে তিনি সিদ্ধহন্ত। অথবা, সমগ্র গরের মধ্যে দিয়ে একটা বিশেষ ফুল্ম ইঞ্চিত পরিফুট করে তোলবার চেষ্টাও তাঁর প্রশংসনীয়। মামুষের সহিত মামুষের সম্পর্কের ঘাতপ্রতিঘাতে বাইরের পরিবেশ হয়তো বদলায়. কিন্তু তার চাইতে বেশি বদশায় মাহুষের মন---মনের এই রঙফেরতার কাহিনীই তিনি বিশেষ করে ফুটিয়েছেন তার গরগুলিতে। অমলা চোর –হাতসাফাই করে প্রায়ই কোন না কোন দ্বিনিষ ঘরে নিয়ে আদে। মাঝে মাঝে স্ত্রীকেও ওপরের ভাড়াটেদের ঘর থেকে জিনিষ সরাবার প্ররোচনা দেয়। স্ত্রী রেণুর অভিরিক্ত ভালোমাহ্নী তার পছল হয় না, কিন্তু যে দিন রেণু সভ্যি সভিয় ७भटतत चटतत विटनामवातूत शाज्यिक्ति ना वटम निरम्न अल्मा, जीटक मिटत त्य मोन्म्यं, त्य माधुर्य এতোদিন জ্বমা হ'য়ে ছিল অমূল্যর কাছে মুহুতে তা বিস্বাদ হয়ে গেলো। অনেকদিন পর লালবাম্বর স্বামী কাদের যুদ্ধ থেকে ছুটিতে বাড়ি এসেছে—এই দিনটির প্রতীক্ষাতেই লালবামু ছিলো। মার কাউকে দিয়ে লেখানো কাদেরের ভালোবাসার চিঠিগুলি তার মনে একটা স্বপ্লের জগৎ তৈরী করে তুলেছিলো। কিন্তু গৃহপ্রত্যাবর্তনের পর কাদেরের কথার চঙ ও ছিরিতে যখন সেই পুরনো দিনের নিতান্ত চাষাড়ে, অশিক্ষিত কাদেরকেই আবার পাওয়া গেলো, লালবানুর এতোদিনের এতো প্রতীক্ষাবৃথি সব ব্যর্থ হয়ে গেলো—কে ষেন তাকে এক স্বপ্নময়, রহসাময় পৃথিবী থেকে ষ্মাবার সেই পুরাতন পাকাটির বেড়া-দেয়া জীর্ণ ঘরের মধ্যে এনে ঢোকালে। 'হলদে বাড়ি' বইয়ের 'রোণ' গল্পের বিভৃতি আপ্রাণ প্রয়াদে তার স্ত্রী নীলিমাকে সেবাঙ্গাধা করে বাঁচালে, কিন্তু রোগ আরোগ্যের পর নীলিমাকে যেন আর বিভৃতির তেমন ভালো লাগ্লো না। মনে 'হলো রোগশয্যা আর অজন্ত অধুধপত্র ডাক্তারি বইয়ের মধ্যে দিয়ে বিছানায় শায়িতা ক্লান্ত আর অসহায় নীলিমাকে কেমন ভাবে বিভৃতি নিজের করে পেয়েছিলো, স্নস্থ হওয়ার পর এক আ্বাতে নীলিমা স্বামীর দেই স্বপ্ন ভেলে চুরমার ক'রে দিলো। 'মহাখেতা' গল্পে চিমোহন বিধ্বা অ্যিতাকে বিয়ে ক'রে ঘরে এনেছে—কিন্তু সেই অমিতা যথন বিচিত্র সাজসজ্জা পরে কণালে বড়ো রক্ষের সিঁহরের ফোটা দিয়ে রাতে শয়নগৃহে স্বামীর পাশে গিয়ে দাড়ালো, চিল্লোংনের সব কিছু বিস্বাদ মনে হলো। যাকে বে বিয়ের আগে ভালোবেসেছিলো সে কি এই সঙ্সালা অমিতা, না ভ্ৰবাদপ্রিহিতা তার্ই মহাখেতা রপ ?

এইভাবে অনেকগুলি গরের ভেতরই মাহ্মের মনের কারিকুরি আর বিচিত্র পটপরিবর্তনিকে স্থার রেখায় ফুটিয়ে তোল্বার চেটা করা হয়েছে। লেখকের স্থা আঁচড়গুলি ভালো লাগে আরও এইজস্তে যে তিনি যাদের চরিত্ররূপে দাঁড় করিয়েছেন তারা স্বাই আ্মাদের পরিচিত পৃথিবীর মাহ্মে— সাধারণ ঘরোয়া জীবনের পিঠে প্রতিনিয়ত তাদের সলে আ্মাদের দেখা হচ্ছে—কেউ স্থা মান্সিকভাবিলাসী ওপরভলার জীব নয়; কিছা তাদেরকে type বা বর্গচরিত্ররূপে ভূল করবারও উপায় নেই। সহর ও গ্রামের অভিপরিচিত সাধারণ নরনারীর অন্তর্জীবনের ভেতর তিনি তার

শিরদৃষ্টি চালিয়েছেন এবং স্ক্র আভাবে, কণিকের জন্মে অন্তত তাদের মনোজগভের সাম্নে আমাদের মুখে:মুখি দাঁড় করিয়ে দিতে পেরেছেন।

ভবে একথা স্বীকার না করে উপায় নেই যে লেখকের মানসিকভার খানিকটা 'মর্বিডিটির' ছোঁয়াচ লেগেছে, যেটা তাঁর অবিলয়ে কাটিয়ে ওঠা উচিত। মনে হয় অজ্ঞান্তসারে এবিবয়ে তিনি মাণিক বন্দ্যোপাধ্যায়ের ভঙ্গি দ্বারা প্রভাবায়িত হয়েছেন কিন্তু নিজের শক্তি ও বৈশিষ্ট্য ভালোকরে চিন্তে শিখলে আর স্বধর্মন্তই হওয়ার ভয় থাকে না। দোষ হোক্ গুণ হোক্, মাণিক বন্দ্যোপাধ্যায়ের অস্বাভাবিকভা-প্রীতি মাণিক বন্দ্যোপাধ্যায়েরই নিজস্ব; তাঁর ভঙ্গিতে চরিত্রগুলির মধ্যে 'অ্যাবনর্মাল' ধরণ আমদানি করতে গেলে নিজের রচনা-শক্তিকেই খাটো করা হয়। 'আ্যাবনর্মাল' গল্লের দৃষ্টান্ত হিসেবে নরেনবাব্র 'যৌথ', 'ম্পূর্ণ', 'ম্যুক্', 'য্যাতি', 'রোগ', 'পুনক্জি', প্রভৃতি গল্পের উল্লেখ করা যায়। ভবে মাণিকবাব্র থেকে নরেনবাব্র এবিষয়ে পার্থক্য এই যে মাণিকবাব্র গল্পের অস্বাভাবিকভাকে বিশেষ বিশেষ পরিপ্রেক্ষিতে গল্পের প্রয়োজনে স্ঠি করা হয়েছে, তা চরিত্রগুলির অঙ্গীভূত নয়। সে যাই হোক্, ভবিষ্যৎ রচনায় লেখক এই দিকে ঝেঁকি কমালে ভালো করবেন।

উৎকর্ষের দিক দিয়ে 'হল্দে বাড়ি' 'অসমতল' বইটি থেকে ভালো উৎরেছে। 'হল্দে বাড়ি'তেই অবশ্য লেখকের অ্যাভাবিকতা বেশি করে ফুটে উঠেছে, তা হলেও শিল্লস্টির দিক দিয়ে এই বইটিই সমধিক উল্লেখযোগ্য। 'হল্দে বাড়ির' 'যৌখ', 'শমুক', স্থাত', 'মহাযেতা', কুমারী শুকা', 'পুনক্জি', দিঁত্র, 'হল্দে বাড়ি' প্রত্যেকটিই চমৎকার গল্লের উদাহরণ। আরে 'অসমতল' বইতে 'নেতা', 'লালবাত', 'মদনভন্ম', 'আবরণ', 'পুনশ্চ' উল্লেখযোগ্য। বিশেষ করে 'পুনশ্চের' তুলনা হয় না।

ভাষা-শিল্পেরও লেখক একজন ওস্তাদ শিল্পী। চমৎকার সংযত সংহত প্রাঞ্জল ভাষা তাঁর।
তবে বড়ো বেশি পরিপাটি, পলিশ্ড়। লেখক অনায়াসেই ভাষার ডৌলটতে আরও একটু দার্চ্য,
আরও একটু বলিষ্ঠতার সঞ্চার কর্তে পারেন। ভাষাকে অতিরিক্ত মার্জিত করতে গেলে তারও
রঙ্গাশুটে, হলদে হয়ে যায়, 'হল্দে বাড়ি'র গল্প-লেখককে এই কথাটিই স্মরণ করিয়ে দিতে চাই।

নারায়ণ চৌধুরী

পরিছিতিঃ মাণিক বন্দ্যোপাধ্যার (অগ্রণী বুক ক্লাব; দাম আড়াই টাকা )

সাহিত্য এখন সমাজের দিকে নজর দিচ্ছে কথাটার মধ্যে আর বিশেব ন্তন্ত নেই। সমসাময়িক জীবন-ধারাকে একদম উপেক্ষা করে যে সাহিত্যিক মানসবিলাসে মন্ত থাকেন, তুরীয় অফুভূতিকে স্বাভাবিক স্বায়ুকর অহুভূতি বলে চালান, আধুনিক সাহিত্যে তাঁর প্রবেশ নিবেধ। শিল্পবিচারে সমাজমুখীন সাহিত্যের হীন হবার ভয় আছে এই বলে, এবং চিরন্তন অফুভূতির অগ্রাগণ্য দাবীর সাফাইয়ে বাঁরা সমসাময়িক তৃঃখহুর্দশার যথায়থ সাহিত্যিকরপ দেসনি বা দিতে চেটা করেন নি তাঁদের হৃদয়বতা সহচ্ছে আধুনিক পাঠকদের কোন শ্রদ্ধা নেই। বাঙালীর সামাজিক জীবনে

এক'বছর যে ত্রিণাক গেলো, কোন স।হিভিয়কের রচনায় যদি তার স্থৃষ্ঠ ছাপ খৃঁজে না পাই, তাগ'লে আমরা নিশ্চয়ই বলবো, উক্ত স।হিভিয়কের মন সজাগ নয়। অন্ত মান্ত্যের তৃঃধত্দশার ওপর নিজের কৃদয় প্রসারিত করবার শক্তি নেই বাঁরে কি করে তাঁকে আমরা শ্রদ্ধার আসনে তুলে ধরতে পারি? সমাজ ও সাহিত্যের সম্পর্ক নিয়ে অন্ত অনেক কথা উঠতে পারে। কিন্তু এই একটি নিষয়ে আমরা নিশ্চয়ই একমত।

মাণিক বন্দ্যোপাধ্যায়ের আধুনিকতম গল্লগ্রন্থ 'পরিস্থিতি' সমসাময়িক সামাজিক বিপর্যয়ের কথা সারণ করিয়ে দেবে এবং মনকে অত্যন্ত জোর ঝাঁকুনি দিয়ে যাবে। কলকাতায় বোমার তয় পেকে শুরু করে পোষ্টাল ট্রাইক্ পর্যন্ত মানদিক বিপর্যয়ের মুহুর্তগুলিকে মাণিকবাবু এই গল্লগ্রন্থের মধ্যে চিরস্তন করে রাখলেন। সামাজিক পরিবর্তনের কোন পদক্ষেপই তাঁর চোথ এড়ায় নি। ভূমিকাতে মাণিকবাবু বলেছেন, 'চারিদিকে ক্রত ও বিরাট পরিবর্তনের কতকগুলি ছাড়া ছাড়া দিকের ছাপ গল্লগুলিতে আছে; স্বকিছুই বদলে যাচেছ, এইটুকুই শুরু গল্লগুলির একতা।" এবং এ' একতা অন্ত্ত। এই গল্পগুলি বাঙালীসমাজের যে "ছাড়া ছাড়া' ছবি পেয়েছি তাকে মানদিক প্রক্রিয়ায় সংলগ্ন করে ধরণে এক'বছরের বাঙালী জীবনের একটি স্পষ্ট ও পরিচ্ছন্ন হদিশ মেলে। নিম্মধ্যবিত্ত ও একদম দরিল্রেদের যুদ্ধকাশীন ও যুদ্ধোত্তর বিধ্বস্ত জীবন নিয়ে এখন পর্যন্ত কেউ যখন উচ্চাংগের উপস্থাস রচনা করতে পারেন নি, তখন মাণিকবাবুর 'পরিস্থিতি' সমাজ-সচেতন স্কিশীল সাহিত্যের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ স্থান অধিকার করবে।

মাণিকবাব যাই লিখুন না কেন তার মধ্যে একটা অভুত বৈশিষ্ট্য জলজন করে। 'পূর্বাশা'র পাতায়ই জনৈক সমালোচক লিখেছিলেন যে মাণিকবাব্র রচনানৈলী আশ্চর্যভাবে রবীন্দ্রপ্রভাবমূক্ত। 'রবীন্দ্রপ্রভাবমূক্ত' কথাটার মানে বােধ হয় এ' নয় যে তাঁর রচনায় রােমান্তিকতার ছায়া পর্যন্ত কােল ছিল না; 'দিবা-রাত্রির কাবা' বা 'পুতুলনাচের ইতিকথা' যারা পড়েছেন তাঁরাই তাঁর রোমান্তিক মনের গাঢ় স্পর্শ অসুভব করেছেন। একথা ঠিক যে বয়সের সংপে সংগে নানা আত প্রতিবাতে তাঁর রোমান্তিক মনােবৃত্তি অত্যন্ত আহত হয়েছে, যার ফলে তিনি একটু sadist হয়ে পড়েছেন। এ' গেল তাঁর প্রতিভার বক্রগতির দিক। তাহলে তাঁর আসল বৈশিষ্ট্য কোথায়? আসল বৈশিষ্ট্য তাঁর প্রকাশভংগীতে। তাঁর প্রকাশভংগীতি এমন যে মনে হয়, লেথক তাঁর রচনার সংগে কোথাও যেন একাআ হতে পারছেন না। কেন জানি বিবৃত কাহিনীর থেকে তিনি নিজেকে একটু আলাদা, একটু নিস্পৃহ করে রাথতে চান। মনে হয়, নিরপেক্ষ উয়াসিক বিধাতার দৃষ্টিতে যেন তিনি ঘটনাথারা নিরীক্ষণ করছেন। তার সহামুভ্তি বা দরদকে তিনি কোথাও আঠাল করতে দেবেন না। তার ফলে, রবীন্দ্রপ্রভাবিত পাঠকদের কাছে মাণিকবাব্র রচনা কেমন একটু খাপছাড়া মনে হতে পারে। একে ঠিক দরল বা সহামুভ্তি বলা চলে না,—এ তাঁর একান্থ নিক্সে গাহিত্যিক মেন্দ্রালা।

এই ধরণের সাহিত্যিক মেজাজ বাঁদের তাঁরো জাতে ঔপস্থাসিক। কারণ বিশ্বত পটভূমিকায় এলিয়ে পড়বার ভর এঁদের নেই। অনুভূতিকে এঁরা সহজেই ষতটা বিকীর্ণ করতে পারেন, ছোট আয়জনে ঠিক তভটা কেন্দ্রম্থী করতে পারেন না। মাণিকবারর আধুনিক গর তাই ঠিক যেন গোলগাল সম্পূর্ণ গল্প নাম —ধরণধারণ অনেকটা উপস্থাসের ভগাংশের মত; মন্তবড় সাতমহলা দালানের একটি মাত্র ঘরকে যেন আমাদের দেখান হচ্ছে, আর নয় ! তাঁর গল্প তাই শেষ হয়েও যেন শেষ হ'তে চায় না—পাঠকের মন হঠাং থমকে দাঁড়িয়ে আবার চলতে শুরু করে। কোন বিশেষ সামাজিক ঘটনার আঁচল ছুঁয়েই তিনি খালাস। আর তিনি বলবেন না, বাকিটা মনের কাজ, হৃদয়ের দৃষ্টির কাজ।

বাঙলা সাহিত্যে মাণিকবাব্র আর একটি কৃতিত্ব সহয়ে এপ্রসংগে উল্লেখ করা উচিত মনে করি। আধুনিক কথা-সাহিত্যের কোঁকে মনোবিশ্লেষণের ওপর, এ' আর কারো অবিদিত নয়। সকলেই মানবচরিত্রের অন্নভূতির ওপর জোর দেন, মধ্যে মধ্যে নিপুণ মনোবিশ্লেষণও করেন। কিন্তু 'stream of consciousness' অর্থাৎ 'অন্নভূতির স্রোত' বলতে আমরা যা 'বুঝি—তা' মাণিকবাব্র রচনাতে বিশেষ করে পাওয়া যায়। মনের ওপর জোর দিতে গিয়ে ব্যবহারিক জগতের কথা হয়তো তিনি ভূলে যান না—কিন্তু তাঁর প্রত্যেকটি গলের আবহাওয়াই অন্নভূতি দিয়ে বোনা। কাহিনীব্যাপী অন্নভূতির ক্ষীণ অথচ স্পষ্ট মর্মরই তাঁর গল্পের মুখ্য আকর্ষণ। 'রাসের মেলা' গল্পটিতে এই অন্নভূতি-স্রোত অনেকটা কবিতার মত মনে লাগে।

মধ্যে 'সমুদ্রের স্বাদ' ও 'ভেঞ্চাল'এ মাণিকবাবুর মনোবিক্কতির যে পরিচয় ছিল এখন তা' অনেকটা অস্পষ্ট হয়ে গিয়েছে। অশালীন ক্ষচির উদ্ধানতা তথন অসহ্হ মনে হ'তো। এখন তা যেন অনেকটা থিতিয়ে এসেছে। অস্তুত 'পরিশ্বিতি'পড়ে তাই মনে হয়। রিণি চক্রবর্তী

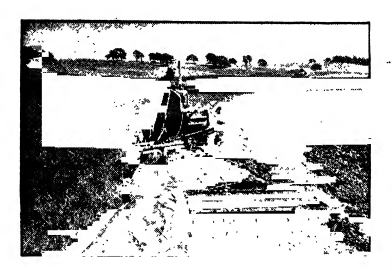
#### প্রেবজ

পরমায়ু—পশুপতি ভট্টাচার্য ডি. টি. এম : ডি এম লাইত্রেরী, ৪২, কর্ণওয়ালিশ ষ্ট্রাট, কলিকাতা : সাড়ে তিন টাকা

বিজ্ঞানের বই আমাদের দেশে খ্ব কমই প্রকাশিত হয়। তার কারণ শোনা যায়, প্রথমতঃ সাধারণ পাঠকসমাজ বৈজ্ঞানিক প্রবন্ধের প্রতি উদাসীন, দ্বিতীয়তঃ আর্থিক দিক বিবেচনা করে অধিকাংশ প্রকাশক প্রবন্ধের বই ছাপাবার রুঁকি নিতে আনিহিত হন, এবং তৃতীয়তঃ সাধারণের বোধগম্য সহজ বাংলায় বিজ্ঞানের কৌতৃহলোদীপক অথচ জটিল বিষয়গুলির সরস আলোচনা করতে হলে যতথানি দক্ষতা ও কৃতিছের প্রয়োজন অনেক লেখকের মধ্যেই তার অল্প-বিশুর অভাব ঘটতে দেখা যায়। আমাদের মনে হয়, সাধারণ পাঠকসমাজকে এতটা লঘুমনে করবার কোনই সঙ্গত কারণ থাকতে পারে না। যদিও অন্তঃপুরচারিণীদের মধ্যে গল্প এবং উপস্থানের চাহিদাই বেশী, তবু সত্যিকারের ভাল প্রবন্ধের প্রতিও তাঁদের আগ্রহ কম নয়। আমাদের মতে শক্তিশালী লেখক এবং সাহসী প্রকাশকের অভাবটাই ম্থ্য। স্থের বিষয় আজকাল এতহন্তয়ের অভাব ক্রমেই দূরীভূত হচছে। কয়েকজন লেখক এবং প্রকাশক নীরবে জনকল্যাণ এবং লোকশিকার প্রচার করছেন।

ডাঃ বিধানচন্দ্র রায়ের ভূমিক-সম্বলিত পশুপতিবাব্র এই বইথানি সাধারণ গৃহস্থের দৈনন্দিন জীবন্যানায় প্রকৃতই প্রয়োজনীয়। অনেক অবশু-জ্ঞাতব্য বিষয়ের সজে লেথক আমাদের পরিচিত করিয়ে ধক্সবাদার্হ হয়েছেন। পশুপতিবাব্ লক্ষ্পতিষ্ঠ সাহিত্যিক। নানা সাময়িক পত্রিকায় তিনি নিয়্মিতভাবে স্বাস্থ্যবিজ্ঞানের রহস্যপূর্ণ তথাগুলি পরিবেষণ করে থাকেন। আলোচ্য পুত্তকটিতে কিভাবে স্বস্থ দেহমন নিয়ে দীর্ঘ আয়্কালের অধিকারী হওয়া যায় তারই পছা নির্দেশ করেছেন। আভ্যন্তরীণ দেহ-যজের বিশায়কর গঠন ও কার্যপ্রণালী, থাছ-প্রকরণ, মনের রোগ প্রভৃতি অধ্যায়গুলি স্কর ও স্বর্থপাঠ্য। তবে পরিভাবায় সামান্ত ত্ব একটি ফাটে আছে।

## কম খরচে ভাল চাষ



একটি ৩-বটম প্লাউ-এর মই হলো ৫ ফুট চওড়া, তাতে মাটি কাটে ন' ইঞ্চি গভীর করে। অতএব এই 'ক্যাটারপিলার' ডিজেল ডি-২ ট্র্যাকটর কৃষির সময় এবং অর্থ অনেকখানি বাঁচিয়ে দেয়। ঘণ্টায় ১ একর জমি চাষ করা চলে. **অথচ তাতে থরচ হ**য় শুধু দেড় গ্যালন জ্বালানি। এই আর্থিক স্থবিধা-টুকুর জন্মই দর্ববদেশে এই ডিজেলের এমন স্থখ্যাতি। তার চাকা যেমন পিছলিয়ে যায় না, তেমনি ওপর দিকে লাফিয়েও চলে না। পূর্ণ শক্তিতে অল্পসময়ের মধ্যে কাজ সম্পূর্ণ করবার ক্ষমতা তার প্রচুর।

আপনাদের প্রয়োজনমত সকল মাপের পাবেন

ট্যাকটরস্ (ইভিজ্ঞা) লিমিটেড, ৬, চার্চ্চ লেন, কলিকাতা

ফোন ঃ কলি ৬২২০

Glands-কে কোনজমেই 'গণ্ড' বা 'গণ্ডমালা' বলা বলে না। ইংবেজি 'Table'-এর পরিভাষা যেমন 'টেবিল', তেমি 'Glands'-এর পরিভাষাও হল 'মাণ্ড'। কিন্তু তাই বলে বাংলায় 'ভাইট্যাল কেণ্যাসিটি' লেখা চলে না। ভাইটাল কেণাসিটি হল 'জীবনী-শক্তি', তবে পুত্তকে উল্লিখিত বিশেষ ক্ষেত্ৰটিতে 'বিশিষ্ট পরিমাণ' কথা চুটি ব্যবহার করা চলে।

অমরা "পর্মায়ুর" প্রসার কামনা করি।

অনিলকুমার বন্যোপাধ্যায়

#### কবিভা

সাত সতেরো: সম্পাদক – হধাংগু চৌধুরী (প্রকাশক--আবুল কালাম শামহন্দীন, বরিশাল ; দাম আইজানা )

আধুনিক বাংলা কবিতার একথানা নির্ভরযোগ্য সংকলন-গ্রন্থ আৰু পর্যন্ত প্রকাশিত হলনা। যে কটি সংকলন বাজারে চল্ছে, কোনো না কোনো ত্রুটি মারাত্মক হয়ে দেখা দিয়েছে তাতে।

'শাত-সতেরো'ও আধুনিক বাংলা কবিতার একথানা সংকলন, এবং সাত-সতেরোও তার ব্যতিক্রম নয়। অথবা ব্যতিক্রম যদি বল্ডেই হয় তো অত্যস্ত নিরুষ্ট ধরণের ব্যতিক্রম। আগলা সংকলন বল্তে যা বোঝায়, এটি তা নয়। অথ্যাত কয়েকজন কবির রচনার সঙ্গে চার পাচ জন থাতনামার কবিতা জুড়ে দিয়ে বইথানা প্রকাশ করা হয়েছে। কবিতাগুলির সব কটিই ইতিপূর্বে প্রকাশিত কিনা ব্রতে পারা গেলনা, তবে যে কয়েরজন নামী লেখকের রচনা এতে দেখলাম তার অধিকাংশই ইতিপূর্বে বিভিন্ন সাময়িক পত্রে প্রকাশিত হয়েছে। সম্পাদক বথন শেষপর্যন্ত নামী কবিদের প্রকাশিত লেথাই সংকলনে সনিবেশিত করলেন, তখন এমন কবিতা কেন বাছাই করা হলো যা তাঁদের প্রতিভার ঠিকমতো প্রতিনিধিত্ব করতে পারেনা গ্

তবু এরি মধ্যে আহ্সান হাবীবের 'কাশ্লা' একটি উল্লেখযোগ্য কবিতা। বিষয়বস্ত মৃত্ হলেও তথুমাত্র আন্তরিকতার জােরে কবিতাটি প্রগাঢ় মাধুর্যের ক্লেত্রে উত্তীর্ণ হয়েছে। আর ভালো লাগলাে আব্ল কালান শামস্থদ্দীনের 'হোসনবাল্থ-কে'। তবে তাঁর 'একটি লাল কবিতা' বড়াে বেশী ফেনাগ্নিত ছেলেগাল্থনীতে ভরা। শামস্থদ্দীন সাহেব জাের করে 'লাল' না হবার চেষ্টা করলে বিচক্ষণতার পরিচয় দেবেন। একমাত্র তিনি ছাড়া নতুন কবিদের আর কাকর মধ্যেই তেমন উল্লেখযোগ্য সন্তাবনার সন্ধান পাওয়া গেলনা।

ভূমিকায় সম্পাদক শ্রীযুক্ত স্থাংশু চৌধুরী যে সপ্রতিভ বাক্চাতৃর্বে নিজেদের ক্রাটগুলি সামণে নেবার চেষ্টা করেছেন তাতে শুভিত হতে হয়।

অন্তর্গ — বিভূতিপ্রসাদ ন্থোগাধায়। প্রকাশক: কবিচা ভবন। দাম—।•

কবিতা-ভবন থেকে প্রকাশিত 'এক প্রসায় একটি' সিরিজের অধুনাতন এছ 'অন্তরক'।
অপরিচিত কবির এই সঙ্কৃচিত আত্মপ্রকাশ দেখে অবজ্ঞা করবার মত কিছু নেই। কুখ্যাতি অপেক্ষা
অথ্যাতি ভালো। ভরসা এই, অথ্যাত বিভূতিবাবু প্রথম পদকেপে নিলাবাদ অর্জ্জন করবার মত
কাঁচা কলম নিয়ে কাব্যক্ষেত্রে নামেননি। সত্যি বলতে, অন্তরক-এর প্রায় সব ক্ষটি কবিতাই আমার
ভালো লেগেছে। বিশেষ করে উল্লেখযোগ্য 'ভ্রমণ', 'একটি কথা' এবং 'মাঠের অথ্য'। বিভূতিবাবু
উত্র প্রগতিপদ্ধী নন, বরং বলা চলে, এই অতিসতর্ক আধুনিকভার যুগেও একান্ত প্রত্যক্ষভাবেই
তিনি রোমান্টিক। যুগ-বিচারে যারা কবিভার মাপকাটি নির্ণয় করে থাকেন, তাঁদের কাছে 'অন্তরক্ষ'
কতিটুকু রসবিতরণ করতে পারবে বলতে পারিনা, কিছু নিঃসংশ্যে একণা বলা চলে যে, বিশ্লেষণ ও

চুবাচেরা বিচার-বিতর্কের গণ্ডীর বাইরে থেকে বাঁরা কবিতার কাছ থেকে শুধু তার মাধুর্যটুকু আহরণ করতে চান তাঁরা নিঃদন্দেহে বিভূতিবাবৃকে অভিনন্দন জানাবেন।

বিভৃতিপ্রসাদ নিবিড় আত্মীয়তা অমুভব করেছেন প্রকৃতির সঙ্গে। এই হচ্ছে অস্তরজের মূল কথা। ভাব ও বিষয়বস্তর প্রতি যদি কবিমনের সভিচ্চারের আকর্ষণ থাকে অর্থাং কবির ভেতর যদি ফাঁকি না থাকে ভবে তাঁর রচনাশৈলীতে এমন একটা হুর ধরা পড়তে বাধ্য যা শুধু সেই ভাবও বিষয়বস্তরই আব্দৈকি। এদিক থেকেও বিভৃতিবাবু তাঁরে আন্তরিকভার পরিচয় দিয়েছেন। নিরাবরণ প্রকৃতির মভোই একটা নিরাভরণ সাবলীলতা এবং সারলা ছড়িয়ে আছে কবিভাগুলোর ছন্দে হুরে।

মুখচিত্রের প্রথম প্রকাশ কবিমনকে আছের করে রেখেছে এখনও, কিন্তু ক্ষণভায়ী এই বিসম্ববোধ যখন কাটবে, জীবন-ক্রিজ্ঞানা যখন কবিকে ধীরে ধীরে আকুল করে তুলবে তথনই সেই অন্তর বাহিরের দ্বন্থে আগবে সত্যিকার কবিতার মৃক্তিপথের সন্ধান। সে শুভদিনে বিভূতিবাবু নিশ্চয়ই বিভ্রান্ত হবেন না, অন্তরক পড়ে অভ্তঃ সে বিশ্বাস আমরা তাঁর ওপর রাথতে পারি। অনিল চক্রবর্তী

#### জীবনী

নেতাজী--গোপাল ভৌমিক। প্রকাশকঃ দ্রী পাবলিশিং কোম্পানী, কলিকাছা। দাম--২,

ভারতবর্ষের স্থাধীনতার উদ্দেশ্তে যে কয়জন চিরশ্ররণীয় ব্যক্তি জীবন উৎসর্জ্জন করতে কোনোদিন দিবাবোধ করেন নি, স্থাষচন্দ্র তাঁদের অক্সতম। প্রকৃত মৃক্তিকামীর প্রাণপ্রেরণা প্রতিনিয়ত
প্রজ্জনিত ছিলো তাঁর মধ্যে, ভার পরিচয় আজ আর কারো কাছে অজ্ঞাত নয়। একদিন স্ভাব্যজীবনের সর্বপ্রকার স্থাবৈষ্য্য স্বেচ্ছায় অবহেলা করে যিনি হাসিমুথে তঃখকষ্টকে বরণ করে
নিয়েছিলেন, যে মহান প্রকৃষ অস্তম্ব দেহ নিয়েও একটি মুহুর্ত্তের জন্তও কর্ত্বস্য কর্মা থেকে সরে
দাঁড়ান নি, যৌগনের শেষপ্রাস্তে পৌছেও যিনি অমিত সাহসের পরিচয় দিয়েছেন এবং সম্ভ
পৃথিবীর লোক অবাক বিশ্বয়ে গার নাম প্রবণ করেছে, সেই স্ভাষ্চক্রের জীবনেতিহাস জানবার
ইচ্ছা আজ সকলেরই।

গোপাল ভৌমিক-রচিত 'নেতাজী' পাঠকসাধারণের এ কৌত্হল অনেকাংশে গুশেষিত করবে। আজাদ-হিন্দ কৌজকে অবলঘন করে, সূড়ামচন্দ্রের জীবনী নিয়ে ইতিমধ্যে অনেক কাব্য নাটক এবং জীবন-চরিত রচিত হয়ে গেছে। কিন্তু ভারা তাঁর পরিপূর্ণ-জীবনের ইতিহাস নয়, তাই গোপালবাবু তাঁর পূর্ণাঙ্গ জীবন-চরিত রচনায় হস্তক্ষেপ করেছেন। গোপালবাবু অন্তঃ এই কথা বল্তে চান। কিন্তু আমাদের প্রশ্ন, এ কি সভিত্ই পূর্ণাঙ্গ জীবনী ? একদিন যে রহস্থের স্পষ্টি করে তিনি ভারতবর্ষ ত্যাগ করেছিলেন আজও আবার তিনি সেই রহস্থেই আবৃত হয়ে আছেন। তাই আমাদের মনে হয়, তাঁর সম্পূর্ণ জীবন-চরিত রচনার দিন বোধ হয় এখনও আসেনি।

তবু এ জীবনের যতটুকু পরিচয় জান্তে পারা গেছে, ততটুকু গোণালবাব আন্তরিকতার সঙ্গেই সংস্থাপন করতে পেরেছেন। তিনি দীর্ঘদিনের সংবাদিক, স্বতরাং পরম্পরাগত ঘটনার ঐতিহাসিকতায় কোনো বিক্কৃতি থাকবেন। আ আখাস পাঠকসমাজ নিঃসন্দেহে পেতে পারেন। আর একটা কথা। স্বভাষচন্ত্রের জীবন স্থ্ একটা ইতিহাস মাত্র নয়, উপভাসও। তাই তাঁর জীবনকে কেন্দ্র করে জীবনোপভাস তৈরী করতে হলে সত্যিকারের সাহিত্যিকের প্রয়োজন; যার সততা আছে, কল্পনায় মিশ্রিত করে যিনি ইভিহাসকে দেখেন না। গোপালবাবু স্পরিচিত সাহিত্যিক এবং এখানে তিনি সে সত্তারও পরিচম দিয়েছেন। তাবা স্ক্লর, সব বয়সের পাঠকেরই উপভোগ্য।

অনিল চক্রবর্ত্তী

( <del>\*</del> "

পূৰ্মাশ। পৌষ, ১৩৫৩ একা

শিলী

स्रगोन कर



় নবম বৰ্ষ ● নবম সংখ্যা পৌষ ● ১৩৫৩

# গান্ধীজির সঙ্গে একঘণ্টা ডক্টর পি, এস্, লোকনাথন

• ২৮শে জুনের 'ইষ্টার্ণ একোনোমিষ্ট'-এ 'খাদি একোনোমি' শিরোনামায় একটি প্রবন্ধ বেরিয়েছিল—তা গান্ধীজির দৃষ্টি আকর্ষণ করে থাক্বে, তাই আলোচনার জন্মে আমাকে তিনি ভাঙি-কলোনিতে আমন্ত্রণ করেছিলেন। ৫ই সেপ্টেম্বর গান্ধীজির সঙ্গে আমার দেখা হ'ল, আমার পক্ষে তা এক স্মরণীয় ঘটনা। তাঁর সাক্ষাৎকার লাভ এই আমার প্রথম নয়, কয়েক বছর আগে 'নিখিল ভারত অর্থ নৈতিক সম্মেলন' উপলক্ষে সম্মিলিত অর্থনীতিজ্ঞাদের দলের সঙ্গে আমিও ওয়ার্জাতে গান্ধীজির সঙ্গে দেখা করেছিলাম। সাময়িক প্রবন্ধের উপর ছ-চারটি প্রশ্ন করে তথন তাঁর মতামত শুনে নিয়েছি। কিন্তু সে দেখাশোনাটাকে কোনরকমেই ব্যক্তিগত বলা চলেনা। এই উপলক্ষে মহাত্মাকে কাছাকাছি গিয়ে দেখা গেল আর এক ঘন্টার উপর অর্থ নৈতিক ও সামাজিক বিষয় আলোচনার ভেতর থেকে তাঁর মনের চেছারাও খানিকটা দেখ্তে পেলাম। এ কথা স্বীকার করলে অত্যক্তি হবেনা যে সংক্ষেপে যাকে 'গান্ধীয় অর্থনীতি' বলা হয় এ-আলোচনার কলে আমি সে সম্বন্ধে পূর্ণতর জ্ঞান এবং তার অন্তঃসার সম্বন্ধে গভীরতর বোধ নিয়ে ফিরে এসেছি।

'ইষ্টার্ল' একোনোমিষ্ট'-এ প্রকাশিত প্রবন্ধটির মূল বক্তব্য সংক্ষেপে বলে নিলে সম্ভবত আমাদের আলোচনার সূত্রটি পাঠকরা সহজে ধরে নিতে পারবেন। প্রবন্ধটির বক্তব্য এমন ছিলনা যে খাদি দিয়ে চল্লিশ কোটি ভারতবাসীর বন্ত্র সমস্যা দূর করা যায় না—এমন কোনো নীতির অমুসরণ বা বর্জ্জনের উপরও সে-প্রবন্ধ কোন মন্তব্য প্রকাশ করেনি। এর উদ্দেশ্য ততটা বিস্তৃতই নয়। সমগ্র ভারতবাসীর জন্মে খাদি উৎপন্ধ করতে হ'লে যে শ্রামকশক্তি দরকার প্রবন্ধটির ইক্ষিত সেদিকেই ছিল। কতকগুলো গণনা ও কতকটা ধারণার উপর বলা হয়েছিল যে ভারতবর্ষকে যদি খাদির উপর নির্ভর করতে হয় ভাহলে ৭ কোটি শ্রামিককে শুখু খাদি-উৎপাদনের কাজই করতে হবে এবং কৃষিও অফাস্য কাজের জন্মে অবশিষ্ট থাকবে মাত্র ১১ কোটি শ্রামিক। কেবল কৃষির কাজেই ১১ কোটি শ্রামিকের দরকার, কাজেই বাড়িঘর তৈরী, ব্যবহার্য্য দ্রব্যাদি উৎপাদন ও নানাবিধ চাকরির জন্যে আর শ্রমজীবীই থাকে না। পছলদ যদি কর খাদি তুমি পেতে পার, তবে আরো যে হাজারো স্থেস্বিধা আমরা চাই তার জন্যে কিন্তু শ্রামিক বা সময় পাওয়া যাবে না!

সূতোকাটা, তাঁতবোনা আর মাঝের নানারকম কাজে যে পরিমাণ সময় খরচ হয় তা নিয়ে বিসন্থাদ নেই। 'অল্-ইণ্ডিয়া স্পিনার্স এসোসিয়েশনে'র গণনা থেকেই সূতোকাটার সময়ের পরিমাণ নিরূপণ করে 'ইফার্ণ একোনোমিফে'র সংখ্যাগুলো তৈরী হয়েছিল। আমাদের যুক্তির লক্ষ্য ও ফলের (তা উদ্দেশ্যমূলক হোক বা না হোক) বিরুদ্ধেই গান্ধীজি প্রধান আপত্তি উত্থাপন করলেন। তিনি বল্লেন যে কাজের সবটুকু সময়ই যে সতোকাটায় বায়িত হবে এবং তার জন্মে যে একদল শ্রেমিক আলাদা করে রাখতে হবে এমন কথা কেউ বলেনা। এর মজা এখানে যে পনেরো বছরের কম যাদের বয়েস (গণনায় শ্রমজীবীর দল থেকে যারা বাদ পড়েছে ) এবং যারা ৫০—৫৫ বয়েদের বুড়োমামুষ, ভারাও এ-কাজ স্তোকাটার প্রেকার কতগুলো কাজ আর তাঁতবোনা হয়ত কর্ম্মে নিযুক্ত সময়ের সবটুকুই দাবী করে — কিন্তু সূভোকাটা-টা অবসর সময়ের কাজ। চাবারা বছরে তিন-চার মাস বেকার হয়ে থাকে তাছাড়া বছরের অন্য সময়েও অবসর তাদের থাকেই—সেদিক থেকে দেখতে গেলে একটি উপকারী কাজে তাদের নিমোগ করা কেবল সুসাধ্যই নয়—নিতান্ত প্রয়োজনীয়; হাতে সূতোকাটা সে-কাজের একটি স্থযোগ মাত্র। ভাছাড়া ন্যায়সঙ্গভভাবে এ ভর্ক ভোলা যায় যে যক্ত-প্রযুক্ত কঠোর ব্যবস্থায় যখন শ্রেমিকদের কাজ করতে হয় তথন দিনে ৮ ঘণ্টা খাটুনিই যথেষ্ট; কিন্তু মানুষ যথন রাল্লাবালার কাজের মতো করেই সূতো কাট্বে—উপরিওয়ালার আদেশের তাড়ায় নয়—তথন ওই শ্রম-সময়ের কোনো সার্থকতাই নেই।

কাব্দেই দেখা যাচ্ছে কোনো বিশেষ ব্যবস্থাধীন কাব্দের ভিত্তিতে যে সিন্ধান্ত করা যায় পরিবর্ত্তিত ব্যবস্থাধীন কাব্দের বেলায় তা খাটেনা। যদি প্রত্যেক গ্রামবাসী একঘণ্টা সূতো কাটে তাতে সমগ্র দেশের প্রয়োজন মিটে যায়। যদি তারা সূতো না কাটে, গান্ধীজি বলেন, তাহলে স্বতন্ত্র কথা। তিনি তাঁর সামনে একটি আদর্শ দাঁড় করিয়েছেন. স্বভাবতই কাজ আদর্শের পেছনে পড়ে থাকে। কাজ যদি ক্রেটিহীন হ'তে পারত তাহলে ত তার আদর্শ আর আদর্শই থাক্তনা—মানুষ নৃতন আদর্শ খুঁজে নিত। তিনি শুধু এটুকু প্রমাণ করতে চান যে হাতে-কাটা সূতোয় তৈরী খাদি একটি সম্পূর্ণ ক্রান্তব প্রস্তাব, যদি মানুষ তাদের করণীয় কাব্দ করে। মাথা পিছু ২০ গব্দ কাপড়ে তিনি সম্ভষ্ট নন-স্বাইকে তিনি ৪০ গজ করে কাপড় দিতে ইচ্ছুক। সৌখীন পোষাক নয়—মাসুষ ভালো পরিধেয় পরুক, তিনি তাই চান। লেখক গান্ধীজিকে জিজ্ঞেদ করলেন, দে-অবস্থায় গ্রামে অন্যান্য শিল্প-উৎপাদনের অবকাশ থাক্বে কি না! যতে।টুকু সূতোর প্রয়োজন তা হয়ত হাতে কেটেই পাওয়া যাবে কিন্তু হাতে যদি ধান ভানতে হয়—কাগদ তৈরী করতে হয় আরে। অত্যাত্য কাজ করতে হয় তখন কতটুকু সময় আর পড়ে থাক্বে ? তাছাড়া, তিনি কি মনে করেন প্রামের মেয়েরা তুপুর পর্যান্ত ক্ষেতে খেটে এসে, রামার ঘরকমার কাজ করে স্তো কাটবার জন্যে স্বেচ্ছায় এক ঘণ্টা সময় করে নিতে পারবে ? গান্ধীজি বোঝালেন যে তিনি গড়পরতা এক ঘন্টার কথা বল্ছেন—বছরের অবসর সময়টাতে বেশিক্ষণ স্তো কেটে মেয়েরা ঘাট্ভিটা মিটিয়ে নেবে। আগের প্রশ্নটির উত্তরে ভিনি বললেন যে ক'টি পল্ল।শিল্প যে সমস্ত সময়ব্যাপী কাজ দাবী করে সে-সম্বন্ধে তিনি অমুসন্ধান করেন নি। তবু তিনি বিশ্বাস করেন যে প্রয়োজনীয় পল্লীশিল্পগুলোর জন্যে শ্রমিকের অভাব হবেনা। সে যা-ই হোক, সূতোকাটা অন্য সব কাজ থেকে আলাদা। হাতের প্রাম সম্বন্ধে তাঁর মতামত সম্পর্কে আমাদের যে ভ্রান্ত ধারণা আছে তা তিনি দূর করতে চাইলেন। যেমন, হাতে যতোটা কাগজ তৈরী করা সম্ভব তা তিনি তৈরী করাতে চান কিন্তু ত। বলে যন্ত্রেংপাদিত কাগজ নিষিদ্ধ বলে ঘোষণা করবেন না--অবশ্য পরিহাসচ্ছলে তিনি বললেন যে কাগজ খরচ করে যা লেখা হয় তার চারভাগের তিনভাগই বাজে—কিন্তু তাতে তাঁর আপত্তি নেই—সম্ভবত তিনি নিজেও লেখক বলেই আপত্তি নেই! যন্ত্রশিল্পের প্রয়োজন গান্ধীজি থোলাখুলি স্বীকার করলেন—কিন্তু তা সমাজতান্ত্রিক পদ্ধতিতে নিয়ন্ত্রিত হবে এবং তাকে জনসাধারণের সেবায়ই নিয়োজিত করতে হবে। গান্ধীজি সম্পূর্ণভাবে যন্ত্রের বিরোধী এবং ক্ষমতা থাকলে তিনি যন্ত্রগুলো নির্মাূল করবেন—এ ধারণা সভ্য নয়। প্রশ্নটা বেশি বা কম নিয়ে—সম্পূর্ণ বৰ্জ্জন বা গ্রাহণ নিয়ে নয়। শুনে আশ্বস্ত হলাম—এবং একথাটি জিজ্ঞেদ করবার দাহদ হল: "গান্ধীজি, যতটুকু দন্তব হাতের শ্রামের কথাই যথন বল্লেন— যত টুকু সম্ভব খাদি নিয়ে কি আপনি খুসী থাক্তে পারেন না ?" ক্রতে উত্তর এলোঃ "না।" খাদির কথা আলাদা। এ-শুধু একটি বস্তুর উৎপাদন নয়। তিনি বল্লেন যে স্পওহরলালের

ভাষায় খাদিকে স্বাধীনতার প্রতীক বলা যায়। শুধু কি তাই, খাদি দরিজ ভারতীয়দের আত্মসম্মানের সঙ্গে জড়িত। গান্ধীজি তারপর আরো এগিয়ে যেতে লাগলেন—বিবৃত্ত করলেন ভারতীয় সূতোর ইতিহাস, বল্লেন সূতোই আমাদের কলাকোশল, সংস্কৃতি ও সভ্যতার প্রতীক ছিল। সূক্ষ্ম ও মহণ খাদিতে আজও যে সে কলাকোশলের পরিচয় পাওয়া যায় তা বল্লে গিয়ে যেন গান্ধীজির বৃক গর্বের ফুলে উঠেছিল। তিনি বল্লেন, একদিন কি ভারতবর্ষ মিলের কাপড় ছাড়াই বন্ধসমস্থার সমাধান করেনি—তাহলে আজ কেন তা করতে পারবেনা? আমি বল্লাম, তখন আমাদের লোকসংখ্যা আজকের দিনের লোকসংখ্যার আজকে বা তিনভাগের একভাগ ছিল এবং কাপড়ও কম ব্যবহৃত হত। উত্তরে গান্ধীজি বল্লেন, তঃ হতে পারে—কিন্তু লোকসংখ্যা বেড়ে যাওয়াতে কাজের সময়ওত বেড়ে গেল। মিলের কাপড়ের চেয়ে খাদির দাম হয়ত বেশি কিন্তু প্রত্যেকে যদি নিজের বাগানে তুলো উৎপন্ন করে নেয় খাদির খরচ অনেক কমে যায়।

খাদি গান্ধীজির জীবন-দর্শনের বাইরের রূপ। এখন তাই তাঁর জীবন-দর্শন বিবৃত্ত কর্বার আবহাওয়া তৈরী হয়ে উঠ্ল। ঘরের খাতের মতোট একটি প্রাম্য পরিবারের কাছে খাদি অতস্ত্য ব্যক্তিগত এবং কাজের বস্তু। সহরে হোটেল বা রেষ্টুরেন্ট যুক্তিসম্মতভাবে থাকুক বা না থাকুক কিন্তু প্রামে তার সন্তিত্ব থাক্বে, সেখান থেকে লোক খাত কিনে আন্বে এবং সেখানে গিয়ে খাবার জন্তে লোকের ভাড় জন্মবে এ দৃশ্য তার কাছে অসহ্য না হলেও অভুত। খাদিও একটি পারিবারিক ব্যাপার। পল্লীগুলো বস্তের জন্তে সহরের মুখ চেয়ে থাকবে না। তাছাড়া খাদি জীবিকাসংস্থানেরও একটি উপায়। আমেরিকার মতো ভারতবর্ষ যদি একটি বোতাম টিপে সমস্ত প্রয়োজন মেটাবার ব্যবস্থা করে যাতে ঈশ্বর-প্রদত্ত অঙ্গপ্রত্যঙ্গ জড় বা অবান্তর হয়ে ওঠে—একা করতে হলেও গান্ধীজ্ব তাতে গভীর ছঃখ প্রকাশ করক্ষেন। একমাত্র খাদিতেই সে সঙ্কট এড়িয়ে যাওয়া যায়। হতে পারে যে মানুষ তার প্রয়োজনের আয়োজন বাড়িয়ে তুল্তেই চায়। আরো চাওয়ার বাতিক বন্ধ করবার জন্তে তিনি আপ্রাণ চেষ্টা করতে প্রস্তুত।

হাতের প্রাম ও আত্মনির্ভরতা প্রতিষ্ঠার সঙ্গে মোটরগাড়ী, এরোপ্লেন, টেলিফোন, এবং যন্ত্রযুগের অক্সান্থ স্থাপাদানের ব্যবহার মেনে নেওরাতে যে স্পষ্ট তু'টি বিরুদ্ধ ব্যবহারের প্রপ্রায় দেওরা হয় আমি দেদিকে গান্ধীজির দৃষ্টি আকর্ষণ করলাম। পল্লীশিল্পের সমর্থকরাও সন্তা বৈত্যতিক শক্তির উপর নির্ভর করে আছেন—কিন্তু দেশে বদি বিত্যুৎউৎপাদক যন্ত্র, পাখা, বাতি এবং আরো শত শত সাজসরঞ্জাম যন্ত্রের সাহায্যে তৈরী না হয়—অথবা সেসব যন্ত্র যদি আমরা দ্রব্যবিনিময়ে বিদেশ থেকে না আনি তাহলে সেই সঙ্গে বৈত্যুতিক শক্তি আর পওরা যাবেনা। গান্ধীজ্ঞিকে এ-প্রশ্নটি করতে পেরে

আমি খুদী হলাম কারণ উত্তরে তিনি যা বল্লেন তা আমার কাছে একটি আনন্দকর বিশার। তিনি বল্লেন যে গ্রামে যা কিছু করা যায় তা-ই তিনি করতে উদগ্রীব— কেবল সহরের উপর নির্ভির না করলেই হল। যেদব জিনিষ কেবল যন্ত্রের সাহযোই পাওয়া সম্ভব—তাদের তিনি বাদ দিয়ে রাখতে চান না। যদি তাঁকে আমি ভুল না বুঝে থাকি, আমার মনে হল তিনি এমন বাস্তব দৃষ্টিভঙ্গী নেয়ে অর্থনৈতিক সমস্তাগুলোর দিকে তাকাচেছন—যা তাঁর কাছে আমরা আশা করিনে। অবশ্য নিজের আদর্শ তিনি আঁকড়েই রয়েছেন: গ্রাম্য অর্থনীতির ভিত্তি হবে দারলা ও আত্মনির্ভরতা—গ্রামগুলো শুধু আমাদের জন্মেই খাদি তৈরী করবে না—অপ্রের প্রয়োজনও মিটাতে পারবে।

আরো অনেক উল্লেখযোগ্য প্রশ্ন তিনি উত্থাপন করলেন। তাঁকে পুঁজিবাদী মনে করা যেতে পারে - কিন্তু সংস্কারাচ্ছন্ন অর্থনীতিজ্ঞরা যে স্থান্ট সংস্কার পুঁজিবাদকে টেনে এনে পুঁজিবাদীর চেহারা তৈরী করেছেন, তার সঙ্গে তাঁর চেহারার মিল নেই। তাঁর মতে সমস্ত পুঁজিপতিকে জাতির অছিতে পরিবর্ত্তিত করতে হবে। তাদের মেধা এবং অর্থ ব্যয়িত হবে জাতির জল্যে, যতটুকুনিজের জন্মে ওটা দালালির মতোই মনে করা যেতে পারে। জমিদাররাও তা-ই করবে। আমি বল্লাম যে পুঁজিপতি আর জমিদারদের যদি সম্প্রদারের অছি হিসেবে পরিবর্ত্তিত করা সম্ভবপর হয়—তাহলেও তা একটি মন্থর গতির ব্যাপার; আর ঘু'একজন লোকের পরিবর্ত্তিনের উপর যদি কাজটা ফেলে রাখা যায় তাহলে তা কল্প্রস্ হবেনা। গান্ধীজি একমত হলেন না। গতি মন্থর হলেও তার কল প্রব এবং দৃঢ়তর। এই মতবাদটিকে তিনি আইনে অন্তর্ভুক্ত করতে চান। তিনি সমাজতান্ত্রিক কিন্তু পাশ্চাত্য-জাত মার্ক্সীয় বা অন্ত কোনো চেহারার সমাজতান্ত্রিকের সঙ্গে তাঁর মিল নেই। জবরদন্তি তাঁর কাছে গহিত মনে হয়—উদাহরণত, মান্ত্রাজের বাধ্যতামূলক খাদিউৎপাদন পরিকল্পনা সন্ধন্ধে প্রশ্ন করতে তিনি উত্তর দিলেন যে মান্ত্রাজসরকারকে তিনি জানিয়েছেন যে তাঁদের এই পরিকল্পনা তাঁর সমর্থন ত পাবেই না এবং পরিশ্বেষ খাদির ধ্বংস-সাধন করবে।

অখ্যান্য অনেক প্রসঙ্গই তিনি তাঁর অনুস্করণীয় ভঙ্গীতে আলোচনা করলেন—তা উল্লেখ করে লাভ নেই। কয়েকটি সেকেণ্ডের মতো সত্তর মিনিট পার হয়ে গেল। চলে আসবার সময় তিনি বললেন ইচ্ছা করলে আবার আমি তাঁর সঙ্গে দেখা করতে পারি।

খাদি-অর্থনীতির দিক থেকে এ আলোচনার ফল কি দাঁড়াল ? এ আলোচনা আমাদের কোনো সিন্ধান্তে নেমে পৌছে দিতে পারেনি কারণ সরবরাহ, চাহিদা, মূল্য প্রভৃতি যা নিয়ে অর্থনীতিজ্ঞদের প্রশ্ন-এর সূত্রগুলো তার অতীতে অনেকদূর চলে গেছে।

গান্ধীজির কাছে জীবনের দাম সবচেয়ে বেশি। মানুষের কল্যাণের প্রশ্ন সবার উপর— সেই প্রশ্নের নিকটেই প্রাণহীন অর্থনীতির যাচাই হবে—তার অধীনেই থাকতে হবে অর্থনীতিকে। খাদির মানদণ্ড টাকায় বা সম্পদে নির্ণিত নয়। ব্যক্তিগতভাবে বলতে গেলে গান্ধীজির অর্থ নৈতিক দর্শন উপলব্ধি করতে আমার পক্ষে কষ্টকর নয়—সেভাবে জীব**ন যাপেনের ইচ্ছাও আমার হয়।** কিন্তু সমগ্র সম্প্রদায়ের দিক থেকে বলতে গে**লে** ব্যাপারটা কিছু জটিল এবং আমার মনে হয় তাতে ছুটি অস্ত্রবিধে আছে। প্রথমত--প্রত্যেকের সূতোকাটা এবং গ্রাম্য আত্মনির্ভরতার দর্শন অন্নবস্তের কোনো উদ্বন্ত সংস্থান তৈরী করতে পারবেনা। প্রাকৃতিক বা মাসুষিক হুর্য্যোগের সামান্ত আঘাতেই এর অদূঢ়বন্ধ কাঠামো ভেঙে যেতে পারে—হাজার হাজার গ্রামবাসী প্রয়োজনীয় দ্রব্যের অভাবে মরে ষেতে পারে। বিতীয়ত—গান্ধীজি যাদের জন্মে বলছেন এবং পরিশ্রাম করছেন তাদের মধ্যে পুব কমসংখ্যক নরনারীই স্বেচ্ছায় এই কর্ম ও জীবনের পথ গ্রহণ করবে। মুষ্টিমেয় লোকের জন্ম একটি আদর্শ স্থাপন করে কি লাভ ? উদাহরণত আমি একটি ঘটনার উল্লেখ করছি। ক্ষেক বছর আগে দক্ষিণ ভারতের একটি গ্রামে গরুরগাড়িতে যাবার সময় ঘটনাটি ঘটেছিল। পথে গাড়ি-চালক হঠাৎ তার বাডির সামনে গাড়ি থামিয়ে এক বস্তা ধান গাড়িতে তুলে নিল। আমি কারণ জিজ্ঞেদ করাতে দে বলল, ধানগুলো দে কাছাকাছি চালের কলে নিয়ে যাচ্ছে। তার কারণও সে জানাতে ইতন্তত করলনা : স্ত্রী ভাকে সাবধান করে দিয়েছে কল থেকে যদি সে চাল ভৈরী করে না আনে—স্ত্রীকে হুকুম করে বাড়িতে ধান ভানতে তাহলে স্ত্রী আর রান্নাবানা ত করবেই না-তাকে ছেড়েই চলে যাবে! ধান ভানা থাক, এমিতেই তাঁকে রাঁধতে হয় — কুয়ো থেকে জল তুলতে হয় আবো কতো কি করতে হয়! সেই গ্রাম্য মেয়েটিই খাঁটি অর্থনীতিজ্ঞ বার সঙ্গে গান্ধীজির বোঝাপড়া করতে হবে—অর্থনীতির পণ্ডিতরা এবিষয়ে কোনো রায় দিতে পারবেন না।

# वाश्लाव प्रश्र्वार्र

### বাংলার রূপর্য সাধনা

[বাংলার চিত্রকলার চতুমুখ ]

### গ্রীযামিনীকান্ত সেন

বাংলার ভাস্কর্য্য আলোচনা প্রসঙ্গে বাঙালীর মননশীল সৌন্দর্য্যচর্চার উৎস আলোচিত হয়েছে। ভাস্কর্য্যের সঙ্গে সঙ্গেই চিত্রকলা সম্পর্কে এ দেশের স্থান্তির বিষয় আলোচনা অবশ্যস্তাবী হয়ে পড়ে। মর্ম্মরে রচিত মূর্ত্তিতে বাংলার ভাস্কর্য্য পর্য্যবসিত হয়নি—পাহাড়পুরের মৃদ্যান্ষর্য্যের কথা বলা হয়েছে। বাঙালীর মনের নমনীয়তা সংক্রামিত হয়েছিল শুধু মৃন্ময়মূর্ত্তি রচনায় নয়—প্রস্তর, ধাতু ও কাঠের উপাদানে মূর্ত্তি রচিত করে বাংলাদেশ আত্ম-প্রসাদ লাভ করে।

মুন্মরমূর্ত্তি রচনাপ্রদঙ্গে বর্ণসঞ্চার ও প্রয়োগের প্রশ্ন উঠে—কারণ মাটির মূর্ত্তি রঙীন না হলে তৃপ্তি দান করতে পারে না। কাজেই মৃদ্ভাস্করদের এদেশে চিত্রকুত্যে দীক্ষা নিতে হয়। ভারতের অহাত্র মৃশ্মৃত্তি রচনার ধারা বহুকাল হতে অন্তর্ধান করেছে— কাজেই চিত্রকররূপে তুলিকা গ্রহণ করার উৎসাহও দঙ্গে সঙ্গে নির্ব্বাপিত হয়েছে। এ প্রসঙ্গে প্রশ্ন উঠেছে বাংলাদেশেই মাটির তৈরী মূর্ত্তির উৎসাহ দেখা যায় অক্সত্র তা নেই কেন? এ প্রশ্নের উত্তর স্মুষ্ঠভাবে এখনও পাওয়া যায়নি, কারণ বাঙালীর মনস্তত্ত্ব উদ্যাটনে কেউ এ পর্যাস্ত নিজের কোন বিশিষ্ট অধিকার প্রমাণ করেননি। এ বিষয়ে নৃতাত্ত্বিক দিক হতে যাঁরা চর্চ্চ। করেছেন তাঁরাইড বাংলার ইতিহাস গ্রন্থাদিতে বলেই দিয়েছেন যে বাঙালী জাতির উৎপত্তি সম্বন্ধে তাঁরা স্থিরতার সহিত কোন কথাই বলতে পারেন না। সে যাক্, বর্ত্তমান আলোচনায় একটা দিকদর্শনের চেষ্টা করা গেছে এবং বাংলার রসপ্রসঙ্গ ও রূপস্প্তিতে এর সমর্থন যে স্কুম্পেষ্ট তা অনেকটা প্রমাণিত করা হচ্ছে। মৃন্ময়মূর্ত্তি রচনা যে বাংলার একটা বিশেষত্ব এ বিষয়ে সন্দেহের কোন অবকাশই নেই এবং এজগুই মুষ্ঠ ও নিপুণভাবে বর্ণপ্রয়োগের একটা ধারা ( tradition ) এদেশে প্রভিষ্ঠিত হয়েছে। এ প্রসঙ্গে পণ্ডিতেরা বড়ই বিপাকে পড়েছেন। শাল্রে যভটুকু আছে বা পাওয়া যায় সে সম্বন্ধে মুখর হতে অনেকেই অগ্রাসর হয়। যা তা'তে নেই এমন প্রশ্ন উত্থাপিত হলেই তাঁরা বিপদে পড়েন। এ কেত্রে একজন পণ্ডিত বলেন যে বাঙালীর মনটি নরম এবং গাটিও নরম কাজেই মৃর্ত্তিশিল্পে নরম মাটির ভক্ত হয়েছে বাঙালী। এ রকম উক্তি করা একটা পরিহাস ছাড়া আর কিছু নয়। কারণ নরম মাটি ভারতবর্ষের বহু জারগায় পাওরা ধার অথচ সেথানে মূর্ত্তি তৈরী হয় পাথরের—মাটির নয়। মাটির খেল্না তৈরী হয় না এমন জায়গা ভারতবর্ষে পাওয়া তৃক্র। অথচ এ সব জায়গায় মূর্ত্তি শিল্পে কেউ মাটি ব্যবহার করেনি। বস্তুতঃ এর কারণ অহ্য জায়গায় খুঁজতে হবে।

ইতিপূর্ব্বে বলা হয়েছে যে বাঙালী জাতির ভিতরকার মঙ্গোলীয় প্রভাব তাকে আয়শান্তের ভক্ত এবং স্ক্রম চুলচেরা বিশিষ্টতা খুঁজতে অভ্যন্ত করেছে। এজক্য সেবিশেষভাবে ব্যক্তিতান্ত্রিক (individualistic)। এখানকার আইনশান্ত হচ্ছে "লায়ভাগ" দ্বারা প্রভাবিত—"মিতাক্রমা" দ্বারা নয়। "লায়ভাগে"র প্রভাবে প্রত্যেক ব্যক্তিই একেবারে স্বাধীনভাবে নিজের লানধ্যান নিয়ন্ত্রিত করে—যাকে ইচ্ছা তাকে নিজের সম্পদ দান করতে পারে। এই সাভন্তা ও ব্যক্তিতান্ত্রিক স্বাধীনতা মিতাক্ররা কর্ত্বক পরিচালিত ভারতের অন্ত দেশে নেই। এজন্তই এখানকার সকলেই স্বপ্রধান দান ধ্যান পূজোতে প্রত্যেকেই সভন্ত হয়। এজন্তই এখানকার সকলেই স্বপ্রধান দান ধ্যান পূজোতে প্রত্যেকেই সভন্ত হয়। এজনের সাহায্যে বহুসংখ্যক প্রতিমা নির্মাণ সম্ভব নয় কাজেই মৃম্ময় মূর্ত্তি রচনার প্রচলন অবশুস্কাবী হয়ে পড়ে। বাঙালীর সূক্রম মননশীলতা ও ভাবোচ্ছাসে ভরপুর আত্মাদরই তাকে এই শুভ পথে নিয়ে গ্রেছে।

এর ফলে বাংলার চিত্রকলা সমৃদ্ধ হয়েছে অপ্রত্যাশিতভাবে। অজস্তার রূপাদীপালির ছায়াপথ অতীতের নিঃশব্দ শাশানশয্যাকে দীপ্ত করে তুল্ছে মাত্র। তা অন্তর্হিত জীবন্যাত্রার ঘনীভূত দীর্ঘ নিঃশ্বাসের মত। বাংলার চিত্রকল্পনা ও চিত্রসজ্জা এখনও জীবস্ত ও জাগ্রত, হুলুতায় উবেলিত এবং ব্যবহারিক স্পর্শে উষণ্ণ ও দীপ্ত। একাস্তভাবে অতীতের অন্ধকারে এ চিত্রকলার পৃষ্ঠপট রচিত হয় নি। কাজেই বাংলার চিত্রকলার মর্য্যাদাকে এ যুগে বিশেষভাবে সম্বর্জনা করা প্রয়োজন।

গুহার গভীর আশ্রয় ছাড়া প্রাচীন চিত্রকলাকে রক্ষা করার জন্ম আর কোন বিশেষ আয়োজন করা সম্ভব হয়নি। সহজেই রেশম, বস্তা বা কাগজ বিবর্ণ বা নষ্ট হয়ে যেতে পারে, বদিও স্থলবিশেবে আক্মিকভাবে কিছু কিছু মালমশলা পাওয়া গেছে। মধ্য প্রশিষাষ Auriel Steire প্রচুর বালি, প্রস্তর প্রভৃতির অন্তরালে বহু চিত্র অক্ষত অবস্থায় আবিহ্বার করেছেন। তাতে করে চিত্রকলাদির ইতিহাসের একটা নূতন দ্বার উন্মোচিত হয়েছে। বাংলা দেশে এরকম কিছু আবিহ্বাত হয়নি। এখানকার প্রাচীনকালের বিরাট বিশ্ববিভালয়গুলি মুসলমান আক্রমণে বিধ্বস্ত হয়েছে এবং আক্রমণকারী বিশ্বেতা কর্তৃক অগ্নিসংযোগে ভন্মীভূত হয়েছে। এগব কথা প্রামাণ্যভাবে স্বীকৃত হয়েছে। কাক্ষেই

যে সব জায়গার চিত্র-সংগ্রহ পাওয়ার সম্ভাবন। ছিল সে দব ধ্বংস হওয়ায় অত্যস্ত প্রাচীন কিছু পাওয়া কঠিন হয়েছে।

তব্ও যা পাওয়া গেছে ও যাচেছ তা বিচিত্রতায় অপরাজের এবং ভাস্কর্য্যেও অন্বিতীয়। বাংলার চিত্রকলা-ক্ষেত্রেও একঘেয়ে রচনা সম্ভব হয়নি বাংলার সভ্যতা ও শীলতার বৈচিত্র্য-শ্রীতির জন্ম। এজন্ম আলোচকেরা সহজেই এদেশের সংগ্রহে চিত্রকলার চতুমুখি দেখে বিশ্মিত হবেন। শুধু বাংলাদেশেই এরকমের বহুমুখী স্থমার সাধনা হয়েছে আর কোথাও নয়।

চিত্রকলা সংগ্রহের ক্ষেত্রে কয়েকটি আধার সকলের মনোযোগ ভাকর্ষণ করতে বাধ্য। প্রথম হচ্ছে হস্তলিখিত পুঁথি। এসব পুঁথি সেকালে শুধু মাত্র লিখিত হ'ত না চিত্রিত হ'ত। এখনও নেপালে হস্তলিখিত পুঁথিকে সচিত্র করার রীতি আছে। এ ধারা মোগল আমল পর্যাস্ত চলে এসেছে। প্রাপিন্ধ চিত্রকরগণের সাহায্যে বাদসাহেরা সেকালে হস্তলিখিত প্রস্থাদি স্কুচিত্রিত করতে কিছুমাত্র কার্পণ্য করেনি। মোগল আমলের পূর্ববর্ত্তী হিন্দুদের তান্ত্রিক পুঁথি প্রভৃতি এমনিভাবে চিত্রিত করা হয়। যে সমস্ত প্রাচীন হস্তলিখিত পুঁথি এপর্যাস্ত আবিষ্কৃত হয়েছে তার ভেতর "অন্ত্রমাহন্রিকা প্রজ্ঞাপারমিতা" একথানি প্রসিদ্ধ রাষ্থা। এই প্রস্তের কয়েকটি সংখ্যা পাওয়া গেছে—নেপালে, বিহারে ও বাংলা দেশে। কেম্ব্রিজে রক্ষিত একখানি পুঁথির কাল হচ্ছে মহীপালের রাজ্বের পঞ্চম ও ষষ্ঠ বহুর। রয়েল এসিয়াটিক সোসাইটিতে রক্ষিত আর একখানি পুঁথির রচনাকাল হচ্ছে ১০৭১ খ্রীদটাব্দ। ব্রিটিশ মিউজিয়ামের পুঁথির সময় হচ্ছে সম্রাট গোপালের পঞ্চদশ বহুসর। এ পুঁথিগুলি ছাড়া বরেন্দ্র অনুসন্ধান সমিভিত্তে করণ্ডবৃহ ও বোধিচর্মাব্রতার নামক আরও তু'খানি পুঁথি আছে।

বাংলার চিত্রকলার প্রচুর প্রাচীনতার প্রমাণ পাওয়া যায় চৈনিক পরিব্রাদ্ধক কা-হিয়েনের উক্তি হতে। তাঁর উক্তিকে প্রামাণ্য মনে করে চতুর্থ শতাব্দীতে বাংলার চিত্রকলার অন্তিবের নির্দ্দেশ করা যায়। নানা প্রতিকূল অবস্থায় দে সব সুরক্ষিত হ'তে পারেনি। উপরকার সচিত্র পূথিগুলি অন্তর পাওয়া গেলেও বাংলা ও নেপালই হচ্ছে প্রধান জায়ণা যেখানে এসবের সংগ্রহ সার্থক হয়েছিল। নেপাল চিত্ররচনার ক্ষেত্রে বাংলার নেতৃত্বই গ্রহণ করেছিল। বিতীয় প্রতিহাসিক তারানাথের মতে ধীমান ও চিত্তপালই প্রাক্তারতীর শিল্পচক্রের গুরু। নেপালী শিল্পের কোন আদি-কর্তার উল্লেখ তারানাথের গ্রেছে নেই। কাজেই এ সমস্ত পুঁথির চিত্রকরণণ হয়ত বাংলাদেশের ছিল কিম্বা বাংলাদেশের প্রেরণায় স্থাশিক্ত ছিল। এ সব পুঁথিতে যে সব ক্ষুদ্র ক্ষুত্র আছে সেগুলির রীতি অনেকটা অঞ্জা ও এলোরার মত। বলা প্রয়োজন, প্রাক্তারতের প্রেরণা গুপ্ত যুগে

সংক্রামিত হয় পশ্চিম ভারতে—পাটলীপুত্র হতে। কাজেই অজন্তার রীতির উপর এবং তারানাথের উল্লিখিত মারওয়ারের শিল্পী পৃথধরের রীতির উপর প্রাক্তারতীয় প্রভাব যে কাজ করেছে তা অস্বীকার করা অসম্ভব। পরবর্তী যুগেও রাজপুত চিত্রকলা অজন্তা বা এলোরার রীতিকে আপন মনে করে শিরোধার্য্য করেনি বা সে পথে অগ্রসর হয়ন। কাজেই ''অইসাহ প্রক্রা প্রজ্ঞাপারমিতা" পুঁথির চিত্রকলার রীতি বাংলাদেশ কর্তৃক স্বষ্ট বা প্রভাবিত বল্লে অত্যুক্তি হয় না।

একথা বিশেষভাবে সারণ রাখা প্রয়োজন যে এ শ্রেণীর পুঁথির দেবদেবতাগুলি প্রাক্ভারতীয় তান্ত্রিকধর্ম কর্তৃক কল্পিত হয়েছিল এবং এই শ্রেণীর তান্ত্রিকধর্মের প্রবর্ত্তকও ছিল বাঙালী আচার্য্যগণ, কাজেই এসব পুঁথির চিত্রসম্পদের উপর বাংলার অধিকার অসামাশ্য। যতটুকু বর্ণ ও রেখাগত প্রাচ্র্য্য ও অভ্যুক্তি দ্বার। এসব চিত্র মণ্ডিত হয়েছে ততটুকু অতিশয়োক্তি ক্রমশঃ বর্জ্জিত হয়েছিল। এসব চিত্রের রেখাজালের অতি স্ক্রমণ্ড কমনীয় কারুতার ধারা বাংলাদেশেই স্থাই হওয়া সম্ভব ছিল। বাঙালীর নৈপুণ্য এ বিষয়ে ছিল অসাধারণ। পরবর্ত্তী যুগে বাংলার শিল্পীগণ রেখার কালোয়াতীতে কোন কোন ক্রেত্রে অপরাজেয় হয়। এখনও এ রীতি রূপান্তরিত অবস্থায় অন্য ক্রেত্রে সমাদৃত হচ্ছে বাংলাদেশে।

এ সমস্ত পুঁথির চিত্রসম্পদ সৃষ্টি করে বাঙলাদেশ যথার্থ ই চিত্রকলা ক্ষেত্রে এক সময় অপরাজেয় হয়েছিল। বাংলার রীভিতে দীক্ষিত নেপালী শিল্পী আনিকো চীনদেশের দরবারে আছত হয়। সম্রাট কাবলা থাঁ তাকে শিল্পবিভাগের প্রধান পদ দান করে। এমনি করে বাংলার রচনা চীনদেশকেও প্রভাবিত করে। পরবর্তী যুগে চৈনিক চিত্রকরেরা— যাদের (নকাশ-ই-চীন) বলা হত—পারস্তদেশে আছত হয়ে পারস্ত চিত্রকলাকে প্রভাবিত করে। প্রচহন্নভাবে তাতে করে এদেশের রূপরাগের একটা বিরাট বিস্তৃতি সম্ভব হয়। একথা এখনও কারও চোখে পড়েছে কিনা সন্দেহ।

"প্রজ্ঞাপারমিতার" চিত্ররীতি এদেশে একমাত্র রীতি ছিল না। একদিকে সুলক্ষণ, সুদর্শন ও মননশীল এরকমের শিল্পরীতির অপরাজের কলাকৌশল সকলকে বিস্ময়াপন্ন করে সমগ্র জাতির সভ্যতার চরম প্রতিমারূপে গৌরবের ব্যাপার হয়ে পড়ে। সংস্কৃত ভাষায় রচিত নাটকাদির মত স্থমার্জিত ও স্থলক্ষণ এসব রচনাকে "classial" বা অভিজ্ঞাত স্প্তি বলা চলে। কিন্তু জীবন্ত জাতি কখনও সোণার শৃদ্ধলেও নিজকে আবদ্ধ রাখতে চায় না। এজন্ত সংস্কৃত নাটকেও প্রাকৃত ভাষার ব্যবহার আছে। বস্তুতঃ "অপত্রংশ" ভাষাগুলিকে

প্রস্তু বলা হয় কারণ ''ক্লাসিক্যালভঙ্গী" বর্জ্জন করাই এদের পরমার্থ হয়ে পড়ে। ভারতের আধুনিক নানা সাহিত্য এ স্তরে পড়ে।

চিত্রকলা ক্ষেত্রেও যাকে গণকলা বলা হয়—তাই হচ্ছে অনেকটা প্রাক্কন্তন্থানীয় অপজ্ঞান স্থি । তা স্থান্ত্রন্থ পরিবেশন মোটেই নয়। গণকলায় অতিরিক্ত কালোয়াতী নেই, অতিসূক্ষ্ম রচনা বিষ্যাদের অক্লান্ত চেন্টা নেই। প্রামের স্থানজীবনের বিষ্ণান্তর অক্লান্ত চেন্টা নেই। প্রামের স্থানজীবনের বিষ্ণান্ত জঙ্গী, অদম্য প্রথরতা এবং রূপব্যঞ্জনায় অস্থানিত দৃষ্টির প্রভাব গণচিত্রের ভিত্তর অস্ফুটভাবে প্রকাশ পায়। অতিসূক্ষ্মের যেমন একটা ছন্দ আছে—অতি স্থানেরও তেমনি একটা ব্যাকৃল গতিভঙ্গ আছে, রূপের ক্ষেত্রে যার স্থমাও যুগে যুগে অব্যাহত হয়ে পড়ে। শকুন্তলার অভ্যান রূপ শৈবালের দ্বারা মন্তিত হয়েও কণ্ডের তপোবনে দুম্মন্তকে আকৃষ্ট করে। তেমনি গণকলার স্থান সৌন্দর্য্যও অনেক সময় পৌরভবনের অতিরিক্ত মন্তনকে হতপ্রস্ত করে দেয়। বাংলার গণসৌন্দর্য্যগাধনাও ভারতে অপরাজেয় হয়েছে—এ সহজ কথাও এতকাল বলা হয় নি।

ভাস্কর্ঘান্দেত্রে গণকলার উদাহরণ পাওয়া গেছে পাহাড়পুরে, বিফুপুরে যে প্রেরণা তুলেছিল এক দৌনদর্য্যের ঝড়।. বাংলার চিত্রকলার চতৃশ্মুথের ভিতর গণকলার দান বিশেষভাবে আলোচনার যোগ্য। ইদানীং বাংলার নান। কেন্দ্র হতে বহু প্রাচীন চিত্র আবিষ্কৃত ও সংগৃহীত হয়েছে। গণচিত্রের আদর্শে রচিত এ সব রচনার শুধু abstract বা অবস্তুমুখী ভঙ্গী দেখলে অবাক হতে হয়। আধুনিক ইউরোপ কলাক্ষেত্রে বাস্তব্বাদিতা বর্জন করেছে। সামনে মডেল বা নমুনা রেথে হুবহু কিছুরচনা করাতে শ্লাঘার ব্যাপার কিছুই থাকেনা। তাতে না থাকে স্বাধীন সঙ্কল্ল না স্বাধীন রূপস্ঞ্চির প্রেরণা। যথার্থ কলাকৃত্য জাল করার প্রশ্রায় দেয়ন।। একটা কিছু রচন। এমনিভাবে করতে হয় যেন তা' সহজভাবে একট। বিশিষ্ট রসোদ্রেক করে। আধুনিক ইউরোপীয় আলোচকগণ একে ''significant form'' রচনা বলেন। নিগ্রো শিল্পে আছে অত্যুক্তি ও অমানবিক স্ঞ্তির কৌশল—অথচ তাতেও পাওয়া যায় একটা মুখর ও প্রবল প্রেরণা। এই প্রেরণা চিত্তকে সহজে অভিভূত করে। রসভাত্ত্বিকগণের মতে নিগ্রো শিল্পের সফলতা এখানেই স্থুস্পষ্ট হয়। বাংলা চিত্রের প্রাচীন সংগ্রহের ভিতর কয়েকখানি চমৎকার রচনা বন্ধুবর অজিড ঘোষের স্থপরিচিত সংগ্রহে আছে। এর ভিতরের একথানি চিত্র বাংলার মনের ইতিহাসের সহিত সহজেই জড়িত। এই প্রাচীন চিত্রধানি হচ্ছে দশভুজা শ্রীতুর্গার। চিত্রধানির কোথাও দেবীর মুখশ্রীতে মানবীয় সুষমা দানের বিন্দুমাত্র চেষ্টা দেখা যায় না। এদিক হতে এ চিত্রটি একেবারে অপ্রাকৃতমুখী। অথচ সমগ্র রচনার শৃখলা, অঙ্গপ্রত্যঙ্গ সন্নিবেশ এবং অসংখ্য রেথাকদম্বের ছন্দগত বিহ্যাস শিল্পীর অপরাজেয় প্রতিভা প্রমাণ করে।

কোন বর্ববরজ্ঞাতি কর্তৃক এরপে জটিল রচনা সম্ভব নয়। দেবীর দশভূজের সমবয় করতে হয় বেখা ও বর্ণের তৈরী নক্সার বিচিত্র সমাহারে। চিত্রকলায় schematisation হচ্ছে সবচেয়ে বড় কথা। শিল্পী তা' একেত্তে যেন অবলীলাক্রেমে করেছে। কোথাও হাতের তুলিক। শিথিল হয়নি, বর্ণের অকুঠ প্রলেপ এলোমেলো হয়নি। রাজপুত চিত্রকলার বশৌলী চক্র (Bashouli School) এ পথে গেছে এবং গুজরাটের জৈনচিত্রকলাও এ আদর্শ গ্রহণ করেছে। কিন্তু বাংলার চিত্রকলার ভৌমরূপ একেত্রে সার কেউ দান করতে পারেনি। বাংলার বৈষ্ণব আমলে হস্তলিখিত পু'থির পাতায় যে সব চিত্র দেখতে পাওয়া যায় তা'ও এ আদর্শেই রচিত। পুরী ও বেনারদে অতি উৎকৃষ্ট উদাহরণ পাওয়া যায়। কিন্তু মনে রাখতে হবে দেন আমলে গৌড়ের সীমা ছিল বারাণসী পর্যান্ত। উড়িয়া ও বাংলাদেশ নানাসূত্রে পরস্পারের সহিত আবন্ধ কাজেই সেথানেও এরকম একটা জীবন্ত ধারা থাক। অপ্রাসঙ্গিক হয়নি। কিন্তু পুরীর রচনায় আছে অতিরিক্ত উন্মনা অত্যুক্তি। উড়িয়ার রচনায় অবস্তুতান্ত্রিক সৌন্দর্য্য ব্যাহত না হলেও মননশীল কৃষ্টির পক্ষে সেসব স্বেচ্ছাচারের মত দেখায়। আধুনিক ইউরোপের শিল্পী Archipenko চিত্রক্ষেত্রে কোন রকম পরিচিত জনপ্রাণী বা রুক্ষত্রততীর ছায়াও নিক্ষেপ করেনি ইচ্ছা করেই। কিন্তু তা'তে করে এরকম রচনা ঠিক নৈস্গিক হন্ধনি বরং স্থকোশলে পরিচালিত অভিজাগ্রত বৃদ্ধির দানরূপে পরিণত হয়েছে। এ হ'রকমের আদর্শ বর্জ্জন করে বাংলার গ্রাম্য ও গণচিত্রকলা মধ্যপথ অবলম্বন করেছে অতি সফলভাবে। একান্তভাবে অম।জ্জিত শৃঙ্খলহীনতারও একটা রঠ আছে সন্দেহ নেই। ভারতীয় রসতাত্ত্বিক নারায়ণ একে "অদ্ভূত" রস বলেছেন। কিন্তু অদ্ভূত রসেরও অত্যুক্তি অভিশয়োক্তি বা বক্রোক্তিকে সফল করতে হলে তাকে সীমার ভিতর রাখতে হয়-কারণ মাতুষ সীমার ভালে ছলে। সীমার সংযম বর্জ্জন করা সব সময় নিরাপদ নয়-অথচ উড়িয়ার গণচিত্রকলাকেত্রে এরকম দৃষ্টাস্ত তুর্লভ নয়। বাংলার গণচিত্র গুজরাটী রচনার মত একছেয়ে নয়, বারাণদীর রচনার মত শুধু রঙের লীলায় আবদ্ধ নয় বা উড়িয়ার রচনার মত রেখার কালোয়াতীতে আত্মহারা নয়। বাংলার গণচিত্রকলার অতি বিস্ময়ব্দনক নমুনা পাওয়া যায় স্বৰ্গত গুরুসদয় দত্তের সংগ্রহে। এ সংগ্রহের চিত্রগুলির বর্ণকলাপ অসাধারণ এবং রূপবিস্তারের ছন্দও অতি চমৎকার। এ রকমের রচনা ভারতের অশ্য কোথাও এ পর্যান্ত পাওরা যায় নি। কাজেই একেত্রে বাংলাদেশ অপরাজেয়।

প্রজ্ঞাপারমিতার রচনা এবং গ্রাম্য ও গণকলার রচনার পরিধির ভিতর পড়েনা এমন আব এক শ্রেণীর বাংলা চিত্র বিশেষজ্ঞদের প্রাক্ষা আকর্ষণ করেছে। এটাই হল বাংলার চিত্রশিল্পের চতুর্ন্মধের তৃতীয় মুখ্ঞী। কালীঘাটের পটুরাগণ এক্ষেত্রে প্রচুর প্রশস্তি লাভ করেছে। এ রচনায় অপ্রাকৃতত্ব বড় কথা নয়—কারণ এগুলিতে ঠিক পুরীর রচনার মত অস্বাভাবিক কিছু নেই। বরং এগুলি বহুপরিমাণে স্বাভাবিকতা বজায় রেখেছে অকুষ্ঠিত ভাবে। এ রচনাগুলির বিশেষত হচ্ছে এদের রেখান্ধনের বলিষ্ঠতা। শুধু একটি রেখার অভ্রান্ত অস্থলিত হিলোলে একেত্রে এক একটি চিত্র অঙ্কিত হয়েছে। কোথাও রেখার কোন পতন, কম্পন বা বিচ্যুতির দামাক্য নিদর্শনও এসব রেখাচিত্রে পাওয়া যাবে না---সব যেন দৈবী প্রভাবে পূর্ব্ব সংস্কারের প্রেরণায় রচিত। বস্তুত: এ রকমের স্ষ্টিও জগতের ইতিহাসে তুর্লভ। চীন ও জাপানের রেখান্ধনের বৈচিত্র্য ও ঐশ্বর্যা জগতে অপরাজেয়। কিন্তু এ সব জায়গাতেও একটি রেখার টানে একটি স্প্তি সম্ভব করতে কেউ অগ্রসর হয়নি। বহুরেখার বহুচক্রে এসব দেশের চিত্রকলা সমৃদ্ধ। জাপানে ছত্রিশ রকমের তুলিকা সঞ্চালনের প্রথা আছে— চৈনিক শিল্পে রেথা সঞ্চারের কায়দা পুরুষামুক্রমে পিতা হ'তে পুত্রে, ওস্তাদ হতে সাকরেতে সঞ্চারিত হয়েছে। কিন্তু তবুও এসব দেশে এরূপ বিশায়জনক অঘটন ঘটন সম্ভব হয়নি। কালীঘাটের পট একটা অকুঠ বলিষ্ঠ স্ষ্টি। এ শ্রেণীর শিল্পীরা শুধু এরকমের পট রচনা করে তাদের কর্ত্তব্য শেষ করেনি। তারা প্রতিমার পেছনকার চালচিত্রও রচনা করে আসছে আর এক ছন্দে। এ শ্রেণীর রচনায় আছে শুধু রেখার নয়—নানা রঙেরও অতি চমৎকার সমাবেশ। এটা হল বাংলার চিত্রকলার চতুর্থ পর্য্যায়। কালীঘাট ও কুমারটুলীর শিল্পীদের এ শ্রেণীর রচনার আর একটা বিশেষত্ব হচ্ছে এদের ধারাবাহিকতা বা "continuity"। একটির পরে আর একটি, এমনি করে চিত্রপ্রসঙ্গে নানা ঘটনার সমবায়কে একটা রীতি ও ছন্দগত ঐক্য দান করা হয়েছে। ভারতের বিরাট চিত্র ও ভাস্কর্য্য কলাক্ষেত্রে এ রকমের ধারাবাহিকতা একটা অবিচেছত অঙ্গ। বরভূধরের তক্ষণকলা তিনমাইল ব্যাপী ফলক পরম্পরায় প্রতিফলিত। এক্ষার মন্দিরেও এই প্রবহমান ধারা বিশ্বয় উদ্রেক করে। অজস্তার চিত্রও ধারাবাহী। অজ্ঞস্তায় একটা লীলায়িতক্রমকে দৌন্দর্য্যের ভাষায় পুষ্ট করা হয়েছে। বাংলার চালচিত্রে এই ছন্দটি এখনও অক্তভাবে আত্মপ্রকাশ করছে। এ রকমের চিত্র-বিশ্যাস অতি কঠিন। এর ভিতরকার পরম্পরা রক্ষা করতে হলে যশোধরের উল্লিখিত চিত্রের ষড়ঙ্গ সম্বন্ধে সচেতন হতে হয়:—

> রূপভেদঃ প্রমাণানি ভাবলাবণ্যযোজনম্ সাদৃশুং বর্ণিকা ভঙ্গ ইতি চিত্রং ষড়ঙ্গকং।

এ সবগুলির সমাবেশ প্রতি চিত্রপ্রসঙ্গে যথাযোগ্যভাবে ফলিত করা অতি কঠিন। জগতের অফ্য কোন চিত্রকলাই ভারতীয় ধারাবাহিকতা রক্ষা করতে পারেনি। নানা কালের নানা ঘটনাকে একই স্তরে সমাহিত করার কৌশল এখনও অজ্ঞাত। মুঘল চিত্রকলাও এক্ষেত্রে বার্থ হয়েছিল। এ শ্রেণীর রচনা বিরাটত্বের পটভূমিতে এতকাল শ্রস্ত থাকলেও বাঙালী শিল্পী তাকে অপেক্ষাকৃত অত্যস্ত ক্ষুদ্রায়তনে উপস্থিত করেছে। তা'তে করে প্রমাণিত হচ্ছে নব্য মস্ত্রে দীক্ষা লাভ করলেও চুর্লভ প্রাচীন কলাকৌশলকে দক্ষ বাঙালী শিল্পীরা কিছুতেই বর্জ্জন করতে চায়নি।

এ সমস্ত রচনায় প্রমাণিত হচ্ছে যে বাংলাদেশে চিত্রকলার সনাতন ধারা এখনও নির্বাপিত হয়নি। এখনও ভারতীয় চিত্রকলার চিরন্তনতা অব্যাহত আছে। আধুনিক বাংলাদেশে মৃদ্ভান্কর্য্যের প্রচলনই এ অসম্ভব ব্যাপার সম্ভব করেছে।

## বাঙালীর মন

( বাংলার মাসিকপত্র আন্দোলন ) নারায়ণ চৌধুরী

বাংলার বিগত একশো বৎসরের সংস্কৃতির ধারা অনুধাবন করলে দেখা যায় আধুনিক অর্থাৎ ইংরিজিশিক্ষাপুট বাঙালীর সংস্কৃতির বিকাশ ও পরিপুষ্টিসাধনে বাংলাভাষার মাসিকপত্রিকাগুলি সবিশেষ সহায়তা করেছে। বাংলা মাসিকপত্রিকাগুলিকে বাংলা সংস্কৃতির একটি বিশিষ্ট শাখা বললেও অত্যুক্তি হয় না। মাসিকপত্রিকায় বিহাস্ত রচনাবলী বিশ্লেষণ করলে তার দোষ ও গুণ ছই-ই ধরা পড়ে। মাসিকপত্রিকার প্রবন্ধ নিতান্তই হ্রম্ব, পূর্ব্বাপরসম্পর্কবর্জিত ও টুকরো টুকরো। একটি মাসিকপত্রিকা হাতে নিয়ে পড়তে আরম্ভ করলে মনকে প্রতি আধঘন্টা কি এমি সময় অন্তর বিষয় থেকে বিষয়ান্তরে ক্রমাগত দৌড়ছুট করাতে হয়, ফলে পাঠকের চিন্তার প্রক্রিয়া ঘনঘন বাধাপ্রাপ্ত হয়, তার মনোযোগ বিশ্লিষ্ট হয়ে পড়ে। প্রথমে কবিতা, তারপর সাহিত্যের প্রবন্ধ, তারপর গল্প, তারপর ধরা যাক) একটি প্রত্নতন্ত্ববিষয়ক নিবন্ধ—এইভাবে পরের পর মনকে মূল্মূল্ স্বাদবদল করাতে গিয়ে ফল হয় এই যে মন অথগুভাবে কোনো জিনিষ ভাবতে পারে না, প্রতি বিষয়কে কেবলই তার থণ্ডিতভাবে বিচার করতে ইচ্ছা হয়। এই পদ্ধতির পড়াশুনায় চিন্তার অভ্যাসটি শানিত হয়ত হয়, কিন্তু গভীরত্ব কখনই লাভ করতে পারে না।

এইতো গেলো দোষের দিক। গুণের ক্ষেত্রে বাংলা মাদিকপত্রের সব চাইতে

বড়ো দান হ'লো এই যে তা ওংস্ক্র করে তীব্রতর করে, জ্ঞানের পরিধিকে বিস্তৃত্তর করতে সহায়তা করে এবং সাধারণভাবে বাংলা সংস্কৃতির পরম্পরাগত বার্তাকে পাঠকসমক্ষেতৃলে ধরে তার সংস্কৃতি সাহিত্যশিল্পপ্রীতিকে জীবস্ত ক'রে তোলে। বাঙালীর ঐতিহ্নের বিভিন্ন ধারার পরিচয় একটি আধারে যদি সংগ্রাথিত দেখতে চান তা হ'লে আপনাকে, বাংলা মাসিকপত্রের শরণ নিতেই হবে। বাংলা মাসিকপত্র বাঙালী মনের দর্পণ্য—তার ভেতর দিয়ে বাঙালী কী ভাবতে, কী অমুভব করছে, কী করতে চায় তার মোটামুটি একটা আন্দাজ পাওয়া যায়। এইভাবে যে পরিচয় আমরা লাভ করি তা হয়ত খুব গভীর নয়, কিন্তু তাতে বাঙালী মনের প্রধান প্রধান লক্ষণগুলি অস্পষ্ট থাকে না। বাংলা মাসিকপত্রের কার্যক্রিতা সেখানেই।

সবদেশেই মাসিকপত্র প্রকাশ ও প্রচারণার রেওয়াজ আছে, স্কুতরাং সেইদিক দিয়ে বাংলাদেশের মাসিকপত্রগুলিকে উল্লেখযোগ্য মনে করবার কী কারণ থাকতে পারে দ উত্তরে বলবো যে বাংলা মাসিকপত্রগুলি যেরূপ স্পষ্টভাবে সাহিত্যশিল্লসংস্কৃতির সেবায় নিয়োজিত, আর অপর কোন দেশের মাসিকপত্র সম্পর্কেই বোধ হয় সেকথা বলা চলে না। আমাদের দেশের মাসিকপত্র বলতেই তাকে সংস্কৃতির মুখপত্র বলে ধরে নিতে হয়; অম্যান্য দেশের সংস্কৃতিবিষয়ক পত্রিকা যে মাসিকই হবে তার কোন কথা নেই। আরও একটি কারণে আমাদের মাসিকপত্রিকাগুলি উল্লেখযোগ্য। আমাদের দেশের শিক্ষার ব্যাপক প্রদার হতে এখনও অনেক বাকী, লেখাপড়া জানা লোকের সংখ্যা মোট জনসংখ্যার তুলনায় সামান্য মাত্র। এই অবস্থায় পুস্তকের প্রসারপ্রতিপত্তিও দীমাবদ্ধ। যে বিষয়ই ধরা যাক না কেন; বিশেষজ্ঞদের লিখিত ভালো বইয়ের সংখ্যা নিতান্তই হাতে গোনা যায়। সমাজের উচ্চশিক্ষিত মহলে যে চিন্তার আলোড়ন চল্ছে সাধারণশিক্ষিত জনসাধারণের মনের তীরে তার ঢেউ পৌছে দিতে মুক্তিত পুস্তকের সংখ্যা যথেষ্ট নয়। মাসিকপত্রই সেক্ষেত্রে একমাত্র নির্ভরযোগ্য বাহন যার মারফৎ এই কাজটুকু কিছুপরিমাণে সম্পাদন করা যায়। বাংলা মাসিকপত্র এই কাজ বহুদিন ধরে স্ফুচারুরূপে করে এসেছে। আজ মাসিকপত্রের জনপ্রিয়তা যদি কিছু কমে থাকে তা হলে অই একই ব্যাখ্যার মধ্যে তার কারণ খুঁজে পাওয়া যাবে। জনশিকাবিস্তারের দক্ষে সঙ্গে আজ বাংলা দেশে বিভিন্ন বিষয়ে লিখিত পুস্তকের সংখ্যাও ক্রমাগত বৃদ্ধি পাচ্ছে। পুস্তকপ্রকাশ ও পুস্তকবিক্রয় একটি লাভজনক ব্যবসায়ে পরিণত হতে চলেছে। এমতাবস্থায় মাদিকপত্রের জনপ্রিয়তা ও চাহিদা কিছু কমতে পারে ভাতে আশ্চর্য হবার কিছু নেই।

বাংলার মাসিকপত্রগুলিকে শ্রেণীবিভাগ করলে দেখা যায় তার এক একটির পিছনে এক এক ধরণের রুচি ও বিশ্বাস কাজ করেছে ও করছে। অবশ্য সমস্ত ব্যক্তিগত প্রচেষ্টা সম্পর্কেই একথা বলা চলে, কিন্তু মাসিকপত্রিকাগুলির বেলার রুচি ও বিশ্বাসের তারতম্য যেন আরও বেশি স্পন্তী, আরও বেশি উচ্চারিত। বাংলার মাসিকপত্র আন্দোলনকে এইজন্যে ভিন্ন ভিন্ন গোষ্ঠীগত আন্দোলন আখ্যা দেওয়া সক্ষত; বাস্তবিকও তারা তা-ই। এক একটি মাসিকপত্রকে কেন্দ্র করে এক একটি বিশেষ দৃষ্টিভঙ্গি ও আদর্শের অমুবর্তন চলেছে। বহুমুখী বাঙালী মনের সন্ধান যেমন শিল্প সাহিত্য সঙ্গীত নৃত্যকলা প্রভৃতির মারকৎ পাওয়া যার, তেমনি মাসিকপত্রের মধ্যে দিয়েও তাকে কম পাওয়া যায় না। বিভিন্ন বুজিজীবী গোষ্ঠীমনের খবর নিতে হলে মাসিকপত্রের সাহায্য নেওয়া নানাকারণে প্রশন্ত। রুচি ও আদর্শের নিরূপণে মাসিকপত্রের নির্দেশ প্রবতারার নির্দেশের মডোই প্রায় অপ্রান্ত। মাসিকপত্র হলো ছাপানো হরফের যাত্যর—অক্রের কন্ধালের ওপর চোথের আঙুল বুলিয়ে আমরা একটা গোটা সমাজমানসকে সেখানে আবিন্ধার করতে পারি। বাঙালী মন পর্যালোচনার ভাই মাসিকপত্রের আলোচনা অপরিহার্য।

মুখ্যত আধুনিক বাঙালীর মন নিষেই আমরা এযাবৎ আলোচনা চালিয়েছি, তাই এক্ষেত্রে আধুনিক বাংলা মাদিকপত্র আন্দোলনগুলির লক্ষণ নির্ণয় করাই আমাদের এবারকার কাজ হবে। ইতিপূর্বে 'সবুজপত্র' ও 'ভারতী'র প্রাসঙ্গ আলোচনা করেছি। আলোচ্য নিবন্ধে আমরা বিশেষ করে চলতি যুগের কথাটাই বলতে চাই। সাহিত্যে এই চলতি যুগের স্থরু 'কল্লোল' 'কালিকলম'-এর যুগ থেকে; আধুনিক বাংলা সাহিত্যের ভারাই অগ্রদৃত। ইতিপূর্বে যে কটি মাসিকপত্রের মধ্যে বাঙালী মনের সুস্পষ্ট ছাপ পাওয়া গৈছে তাদের ভেতর 'সবুজপত্র', 'ভারতী', 'সাহিত্য', 'নারায়ণ' প্রভৃতি সবিশেষ উল্লেখযোগ্য। কিন্ত তাদের আমরা বর্তমান আলোচনার আওতায় আনিনি এজন্মে যে এখানে আমরা মুখ্যত সেই মনের কথাই ৰলবো যে মন যুদ্ধোত্তর (প্রথম ) যুগের তিক্ততা ও অবিখাস, প্রশা ও দ্বিধার দ্বন্দ্রে দোত্ল্যমান; পুরাতনের প্রতি কুঠাহীন অঞ্জা ও নৃতনের প্রতি সীমাহীন শ্রদ্ধার সংঘর্ষে যে মন সর্বদাই সচকিত। এই মনের সন্ধান জানতে 'কল্লোল' 'কালিকলম' থেকেই স্থুরু কর। উচিত। এই সঙ্গে আরও ক্ষেকটি কাগলকেও আমাদের নজরে আনতে হবে। প্রকৃত পক্ষে, এই কয়টি কাগজ মিলেই আধুনিক বাংলা সাহিত্যের ক্ষেত্র প্রস্তুত করেছে। 'প্রবাসী', 'ভারতবর্ষ', 'বস্থুমতী' প্রভৃতি নামজাদা মাসিকগুলিকে এই পর্যায়ের ভেতর ফেলা যায় না: ক্ষচি ও মেজাজের দিক থেকে তালের ধানিকটা পুরাতনপন্থী বলাই সঙ্গত। তবে যেহেতু আজও তাদের চাহিদা আছে, বিশেষ করে শিক্ষিত জনসাধারণের একটি বিরাট অংশের মধ্যে তারা আজও সমাদৃত, সেইছেডু ভালের সম্পর্কে আলোচনার প্রয়োজন আছে। 'মানদী ও মর্ম্মবাণী', 'বঙ্গবাণী', 'উদরন' প্রভৃতি মানিকপত্রও এই গোষ্ঠার কাগন্ধ, কিন্তু এদের কোনোটাই আজ আর বেঁচে নেই. তাই এদের আর টান্লুম না। তবে অধুনা-লুপ্ত 'বিচিত্রা'র বিষয়ে বিশেষ টল্লেখ থাকা নানাকারণে প্রয়োজন—সেইটিকে এই আলোচনার অস্তর্ভু ক্ত করা হয়েছে।

'কালিকলম্' মরে গেছে অনেকদিন, কিন্তু সেই কাগল্পের সঙ্গে জড়িত ছুটি লেখকের কালিকলম আজিও অকুণ্ণ রয়েছে; তাঁরা হ'লেন প্রেমেন্দ্র মিত্র ও শৈলজাননদ মুখোপাধ্যায়। প্রেমেন্দ্র মিত্র ও শৈলজানন্দ তাঁদের প্রাথমিক লেখার মধ্যে দিয়ে এমন কি দিতে চেয়েছিলেন যাতে তাঁদের অব্যবহিত পূর্ববর্তীদের থেকে তাঁদের রচনাকে ভিন্নতর করে দেখা সম্ভব হয়েছিলো ? শৈলজানন্দ বাংলাদাহিত্যকে কয়ল।কুঠির গল্প উপহার দিয়েছিলেন য। আগে কেউ দেয় নি, সেইটেই তাঁর প্রধান পরিচয় নয়। তাঁর পরিচয় হলো সেই বৈশিষ্ট্য ষে বৈশিষ্ট্যের বলে তিনি তাঁর সৃষ্ট চরিত্রগুলিকে নৃতন চোখে দেখেছেন ও দেখিয়েছেন। গাঁয়ের সাধারণ নারীজীবনের কাহিনী এর আগেও কেউ কেউ লিখে থাক্বেন; কিন্তু শৈলজানন্দস্ট নারীচরিত্রগুলির বিশেষক এই যে তিনি তাদের আচরণের ব্যাখ্যা করেছেন অক্সভাবে, তাদের মন ও মেঙ্গাজের মানে খুঁজেছেন অক্স কিছুতে। সেথানেই তিনি পুরনো লেখকদের থেকে দূরে স'রে এসেছেন। বন্ধ্যা নারীর বার্থভাবোধের অভিব্যক্তি তাঁর কলমে কতোভাবে ফুটে বেরিয়েছে—বন্ধ্যাত্তের নিক্ষলতায় কোনে। মেয়ে দচ্জাল কেউ বা অভিনিক্ত কামাতুর, কেউ প্রেমময়ী, কেউ কঠোরকোমলা, গাঁয়ের মেয়েদের এইরূপ কতো বিভিন্ন চিত্র শৈলজানন্দের রচনায় আমরা পাই। গ্রামের সাধারণ আটপৌরে জীবনের বাইরে তিনি কখনও উপাদান খুঁজ্জে যান নি, কিন্তু কী চরিত্রচিত্রণের সন্মতা! দেখানেই শৈলজানন্দ আর সবার থেকে আলাদা।

প্রেমেন্দ্র মিত্রের অভিনবত্ব তাঁর দৃষ্টিভঙ্গির সূচিমুখীনতায়। কি কবিতায়, কি গল্পে, কি প্রবন্ধে ভিনি আলোচ্য বিষয়ের একেবারে মর্মমূলে গিয়ে প্রবেশ করতে পারেন। অনেক সমর এমন হয় যে বিষয়ের খুঁটিনাটি তাঁর চোথ এড়িয়ে যায়, কিহা এমনও হয় যে ভিনি খুঁটিনাটি নিয়ে নিভান্তই সাধারণ লেথকের মতো নাড়াচাড়া করেন—কিন্তু খুঁটিনাটিকে ছাড়িয়ে যেখানে বিষয়ের সার, সেখানে তাঁর দৃষ্টি অভ্রান্ত। সাগরের তলদেশ ছেঁচে ডুবুরির মতো তাঁর মুক্তো তোলা, অনেক সময় ওপরকার জলে তার আলোড়ন জাগে কি না জাগে! পাঁকের গল্পই হোক আর পক্জের গল্পই হোক্, প্রেমেন্দ্র মিত্রের এই অসাধারণতা স্বত্রিই সমান প্রকট। তাতেই প্রেমেন্দ্র মিত্র প্রেমেন্দ্র মিত্র, আর কেউ নন।

'কালিকলম'-এর প্রসঙ্গে বিশেষ করে এই চু'জন লেখকের নাম করার অর্থ এই যে এঁদের মিলিত প্রচেষ্টাতেই 'কালিমলম'-এর অভিযান; পরে 'কল্লোল' কাগজের বিস্তৃতভর ক্ষেত্রে এঁরা যখন সরে এলেন, 'কালিকলম' আপনা থেকেই বন্ধ হয়ে গেলো। 'কালিকলম'-এর হাতেকলমে আধুনিকতা প্রচারের প্রয়োজনীয়তা ও দার্থকতা আর রইলোনা; 'কল্লোল'ই তার স্থান দখল করলো।

'কল্লোল' কাগজে প্রেমেন্দ্র মিত্র ও শৈলজানন্দ ছাড়া নজরুল ইস্লাম, দীনেশরঞ্জন দাশ, গোকুল নাগ, অচিন্ত্যকুমার সেনগুপ্ত, জগদীশ গুপ্ত, প্রবোধ সান্ন্যাল, ভূপতি চৌধুরী, 'যুবনাখ' (মনীশ ঘটক) প্রভূতি আধুনিকতাবিখাসী সাহিত্যিকের দল এক নৃতন নীতিবাদ ও আদর্শকে কেন্দ্র করে একত্রে এসে মিলিত হ'লেন। বুদ্ধদেব বস্তু প্রমুথ কয়েকজন শক্তিমান তরুণতর লেখক আরও কিছুদিন পর এই সাহিত্যিক চক্তে যোগ দিলেন। 'কল্লোল' কল্লোলিত হয়ে উঠলো।

'আধুনিকতা' কথাটির কোনো সময়-নিরপেক্ষ সংজ্ঞা নেই। ওটি একটি আপেক্ষিক শব্দমাত্র। যা আজ আধুনিক কাল তা পুনাতনের সামিল। কল্লোলের যুগে যা আধুনিক ছিলো, আজ নৃতনহের খোলদ খদে গিয়ে তার মহিমা জীর্। তবু 'কল্লোল'-এর আধুনিকতার নিশ্চয় এমন কিছু বিশেষ লক্ষ্ণ ছিলো যাতে তা বিশেষিত হয়ে দেখা দিয়েছিলো। আধুনিক মনোভাব সাধারণত তুইভাবে আত্মপ্রকাশ করে দেখা যায়। এক, 'র্যাশনালাইজেশন' দ্বারা প্রচলিত ব্যবস্থার অভিনব ব্যাখ্যা ও তার সমর্থন; তুই, পুরাতনের প্রতি একেবারে পিঠ দিয়ে থাকা। 'কল্লোল' শেষোক্ত পথই বছে নিয়েছিলো। বাংলা সাহিত্যের প্রচলিত সংস্কার ও বিশ্বাসকে আঘাত করাই তার কাজ হ'লো। রবীক্রপ্রভাব সর্বপ্রযুত্ত খণ্ডন দ্বারা নৃতন সাহিত্যাদর্শস্থারীর পথে সকল প্রচেন্টার গতিমুখ ফেরানে। হ'লো। সাহিত্যিক বাঙালীর মন নৃতন পরীক্ষার নেশায় মেতে উঠলো।

এই পরীক্ষার বিপদ ছিলো এবং সেই বিপদ 'কলোল'-গোন্ঠীর দাধনাকে পেছিয়েও দিল। নৃতন পথ কেটে চলার আত্যন্তিক মোহে ও উগ্রভায় অই আধুনিক সাহিত্যিকের দল বাঙালী জীবনের কতকগুলি মূলগৃতে মূলাবোধকে অস্বীকার ক'রে তার জায়গায় এমন কতকগুলি নৃতন নীতি ও বিশ্বাস প্রতিষ্ঠিত করলো, ভ্রান্ত দৃষ্টিতে বিচার করলে যাদের অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ বলে মনে হয়, কিন্তু প্রকৃত প্রস্তাবে যারা ততোদূর গুরুত্বপূর্ণ নয়। 'সেক্স-আর্জ' একটি আদি ও মৌল জৈব প্রেরণা, কিন্তু তা জীবনের একাংশ মাত্র; মানুষের সমগ্র স্বপ্ন ও সাধনা, কর্ম ও বাদনার ভিত্তি তার ভেতর খুঁজ্তে গৈলে তাকে অতিরিক্ত প্রশ্রেয় হয়। 'কল্লোল' সে ভুলই ক'রেছিলো। 'কল্লোল' গোষ্ঠীর সাহিত্যিকেরা আটপোরে মধ্যবিত্তজীবনের চিত্রণপ্রচেন্টা ছেড়ে সমাজের নিচ্তলার জীবদের স্থ ছঃখকে ভাষা দেবার চেন্টা করেছিলেন সেটাকে হয়ত যথার্থ প্রগতিমুখীনতা বল। চলে, কিন্তু সেইসঙ্গে একথাও স্মরণ রাখা দরকার যে তাঁরা সেই প্রগতিমুখীনতাকে নিজেরাই অনেকথানি ব্যাহত ক্রেছিলেন। অতিমাত্রিক যৌনতার সংস্কার তাঁদের রচনাকে পূর্ণ পরিণতির দিকে এগিয়ে

যেতে দের না। 'যুবনাশের' দৃষ্টি সমাজের একেবারে সর্বনিম স্তরে গিয়ে পৌচেছিল সত্যি;
মধ্যবিত্ত মানসিকতার মোহ কেটে গিয়ে তাঁর দৃষ্টিতে সমাজচেতনা ফুটে উঠেছিলো তাও স্বীকারকরা গেলো; কিন্তু একথা অনস্বীকার্য যে যৌন বিকৃতির ধারণাই তাঁর রচনার মূল প্রেরণা
জুগিয়েছে। সমাজের নিচুতলার জীবদের যৌনজীবন অকিঞ্চিৎকর তা বল্বো না, কিন্তু
বেঁচে থাকার প্রাণান্তকর প্রয়াসের চাপে সেই যৌন আবেগের স্ফুর্তি অবদমিত্র, অনেক ক্ষেত্রে
বিশুক্ষ। তাই সমাজের তলানিদের যৌনভাকে প্রাধান্য দিলে তাদের আশাআকাজ্কার
অমর্যাদাই করা হয়, তাদের আত্মবিকাশকে সাহায্য করা হয় না। অচিন্তাকুমারের 'বেদে'-র
গল্পও এই ক্রেটিমুক্ত নয়।

অপেক্ষাকৃত প্রবীণদের ভেতর কাজী নজরুল ইস্লাম 'কল্লোল' গোষ্ঠাতে যোগ দিয়েছিলেন তার কারণ তিনি বিদ্রোহী কবি; যে আবহাওয়ায় বিদ্রোহের পোষকতা আছে সেখানে তাঁর স্থান পূর্বনির্দিষ্ট। তারুণাের প্রতি অকৃত্রিম মমতাই তাঁকে এই তরুণদলের প্রতি আকৃষ্ট করেছিলাে। তাছাড়া আরও একটি কারণ বােধ হয় এর পেছনে ছিলাে। 'কল্লোল' গোষ্ঠার মনোভাবে বিদ্রোহের স্থাপন্ত প্রণােদন৷ ছিলাে সন্দেহ নেই, কিন্তু তাতে আনকথানি ভাবালুতার ফেনাও ছিলাে। যুক্তিবাদের চাইতে আবেগের টানটাই ছিলাে তাতে বেশি। নজরুলাাহিত্যের সহিত পরিচিত প্রত্যেকেই জানেন যে নজরুলের দৃষ্টিভঙ্গিও আনেকটা এইরূপ। প্রেষ্ঠ আধুনিক কবিদের হাায় যুক্তিনিষ্ঠ তিনি নন, স্বতঃক্রুর্ত ও তীব্র আবেদন তাঁর কাব্যকে প্রধানত ধরে আছে। স্বতরাং আদর্শের সমতার জন্মে তিনি কল্লোল গোষ্ঠার প্রতি আকর্ষণ অনুভব কর্বনে সেটা সহজে বােঝা যায়। নজরুলের অহ্যতম প্রেষ্ঠ বিদ্রোহাত্মক কবিতা 'দারিদ্রা' এই কল্লোল-এর পাতায়ই প্রথম প্রকাশিত হয়। বিদ্রোহাত্মক কবিতা ছাড়া অনেক স্থললিত গীতিকবিতাও তিনি 'কল্লোল'কে উপহার দেন।

'কলোল'-এর সমসাময়িক কালে আরও ছটি আধুনিক মাসিক আত্মপ্রকাশ করে। তাদের একটি বৃদ্ধদেব বসু সম্পাদিত 'প্রগতি'; অক্মটি 'ধৃপছায়া'। শেষোক্রটি ছিল নিছকই কাঁপা আধুনিকতার বাষ্পে ভরা; কাজেই 'ধৃপছায়া'-রূপ ফারুসটির চুপ্সে যেতে বিলম্ব হয়নি। 'প্রগতি' সম্পর্কে অবশ্য একথা বলা যায় না। তাতে সত্যিকার প্রগতিবাদের পোষকতা ও সমর্থন ছিলো। তবে 'প্রগতি'র ক্ষেত্র ছিলো সঙ্কীর্ন, আবেদন ছিলো সীমাবদ্ধ। এর একটি কারণ এই যে 'প্রগতি' নিছকই সাহিত্যের পত্রিকা ছিলো, সমাজ-জীবনের সহিত সাহিত্যের যে অঙ্গাঙ্গী যোগ এই নীতি তাতে স্বীকৃত হয়নি। আর একটি কারণ বোধ করি এই যে তাতে পাশ্চাত্যমুখীনতা বড়ো বেশি ম্পাই, বড়ো বেশি উলঙ্গ হয়ে দেখা দিয়েছিলো। 'প্রগতি' গোষ্ঠীর তরুণ সাহিত্যিকেরা ইউরোপীয় সাহিত্যের মধ্যে প্রধানত তাঁদের প্রেরণার উপাদান খুঁজতে গিয়ে বাংলা সাহিত্যের প্রতিহ্নকে প্রায় অস্বীকার

করতে বদেছিলেন। ইংরিজি দাহিত্যের প্রতি অতিরিক্ত মমতার তাঁরা উত্তরাধিকারসূত্রে প্রাপ্ত বাংলার সাহিত্যসম্পাদ তুচ্ছজ্ঞান করেছিলেন বলা চলে। 'প্রগতি'-গোষ্ঠীভুক্ত লেখকদের মধ্যে একমাত্র কবি অজিত দত্ত ছাড়া আর সবারই দৃষ্টি অল্পবিস্তর রবীন্দ্রোত্তর যুগের প্রতি কেন্দ্রীভূত ছিলো; প্রাক্রবীন্দ্র বাংলা সাহিত্য সম্পার্কে তাঁদের উৎসাহও ছিলোনা, সায়ও, ছিলোনা।

বৃদ্ধদেব বস্থা, প্রভু গুহঠাকুরতা প্রভৃতি 'প্রগতি'-র পরিচালক-লেখকেরা ইংরিজি সাহিত্যেরই মানসমস্তান। পুরাতন বাংলা ও বাঙালীর ঐতিহের প্রতি যোগ তাঁদের বংসামান্ত। অস্তত তখন ছিলো। ইউরোপীয় সমাজের মধ্যবিত্ত জীবনের আদর্শ ও উচ্চতর জীবনাযাত্রার মান তাঁদের কল্পনাকে গভীরভাবে উচ্চকিত করেছে, তার সূত্র ধরে বিশেষ করে বৃদ্ধদেববাবু বাংলায় এমন এক উগ্র ধরণের ব্যক্তিস্থাতন্ত্র্য আমদানী করতে চাইলেন যেটা বাঙালীর সহজাত সামাজিকতা ও লোকলোকিকতার মর্মনূলে গিয়ে আঘাত করলো। জনতার প্রতি তাঁর নিদারণ ঘূণা; সমাজের সাধারণ দশজনের যে সমাজজীবনে একটা ভূমিকা আছে তাঁর রচনায় সেটা অস্বীকৃত; সমষ্টিকে এড়িয়ে চলতে, এবং মনে মনে তৃচ্ছ জ্ঞান করতেই, তাঁর মানসিক আনন্দ। এই আত্যন্তিক অহ্যিকা ও উগ্র ব্যক্তিস্থাতন্ত্রোর চেতনা বৃদ্ধদেববাবুর রচনার নিঃশেষ ক্ষতিসাধন করেছে মনে হয়। অবশ্য পরবর্তী রচনাবলীতে তিনি এইভাব অনেকথানি কাটিয়ে উঠেছেন, তবে সম্পূর্ণ কাটিয়ে উঠতে পারেন নি, তার সম্প্রতি লেখা 'লেথক হবার ছঃখ' গল্লটিই তার প্রমাণ। আমাদের স্থির বিশ্বাস, অসম্ভব প্রতিভাশালী লেণক বৃদ্ধদেব বস্তু এই একটি মাত্র ক্রটির জন্মে আজন্ত সঙ্গইন হয়ে রইলেন; গণমানসের সঙ্গে যদি আজিক সহামুভূতির স্ত্রে তিনি সংযোগ প্রতিষ্ঠিত করতে পারতেন ভা হ'লে তাঁর লেখার জার মার ছিলো না।

বুদ্ধদেব বসুর ভাষার ঔজ্জ্বল্য, বক্তব্যের স্পষ্টতা ও ধার, রচনার গভিবেগ সবই বাংলা সাহিত্যকে নিঃশেষে সমৃদ্ধ করেছে। ইংরিজি সাহিত্যের আদর্শ বারা তাঁর দৃষ্টিভঙ্গি আচহুর এই অভিযোগ করা সত্ত্বে বলা যায়, তিনি ইংরিজি ভাষার ইডিয়ম, বলবার ভঙ্গি, চিন্তাপ্রণালী আমদানী করে বাংলাভাষাকে জড়তামুক্ত করতে অনেকখানি সাহায্য করেছেন ও করছেন। এতে বাংলা ভাষার প্রচলিত সংস্কার ক্ষুপ্ত হয় ২লে যাঁরা হা হা করে ছুটে আসেন (দৃষ্টান্তস্করূপ, সজনীকান্ত দাস সম্প্রতি একটি প্রবন্ধে এই ধরণের ভাষা সম্পর্কে বক্রোক্তি করেছেন), তাঁরা ভাষা-জগতের মাদ্রাজী ব্রাক্ষণ, একটু ছোঁয়াছুঁরিতেই তাঁদের জাত যায়। ভাষার অস্পৃষ্ঠতা দৃরীকরণে বুদ্ধদেববাবৃর প্রশংসনীয় প্রচেক্টা মৃক্তক্ষ্ঠে স্বীকার করতে হয়।

বুদ্ধদেব বস্থার রচনার সর্বাঙ্গীন আলোচনার স্থান এটা নয়। পরে ভিন্নভর উপ্লক্ষে তাঁর সাহিত্যপ্রতিভার বিস্তৃততর আলোচনা করার ইচ্ছা রাখি।

'প্রগতি' ও 'ধৃপছায়া'র পর "পূর্ব্বাশা"র আবির্ভাব। 'পূর্ব্বাশা' প্রথমে বিশুদ্ধ সাহিত্যের পত্রিকারণেই সাধারণ্যে আত্মপ্রকাশ করেছিলো। প্রথম দিকে এর আদর্শের ভেতর স্পাইতা ছিলো না; পত্রসাহিত্যের মধ্যে দিয়ে সাহিত্যসেবার ছ্র্নিবার ও অক্সপ্রিম তাগিদ ছাড়া আর কোনো স্পষ্টগ্রাহ্ম আদর্শের প্রেরণা এর প্রাথমিক চলার বেগকে নিয়ন্ত্রিত করেছে তার প্রমাণ পাওয়া যায় না। কিন্তু যতোই দিন যেতে লাগলো, 'পূর্ব্বাশা'র আদর্শ ও নীত্রি একটা স্থাস্পষ্ট আকার নিয়ে পাঠকসাধারণের চেতনার উপর নিজেক প্রদারিত করে ধরলে। "পূর্ব্বাশা"র পরিচালকর্ক্ত দেখতে পেলেন সমাজচেতনা বাদ দিয়ে সাহিত্যসেবার প্রচেষ্টা অনেকক্ষেত্রেই আত্মপ্রতারণামাত্র। বিশুদ্ধ সাহিত্যের নামে আমাদের দেশে ক্রমাগত যেটা প্রপ্রায় পেয়ে চলেছে দেটা বাস্তবণাধ্বর্জিত একপ্রকার সস্তা ভাবালুতা, যুক্তিনির্ভর নয় বলেই তা বর্জনীয়। "পূর্ব্বাশা" এই ভাবালুতার পরিবর্তে যুক্তিবাদের সাধনায় একাস্কভাবে আত্মনিয়োগ করলেন। 'পূর্ব্বাশা'র ভেতর দিয়ে বাঙালীর মানসিকতায় দেই যুক্তিবাদ প্রবর্তনের সাধনাই এখন পর্যন্ত চলেছে। এই অভিযান কতোদুরসকল হয়েছে বা হবে সে বিচার এখনই করা হয়ত ঠিক হবে না, কিন্তু এইটে নিশ্চয় যে সমাজচেতনা ও যুক্তিনিষ্ঠার ক্ষেত্রে সম্ভান উচ্চমের দৃষ্টান্ত মাসিক সাহিত্যের ক্ষেত্র প্র্বেশা"ই প্রথম স্থাপন করলো।

"পূর্বাশা"র অভ্যুদয়ের সমসাময়িক কালে আরও অনেক আধুনিক মাসিক কাগজ বেরিয়েছিলো। কিন্তু যেমনি লোকচক্ষুর অজ্ঞাতে তার। আত্মপ্রকাশ করেছিলো তেমনি ভাবেই তারা মুছে গেলো। ব্যাঙের ছাতার মতোই তাদের আবির্ভাব ও বিলুপ্তি। যেখানে নাহিত্যপ্রীতিটুকু মেকি, উৎকট আধুনিকতাপ্রীতি মাত্র সম্বল, দেখানে মাসিকপত্রগুলির ভাগ্যে এর বেশি কিছু আশা করা বায়না।

জনপ্রিয় বড়ো আকারের মাসিকগুলি ( যথা, 'প্রবাসী', 'ভারতবর্ধ', 'বস্থুমতী' প্রভৃতি ) অনেকদিন থেকে চলে আস্ছে এবং এখনও চল্ছে তার কারণ এদের প্রত্যেকটিতে বিভিন্ন পাঠকপাঠিকার রুচি ও পছন্দের খোরাক একই আধারে পাশাপাশি বিধৃত রয়েছে। এদের কোনটিরই স্থুম্পষ্ট ঘোষিত নীতি নেই, তবে বাংলা দেশের প্রচলিত রুচি ও নীতিবোধের সহিত সমতা রেখে এরা পঠিতব্য বিষয় সমাবেশ করে থাকে বলে সকল শ্রেণীর লোকের মধ্যেই এদের চাহিদা। আদর্শের সজ্ঞান অনুসরণের অভাবজনিত ক্রটি এরা আয়োজনের প্রাচুর্ব দিয়ে চেকে দিয়েছে। উপরোক্ত প্রত্যেকটি কাগজেরই সংগঠন বেশ বড়ো; বিশেষ করে 'ভারতবর্ধ' ও 'বসুমতী'র প্রকাশকেরা প্রকাশু ব্যবসায়ী। ফলে বিভিন্ন রক্ষের ক্লচি

পরিতৃপ্তির ব্যবস্থা এঁরা অনায়াদে করতে পারেন। 'ভারতবর্ষ' ও 'বস্থমতী'তে কী নেই ? সাড়ে বিত্রিশ ভাজার এমন তুর্লভ সমাবেশ মাসিক সাহিত্যজগতে আর কোথাও পাবেন না। পুরাতন পর্যায়ের 'বস্থমতী' সম্পর্কেও কথা তো খাটেই, নব পর্যায়ের 'বস্থমতী' সম্পর্কেও খাটে। হাতবদল হওয়ার পর নব পর্যায়ের 'বস্থমতী'-র ওপর আধুনিকভার একটা কড়া রঙ চড়ানো হয়েছে, কিস্ত লেখকের শ্রেণীবিত্যাস বা রচনাসন্নিবেশ বিষয়ে জাগাখিচুড়িই চল্ছে। বরং লেখকনির্ণয়ের ক্বত্রে পুরাতন 'বস্থমতী'র কমবেশি একটি বিশেষ লেখকগোষ্ঠার ওপর ঝোঁক ছিল; নব পর্যায়ের 'বস্থমতী'তে 'উপীনদা'র উৎকট সাম্প্রদায়িকতা আর ভারশক্ষর বন্দ্যোপাধ্যায়ের সাম্প্রদায়িক ঐক্যের বাণী পাশাপাশি শোভা পাছেছ। প্রেমেন্দ্র মিত্র আর শ্রীজীব স্থায়তীর্থের এখানে গলাগলি সম্পর্ক। মাসিক 'ভারতবর্ষ'ও ভথৈবচ, তবে তার ভড়ং কম এইটুকুই যা বাঁচোয়া।

কিন্তু 'প্রবাসী' এদের থেকে স্বতন্ত্র। লোকান্তরিত রামান চট্টোপাধ্যায়-প্রতিষ্ঠিত ও সম্পাদিত এই প্রদিদ্ধ মাদিকটিতে যদিও নিষ্ঠার সহিত পুরাতন পদ্ধতির সংবাদপত্রসেবার আদর্শকেই অনুসরণ করা হয়েছে, তবু রচনা নির্বচানে এই কাগজটির বিশেষ অভিনিবেশের পরিচয় পাওয়া যায়। লেখকনিব চিনেও কাগজটি বড়ো খুঁতখুঁতে। আধুনিক মানদণ্ডের বিচারে 'প্রবাসী'র যা-ই ক্রটিবিচ্যুতি থাকুক না কেন, এ কথা নিঃদন্দেহ যে বাংলা দেশের সংস্কৃতির বাহক হিদাবে 'প্রবাসী'র দানের তুলনা হয় না। একসময়ে 'প্রবাসী'কে কেন্দ্র ক'রেই শিক্ষিত বাঙালীর সংস্কৃতিগত আন্দোলন মুখ্যত গ'ড়ে উঠেছিলো। রবীক্রনাথ, তাঁর প্রেষ্ঠ রচনাবলী 'প্রবাসী'কে প্রকাশ করতে দিয়ে শিক্ষিত মহলে কাগজটির আকর্ষণ বহুগুণ বাড়ান। পুনক্ষজীবিত ভারতীয় চিত্রকলারীতির শ্রেষ্ঠ চিত্রসকল 'প্রবাসী'র পাতায়ই প্রথম ছাপা হয়। অবনীক্রনাথ, নন্দলাল, ও অতাফ্য বরণীয় শিল্লাচার্যরা 'প্রবাসী'র নিয়মিত পৃষ্ঠপোষকতা করেছেন। ফলে 'প্রবাসী'কে ঘিরে বাঙালী পাঠকপাঠি হার রুচি ক্রেমশই মার্ক্তি, স্ক্রম ও শানিত হয়ে উঠেছিলো। শিল্পসংস্কৃতিপ্রিয় বাঙালী মন 'প্রবাসী'র কাছে বহুদিন ঋণী থাক্বে।

এপ্রদক্ষে অধুনালুপ্ত 'বিচিত্রা'র নাম উল্লেখযোগ্য। 'বিচিত্রা'ও চমৎকার একটি সংস্কৃতির পরিমণ্ডল গড়ে তুলেছিলো—কিন্তু ব্যবসায়িক অকৃতকার্যতার দরুণ তাকে বেশিদিন বাঁচিয়ে রাখতে পারে নি, সেইটেই যা হুংথের। রবীক্রনাথের রচনা ও শুভেচ্ছার অকৃপণ দান 'বিচিত্রা'কে ঠিক 'প্রবাদী'র মতোই স্নেহচ্ছায়া দিয়ে ঘিরে রেখেছিলো, কিন্তু তবু 'বিচিত্রা'টেকে নি। ব্যবসায়গত অব্যবস্থার জন্মে শেষের দিকের 'বিচিত্রা' তার প্রাথমিক আদর্শ থেকে ভ্রন্ত হ'রে প'ড়েছিলো। 'বিচিত্রা' টিকে থাক্লে বাঙালীর সাহিত্যিক সংস্কারকে আরও অনেকখানি তীক্ষ করতে পারতো সন্দেহ নেই।

পরিশেষে আর তু'খানি মাসিক কাগজের নাম করে আজকের মতো বিদায় গ্রহণ করবো। তার একটি 'পরিচয়', অহাটি 'শনিবারের চিঠি'। 'পরিচয়' সুধীন্দ্র দত্তের সম্পাদকতা কালে ত্রৈমাসিক ছিলো, বর্তমানে মাসিক কাগজে পরিণত হয়েছে। লক্ষণ দিয়ে বিচার করলে যদিও 'মাসিক পরিচয়' অগ্রাসর চিন্তাধারার বাহক, কিন্তু তুঃথের বিষয় কোন একটি রাজনৈতিক প্রতিষ্ঠানের দলগত প্রচারের প্রয়োজনে তাকে বাবহার করা হচ্ছে। কাগজটির প্রগতিবাদী মনোভাব তাই পক্ষপাতহীন নয়; অনেক বিষয়েই কাগজটির স্বর 'প্রোপ্যাগ্যাণ্ডিই'।

'শনিবারের চিঠি' আবার আরেক ধরণের দলীয় কাগজ। প্রতিক্রিয়াশীলদের সেটা আশ্রমনীড়। সাহিত্যে প্রগতিমুখীনতার নির্বিচার নিন্দা ও পুরাতনপস্থার তুল্য প্রশংসা এই কাগজটিকে আধুনিক সাহিত্য জগতে অপাংক্রেয় করে রেখেছে। 'কল্লোল' যুগের অতিরিক্ত যৌনতাগন্ধী রচনার অসংযমকে সংযত করতে 'শনিবারের চিঠি'র রাঢ় তিরস্কার খানিকটা কাজ করেছে সন্দেহ নেই এবং সেজতো তাকে প্রশংসাও করতে হয়, কিস্তু অন্ত সব বিষয়ে কাগজটির নীতি নিঃসন্দেহে প্রগতিবিরোধী। 'শনিবারের চিঠি' তার আঠারো বৎসরের জীবনে অনেকবার অনেক রকমের আদর্শগত ডিগবাজি খেয়েছে; তার সাম্প্রতিক গান্ধীবাদপ্রীতি সেই ধরণেরই একটা ডিগবাজি কিনা কে বলবে!

## মধুছন্দার ক্রেক্দিন অমিয়ভূষণ মজুমদার

আফিস থেকে এল সে, খুট্ খুট্ ক'রে অবিরত শকায়মান হালকা বুট তাকে বহন ক'রে আনছে,—ভীতা হরিণীর পা ঠুকবার মতো শব্দ। কিন্তু হরিণীর সাথে তুলন ঐ পর্যান্তই শেষ; তার চোথ হরিণীর মতো নয়, নয় সে উৎকর্ণা সঙ্গীতের জক্ম, ব্যাধের আশকায় স্পন্দিত হয় না তার নাসাপ্র। কারণ সে স্ত্রী, মামুষের জাতীয় হ'লেও মামুষের মধ্যে বিশিষ্ট কিছু সে, যেন বেশী মামুষ ( ঠিক অতিমামুষ নয় ); মামুষকে সে স্প্রতি করে, লালিত করে, তারপরে তার সোহাগের আদরে বস্তু হ'য়ে ওঠে। মা, মেয়ে, স্ত্রী হ'য়ে যাদের সে বশীভূত না করতে পারবে সেই অতিদুরের পুরুষও তার প্রভাবমুক্ত নয়, অন্তত কয়েকটা মুহুর্ত্ত কারো না কারো

দৃষ্টি একাথ্য হ'রে আসে উদ্বাহ হ'রে তার দিকে। বেলগাড়ীর জানালায় তার ক্লান্ত মুখখানা দেখবার জন্ম, চলতি ট্রামের নিক্টতম ব্যবধানটুকু উপভোগ করবার জন্ম দীনতা স্বীকার করে তার কাছে।

মধুছন্দা এই দব ভাবতে ভাবতে আজও আসছিল। মধুছন্দা তার নাম নয়, ( এরকম্ অন্তুত নাম ভার মতো বৃদ্ধিমতী মেয়ের হ'তে পারে না ) একবার একটা নাটকে প্র নামের নায়িকার অনবছ্ অভিনয় দে করেছিল, তারপর থেকে ঐ নামে ডাকত তাকে কলেজের সঙ্গীরা। চাকরি নেবার সময় হঠাৎ কতকটা বেপরোয়া হ'য়ে নিজের নাম ঢাকবার জন্ম বলে কেলেছিল প্র নাম। এখন বেশ ভালো লাগে তার অভ্যাস হ'য়ে গেছে ব'লে। এমন কি পর পর তিনটে cosonent লাগিয়ে ছ' তৈরী করে সাহেবকে সে থ' লাগিয়েছে। File গুলিতে সই দেবার সময়ে সে সি' (c) এর পরে এইচ্ (h) ছটিতে একটু ক'রে পাঁচি কসে দেয়। ছোট সাহেব আজও উচ্চারণ করতে পারে না; বড় সাহেব সিভিলিয়ানি তাগিদে বাংলাবিদ্ হ'য়েছিল, সে নামটার ছর্লভতা বৃথতে পারে, তার লেথায় যদিচছ ব্লু পেন্সিল চালায় না। ইংরেজি বাহুল্যও রপ্ত হ'য়ে গেছে। ছোট সাহেব একদিন তাকে জিজ্ঞাসা করেছিল, উচ্চারণ কোথায় শেখা, কোন ইংরেজ গভার্নেস ছিল কিনা তার শৈশবে। ( হায়রে পরিহাস ! ইক্লেল মাষ্টারের মেয়ে মধুছন্দা।)

- কি মনে হয় তোমার ।
- —ছিল হয়তো, কিন্তু ভালো শেখায় নি। বলে সাহেব।

সাহেবের মতটা ভালো কিন্তা মন্দ ব্বাতে মধুছন্দার দেরী লেগেছিল। সহসা সে ভেবে উঠতে পারে নি গভার্ণেস রাখবার মতো আর্থিক স্বচ্ছলতা তাদের ছিল এই স্বীকৃতি, কিন্তা কল্পিতা গভার্ণেস ভালো শেখায়নি এই অপবাদ কোনটি তাকে মানায়, তাকে আর একটু বিশিষ্ট করে দলের মধ্যে। সধৃছন্দা সাহেবকে প্রায় বিদ্ধ ক'রলে দৃষ্টি দিয়ে, তারপরে বললে —এমনি হয় এদেশে।

যারা শুনছিল ফাইলে দৃষ্টি আনত রাখবার ছলে তারা কি বুঝল কি জানে। সাহেব বললে,—হয়ই তো, এক বিদেশী কখনও আর একের ভাষা দখল করতে পারে না। সেই থেকে মধুছন্দা গভার্নের কর্ত্তক শিক্ষিতা স্বল্প কয়েকজন অভিজাতের একজন হ'ল। মধুছন্দা ঘটনাটাকে চাপা দিলনা, দিতে পারত সে; অনায়াসে বলতে পারত—সাহেবকে কেমন বোকা বানিয়ে দিলাম বল দেখি। ব'য়ে গেছে মেম সাহেবি উচ্চারণ শিখতে।

কিছুই বললে নাসে। এমনকি চাঁদ এসে যথন তার উজ্জ্বল অয়েষী দৃষ্টি তার মুখে কেলে প্রশ্ন করলে — বলো কী মাধবীদিদি গভার্ণেস ছিল তোমার ? তথনও মিথ্যার পা-শিরশির করা উচু চুড়া থেকে নামবার সুযোগ নিলে না সে। ফাঁকি ধরে ফেলবার কারো আঞ্রহ তাকে এতটুকু আঘাত করত না, চাঁদের লঘু প্রচুর পরিহাসের কোলে লাফিয়ে পরলে। চাঁদের পরিহাস উদ্বাহ হ'য়ে তাকে ইসারা করলেও সে শুনলে না, ভুলে গেল গত বিশ্বছরের মধ্যে গভার্পের রাখবার রেয়াজই শুধু উঠে গেছে নয়, অভিজাতে অত্য সব লক্ষণের মতো মেয়েদের শিক্ষার পদ্ধতিও আমূল বদলে গেছে। মেয়েদের খ্রিল দেয়া জ্যাকেটের মতো, হাতপাধার মতো গভার্পেও গত হয়েছে।

চাঁদ তথাপি বললে,—বলো কী মাধবীদিদি গান্ধিজীর যুগে, গান্ধির দেশে বিলেতি মেমের কাছে পড়তে তুমি আপত্তি করোনি।

কি সেদিন হ'য়েছিল মধুছন্দার; চাঁদ হাত ধরে তাকে নামিয়ে আনতে চায় ধাপে ধাপে তবু সে নামবে না, যেন ঐ মিথ্যাটুকুর চূড়ায় সে অচল হ'য়ে থাক্তে পারবে, অবিরত সভর্ক হ'রে থাকতে তার অস্তবিধা হবে না।

যারা কাজ করছিল না কথা শুনছিল তাদের কাজ করতে বলে মধুছন্দা ফাইল টেনে নিল। পাঞ্জাবী লেফটেনান্ট তুইজন পর্য্যস্ত টেবিলে স্তব্ধ হ'য়ে বদে কলম তুলে নিল। এইটুকু মধুছন্দার তৃপ্তি; জাদরেলী পুরুষগুলিকে কাজ করাতে ছটি কথাই মাত্র প্রয়োজন।

জ্বর মানুষকে অনেক সময় অকারণে অনুতপ্ত করে। মধুছন্দা জ্বরের ঘোরে একদিন চাঁদকে বলেছিল,—নিজের আমি একি করলাম চাঁদ ? নিজের পারিবারিক গণ্ডী থেকে বাইরে ছুটে এদেও থামি নি, নিজের পরিবারিক চালচলনগুলিকেও অস্বীকার করবার জন্ম কোমের বেঁধে লেগেছি। আমার বুড়ো বাপমা আমার শিক্ষাদীক্ষার জন্ম যে ত্যাগ স্বীকার করবার করেছিলেন না থাকুক তাতে রংদার কিছু কিন্তু তবু তাকে অস্বীকারের দৈউলেখানায় এনে ফেলেছি। কেন বলতো ? আমাকে কি সব বিষয়েই অসাধারণ হ'তে হবে, সব দিকেই চমকপ্রদ হ'তে হবে?

তখন চাঁদ কিছু বলে নি। আকাশের চাঁদের মেঘলা জোছনা মধুছন্দার রোগশব্যায় এসে পড়েছিল; আবেশের মতো দৃশ্য হ'চ্ছিল মধুছন্দার মুখের একটা পাশ, একটা হাত, বুকের পরে টেনে দেয় ক্লান্ত খয়েরি শাড়ীটা। চাঁদ হুঁ মাত্র উচ্চারণ করেছিল ধোঁয়া ছাড়বার অবকাশে। নির্জন বাদলা রাত্রির দ্বিতীয় প্রহরেও চাঁদ নাগালের বাইরে বাঁকা ক'রে হাদতে পারে তৃতীয়ার চাঁদের মতো।

তারপরের একদিন চাঁদকে লাঞ্চের সময় চীনে রেস্তোরায় স্থসায় অথাত্তের লোভ দেখিয়ে টেনে নিয়ে মধুছন্দা ক্রটি সংশোধন ক'রে নিয়েছিল:

"মাঝে মাঝে মনে হয়, চাঁদে, সাধারণ হ'তে পারলে, তোমাদের মতো হ'তে পারলে বেঁচে বেতাম। অসাধারণ হবার ঝামেলা অনেক, অনেক দিকে চোথ রেখে চলতে হয়। রীতিনীতি আদেব কায়দায় বাঁধা আভিজাত্য হু:সহ হ'য়ে ওঠে। গালের রং খলে গেল কখন, কোধায় লাগল বেনারলীতে আলগা ভাঁজের দাগ, কাকে হ'ল না প্রত্যভিবাদন করা, প্রতিদান দেয়া হ'ল না কার সৌজন্মের। প্রাণ হাঁফিয়ে ওঠে, বিশ্রাম বিরাম মন চায়। সাধারণ করে দিতে পারনা আমায়। সেদিন জ্বরের ঘোরে—( মধুর করে হাসলে, নিজের মুর্বলতাকে নিজেই করুণা ক'রে প্রশ্রের দিলে) এই কথাই তোমাকে বলতে চেয়েছিলাম।"

চাঁদ রা করেনা। মুরগীর সরু হাড় ছাতু ছাতু ক'রে চুষতে থাকে।

পদশব্দ পেয়ে দরজা খুলে দিলে আর্দালি। মিছে কথা নয়, আর্দালিও পেয়েছে মধ্ছন্দা। বাড়ী, গাড়ী, ঝি, বোয়, আর্দালি এ সবই আছে তার। কিছু আফিস থেকে পেয়েছে, কিছু বড়সাহেব দিয়েছে, কিছু সে নিজে যোগার করেছে। ভ্যান্সিটার্ট রোডে তার বাসা। রাস্তার নামের জক্তই বাসা নেয়া এই আফিসসঙ্কল পল্লীতে। ক্ল্যাট মাত্র নয়, পুরো একটা বাসা, নেমপ্লেট ঝিকিয়ে ওঠা গেটের লতাবিতান সমেত। আর্দালি পোষাক পরে দরজা খোলে, কারণে অকারণে প্রতিবেশীদের, দূর প্রতিবেশীদের রক্ষণশীল কর্তাদের মেমসাহেবের সেলাম দিয়ে আসে। বোয় রেস্তোরা থেকে খাবার নিয়ে আসে ছবেলা, ছবেলা আহার হর আফিসে। ঝি প্রায়্ম অকাজে কুড়ে হ'য়ে গেল। রায়ার পাট নেই, যা ছইখানা বাসন সেগুলি মুছে রাখে বোয় ; পোষাক ধোবাবাড়ী থেকে ওঠে ওয়াড়োবে, আর্দালিই রাখে গুছিয়ে, কি ক'রে বুঝবে বুশ্নাটের কোন বোতাম কখন সে পড়ে। কচিৎ কদাচিৎ প্রয়োজন হয় ঝিয়, —যেদিন পোঁয়াজের স্থাদে বিযাক্ত বোধ হয় মধুছন্দার, হঠাৎ সেদিন স্নান সেরে পিঠমর কালো চুল এলিয়ে দিয়ে লাল শাড়ীর ভাঁজে ঢিলে ঢালা হয়ে নোতুন এলামেলের হাঁড়িতে মুগের ডাল সিদ্ধ করতে বসে মধুছন্দা। কয়লা, ঘুঁটে, এনামেলের হাঁড়ি, ডাল, লক্ষা তেলের জন্ম বার ছুটতে হয় ঝিকে।

আদি।লি স্থালুট ক'রে সরে দাঁড়াল একপাশে। অদ্ত একটা কৌশলে কাঁধের উপরের তিনটে সোনালি তারা ঝিকিয়ে দিল মধুছন্দা আদি৷লির চোথ জুড়ে। এই তার প্রাভাহিত পুরস্কার।

মধৃছন্দার মনে হ'ল আজকের বিকালটিতে তার অবসর। চাঁদ পর্যান্ত আসবে না। অর্থাৎ চাঁদকেও সে আজ আসতে হুকুম করে নি। মেজরও আসবেনা তাকে সঙ্গে নিয়ে বেড়াতে বেরোবার জন্ম। পূর্ণ অবকাশ আজ। আয়নার সম্মুখে দাঁড়াল সে, কানের পাশের রুক্ষম চুলগুলি দেখে সহসা তার কেমন মায়া হ'ল। ক্যাপের খাকি রেশমের স্থুতো বাঁপাশের চুলে লেগে আছে অবচ সহসা চুলের থেকে আলাদা হ'য়ে চোখে পড়ে নি এ ঘটনাটি চিন্তাগ্রন্থ ক'রে তুলল তাকে। সঙ্গে বহুদিন যেগুলি তার নজরে পড়েনি সেগুলি তাকে আচহুর করল, বিব্রুত ক'রে তুলল। আঁধারের জ্যোতের মতো চুল তার। কায়া আসে বেন। সাথে সাথে নজরে পড়ল লাবণ্য পুড়ে-যাওয়া মুখের তপঃক্লিন্তা। মরি মরি! একি ভাপসীর মুর্ভি হ'ল তার। ভার অন্তর কী তপস্থা করেছে উমার মতো ণু মুহুর্ভপরে রোমান্টিক

ভাবালুতা বর্জন করলে দে। ঝিকে ডাকলে চেঁচিয়ে, আর্দ্ধালিকে পাঠাল ক্যান্টিনে ফেস্ক্রিম আনতে। ঝি এল চুলের ব্যবস্থা করতে। তপস্থাই সে করে যদি, করবে বাঁচার।

বাঁচবে এই প্রতিজ্ঞা তার। আরও বেশী করে বাঁচতে চায় সে। জীবনের প্রথম দশটা বছর হয়তো সে বেঁচেছিল, কিন্তু ভালো জামা, ভালো একজোড়া জুতো এই যথন ছিল তার অপূরণের তুর্লভ সাধ সে বয়সে কতটুকুই বাঁচতে শেথে মান্ত্রেষ়। তখন হয়তো চাঁদ ধরবার জন্ম আব্দার করেছে মায়ের গলা ধরে, হয়তো তৃপ্তও হয়েছে রাঙতার তৈরী চাঁদ হাতে পেয়ে। তা হ'লেও মান্ত্র্য অতীত স্থথের উদগার তুলে বাঁচে না। বাল্যের বাঁচার সাধ জিহ্বায় জড়িয়ে থাকে না, মধুছন্দারও থাকেনি। খুকুরাণী এককালে শোভনা রায় হ'য়ে স্কুলে পড়তে গিয়েছিল। নিজের হ'য়ে বাঁচতে শেথার সেই প্রথম দিনে, কিন্তু জীবন তথনই সরে বেতে সুক্র করেছে, বাল্চর জাগছে ইতিমধ্যে। কলেজে মৃত্যুর সমারোহে দৃষ্টি নিরুদ্ধ হ'য়ে গিয়েছিল। তার মধ্যে অসহ যন্ত্রণায় বিরুত কঠে সে একবার অন্থেণ করেছিল,—আলো কোথায়, আলো কোথায় পাব ? তার ফলে ঢাকা কলেজ ছাড়তে হল, কোলকাতায় পালিয়ে এল সে। যে মরেছে তার বাঁচবার চেট্ছা করা কেলেজারি এই অভিক্রতা হল তার।

মেয়ে হ'য়ে জন্মছে বাংলাদেশে; সমাজে তার সব চাইতে সম্মানের পরিচয় হবে অমুকের অমুক বলে, এই শুধু যথেই অপমান নয়, ঐ অমুকটিকে যোগার করতে হয় উল্পোগ করে, লেখালিখি, হাঁটাহাঁটি, দাবার গুঁটি চেলে চেলে। কিন্তু এ সব ব্যথা এ সব বিড়ম্বনা অন্তঃপুরের সাধারণ মেয়েদের। শোভনা রায় হিসাবেই মধুছ্ন্দা অন্ত সাধারণ ছিল। স্ত্রী স্বাধীনতার কথা ভাবতে বা বলতে তার লজ্জা হ'ত। অন্তকে মোহাচ্ছয় রাখবে এই প্রকৃতি যার সে কি করে মাত্র স্বাধীন হবার জন্ম এত কোলাহল করে। জীসভেবর কেউ কিছু বলতে এলে শোভনা এই জবাব দিত তাদেরকে। তারা ব্বতে না পেরে তাকে রিএক্শ্রনারি বলেছে। শোভনা ছঃথে ব্যথায় কেঁদেছে, দেয়ালে মাথা ঠুকেছে, তার কালাকে কেউ আমল দেয়নি, দেবার সাহস ছিলনা বলেই শুধু নয়, তার ভাষা ব্বতে পারে নি কেউ। মুক ব্যথায় সহামুভ্তি জাগান কঠিন নয়, ব্যথা যথন গভীরতায় প্রচলিত ভাষার নবতর জোতনা দিতে থাকে তথন লোকে বলে বাড়াবাড়ি, রবীন্দ্রনাথও বলেছেন।

আদিম যুগের কথা মনে হত শোভনার, যথন একজন মাত্র নর একাধিক পুরুষ একটি নারীকে কেন্দ্র করে জীবন গড়ে তুলত। আজও কেন করবে না ? নারীর প্রাণ-শক্তি কি কুপণ হয়ে পড়েছে আজ, বহুকে সে কি প্রাণ দিতে পারে না আর ? সেই বলে বহুভর্জকা হবার অভিলাষী নর মধুছন্দা বরং বিপরীত। পৃথিবীর প্রেম চলে পুরুষের পারে এ কথাটা সে ভাবে আর অবাক হয়ে যায়। স্বাভাবিক হয় তথনই ভালোবাসা বধন প্রেমের পাত্রটি আবার ওঠাবে নারীর হাতে। ধরা দেয়া না দেয়া হবে তার ইচ্ছাধীন। সেই ক্ষচিৎ কিরণে উদ্ভাষিত হবে যে পুরুষ সে তো তুর্লভ সৌভাগ্যবান। সংখ্যা কি করে একাধিক হবে।

বি চুল বাঁধা শেষ করে ঘাড়ে চুলের গোড়ায় পাউডারের সাথে অ্যাশ মিশিরে বুলিয়ে দিচ্ছে। ক্যানটিন থেকে ফেশক্রিম এসেছে গলদঘর্ম আর্দ্দালির হাতে। প্রসাধন শেষ হল যথন তথন নোতুন রঙ করা বোডোয়ার হান্ধা স্থগদ্ধে ম' ম' করছে।

আরও আধঘন্টা পরে পোষাক পালটানো ব্যাপারটা সমাধান হ'ল। গল্পকার হয়েও পুনরুক্তি দোষের ভয়ে নারীর রূপবর্ণনা করিনি বহুদিন। আজ করতে হল। এমনি সুগঠিত বক্ষ, এমনি অবয়ব বৃশ্সাটের খাকিতে আড়াল হয়ে ছিল কে জানত ? দিনে দশমাইল মার্চ করে রক্তের রঙ্লাল হয়েছে। রূপোলি আদির পারজামা ও পাঞ্জাবির অন্তর থেকে স্বাস্থ্য তুর্নিবার রূপে পরিণত হয়েছে। নিজের ছবিতে আয়নার দৃষ্টি পড়তে লজ্জার রাঙা হয়ে উঠল যোদ্ধানারী। ঠিক এমন অসতর্ক মুহূর্ত্তে চাঁদ আসতে পারে একথা ভাবা বায় না, কিন্তু তাই এল সে। নিমন্ত্রিত না হ'য়ে রুঢ় কথা শুনবার ভয় না ক'রে বেডোয়ারে প্রবেশ করলে।

#### — हाँ ए एवं, जनभरत्र ?

চাঁদের পক্ষে বলা উচিৎ ছিল, গগন প্রাস্থে আমার উদয় একই নিয়মে চলে, যারা প্রতীক্ষায় থাকে তারা ভাবে আমার পথ অতি দীর্ঘ; যার পোড়া চোখে দয় না আমার উৎসব সে কাঁদে আর বলে—কেন এলে।

চাঁদ একেবারে অনিমেষ দৃষ্টিতে চেয়ে রইল।

মধুছন্দা নোতৃন জীবন ুসুন্ধে এখনও পরীক্ষা করছে। সামনে আদর্শ নেই যে অফুসরণ করা চলে, কাজেই সহচরদের 'পরে তার চলবার রীতি কি রকম প্রতিঘাত করে এ বিষয়ে চিন্তা করতে হয় তাকে। চাঁদের দৃষ্টির অর্থ সে খুঁজতে ষেয়ে অবাক হয়ে গেল। বে কথাটি তার মনে হল তা এই,—অরগ্যের অধীশ্বরী বাঘিনী সাথীর অয়েষণে চলেছে কান্তার প্রান্ত উচ্চকিত করে প্রতিধ্বনিত গর্জনে, বাঘের শিশু সে ডাকে সারা দিয়ে সামনে এসে দাঁড়িরেছে; উল্লাসের চাইতে গভীর বিশ্বয়, ভয়ের চাইতে বড় মোহ তাকে আচ্ছল্ল করে দিল।

কিন্তু সাধারণ মেয়ের মতো মধুছন্দা বললে,—কি দেখছ হাঁ করে ?

চাঁদের যোগ্য উত্তর হতে পারত,—জন্মজন্মান্তরের সাধনায় চাওয়া আমার মৃত্যুকে,
বললে—মুজ্টা বৃঝবার চেষ্টা করছি।

व्यक्षप्र मिरत बनरन मधू इन्हां,--रकन ? वरना।

- ---আৰু খেলতে গেলে না টেনিস।
- —কার সাথে খেলব বলো, তুর্ভিক্ষে দেশ ছেড়ে যে সব পা**লিয়েছে। আমাদের** সহকর্মীদের মধ্যে খেলতে জানে এমন লোক দেখিনে।
  - —শুনি রয়েল গোর্থার তু একজন অফিসর আছে।
- —আছে হয়তো। সেখানেও অসুবিধা বোধ হয় আমার। দ্বিমের কাছে ধখন খেলা শিখেছিলাম তখন এদিকটাতে দৃষ্টি পড়েনি। সাধারণ চলতি খেলা ওরা জানে। দৌড়াদৌড়ি করে, লাফিয়ে, প্রাণপণে কোন রকমে পয়েণ্ট কুড়িয়ে ওরা সেটা দখল করতে পারে, বড় চাল ওদের নেই। আঁচরে আঁচরে ছবি ফুটিয়ে তুলবার মতো খেলাতেও কলার বিকাশ হতে পারে এ জানে না ওরা। ওটাকে শ্রমশিল্প বানিয়েছে।

চাঁদ বড় বড় চোখ করে চেয়ে থাকল। চাঁদ মধুছন্দাকে পরাজিত হ'তে দেখেছে দেটা বিজ্ঞানের কাছে চাকশিল্লের পরাজয় কি না কে জানে।

চাঁদ অশুখাতে কথা পারল,—মেজর আদবে না আজ?

- —না আসতে বলি নি কাউকে।
- —তা হ'লে একান্ত অবসর আমার?

মধুছন্দ। চাঁদকে বিদ্ধ করলে দৃষ্টি দিয়ে, চাঁদের থাকির আন্তরণ ভেদ করে সে তীব্রতা কোণায় পৌছাল কে জানে। মসলিনের মতো শালের ওড়না কাঁধ থেকে বাহুতে নেমে একা মধুছন্দার।

চাঁদ কথার ভঙ্গি পালটে নিল,—আবেদন গুনবে না বাইরের কেউ, স্নুতরাং বলি।

- —পায়ের কাছে এসে বস।
- —না টেবিলের কাছে যাই, কাগজ কলমের দরকার হয়ে পড়তে পারে।
- —বেশী ক'রে কবিতা পড়নি বুঝি, মুখে বলবার ভরদা পাচ্ছ না **!**
- —সক্ষোচ হ'চেছ এমনি রুঢ় চাওয়া আমার। শ' ভিনেক টাকা দেবে মাধবী দিদি।

মধুছন্দার গর্বে আঘাত লাগল কি না কে জানে, চাঁদের সম্বন্ধে তাঁর হিসাবে কোথায় একটু ভুল থাকবেই।

চাঁদ টাকা না নিয়ে গেল না, একটু তকরার হ'ল তাদের; একটু বাঁকা ক'রে বললে মধুছন্দা।

চাঁদ অকুণ্ঠ চিত্তে প্রায় উদাদীনের স্বরে ব্যক্ত করলে টাকার প্রয়োজন। দেশে ছর্ভিক মহামারীর সহায়তায় বলদর্শী হয়ে উঠেছে। একটি ধোড়শী কুমারীকে এবং তা থেকে তার পরিবারক্থ আর সকলকে বাঁচবার মতো টাকা দিতে হবে। তার নিজের বেতনের শ'ত্বই টাকার প্রায় সবটাই সে পাঠায় দাদাকে নইলে তিনি অচল-

এমনি সব বস্তুতান্ত্রিক কথা। অবশেষে সে স্বীকার করল ষোড়শী তার কেউ নয়। ক্যাণ্টিনে এসেছিল আহার্য্য সংগ্রহের স্থ্যোগ অমুসন্ধান করতে। চাঁদ তাকে স্থ্যোগ খুঁজবার অবকাশ দেয়নি। কাজেই বাধ্য হ'য়ে ক্ষতিপূরণ করছে।

চাঁদ গেল শুধু টাকা নিয়েই নয়, গত আট ন' মাসে মধুছন্দা হিসাবে শোভনার মনে বাহিরের বে প্রলেপ প'ড়ে অন্তর ঢেকে গিয়েছিল সেখানে খানিকটা আঘাত করেও। খবরের কাগজে রোজই ঐ মহামারী, ঐ ছুভিক্ষ কাহিনী, আজকাল ঐ খবর এড়াবার জন্ম সোতা উল্টে বায়। বছদিনের কোন অতীতে সারাদিনে কিছু না খাবার কঠে সেও মুহুমান হয়ে পড়েছিল একদা কিন্তু চাকরির সোনার ধাপে ধাপে পা দিয়ে আজ সে যেখানে পৌছেছে তাতে নিজেকে বাঙালি, বুভুকু মুমুর্ব বাঙালির সমজাতীয় বলে আর বোধ হয়না।

মধুছন্দ। প্যাড্ টেনে নিয়ে বরিশালের এক গ্রামের স্থুলের হেডমাষ্টারের বাড়ীর ঠিকানায় চিঠি লিখতে বসলে:
মিন্তি.

ভেবেছিস তোকে আমি ভুলে গেছি। যাই নি, কেউ কোনদিন পারে না। আট ন' মাস মাত্র তোকে দেখিনি, অথচ কতদিন যেন দেখিনি। তোরা ভাল আছিস তো। ছর্ভিক্ষ কি ভোদের বাড়ীতে চুকতে পেরেছে ? নিশ্চয় পারে নি, বড়দা নিশ্চয় কিছু উপায় করছে। বড়দাটা একটু ছেলেমাসুয, নইলে কি অন্তুত পরিশ্রম করে আমার কোলকাতায় পড়বার থরচ যোগার করত। আচ্ছারে, বাবা আমার কথা বলেন ? মার সেই মাখা ধরা কি এখনও হয় ? ভোদের জন্ম মন কেমন করে। আমি যখন ফিরে যাব তখন ভোরা আমায় বাড়ীতে চুকতে দিবিতো ? না দিস তো আমি যে বাড়ী করব, ভাতেই স্বাইকে নিয়ে আসব।

মিসু, লক্ষ্মী দিদি, একটা কথা বলি, নিশ্চয় রাখবি আমার কথা। এইমাত্র একজন ভদ্রেলোক আমাদের সহকর্মী বললেন,— কবে কোন মেয়ে অল্পবয়সী অভাবের তাড়নায় মিলিটারির আভ্ডায় গিয়েছিল ভিক্ষা চাইতে। তা যেন তুই করিস নে। কথাটা শুনে আমি শিউরে উঠেছি। তোর মুখখানা মনে পড়ে গেল। দিদিভাই, কিছুতেই তুই কখনো এই মেয়েটির মতো করবি না। জানিস তো পুরুষরা একরকম বেহিসেবি আনন্দ পায় আমাদের বিপদে কেলে। অবশ্য সব মেয়ের বেলায় এমনি তুঃসাইস ওদের হয়না।

লেখা বন্ধ করে কি ভাবলে কিছুক্ষণ তারপরে আবার লিখল,—আমি টাকা পাঠাব যত টাকা তোদের লাগবে, তোর বিয়ের টাকাও আমার যোগার করা আছে।

চিঠি পেয়ে বরিশালের মিনভি কি করেছিল জানিনা। এমন কি কিছুদিন মধুছন্দার খবর পর্যান্ত রাখতে পারিনি। তার static formation কখন কি ভাবে পুরোদস্তর রেজিমেন্ট হয়ে উঠল এবং রাতারাতি কতক টেনে কতক প্লেনে আসাম সীমান্ত পার হয়ে ব্রহ্মের পাহাড়ে জঙ্গলে পারি দিতে লাগল এ সব মিলিটারি সিক্রেট। ভালিটার্টের বাসার তালা ঝুলল না এইটুকু মাত্র জানি। চাঁদ কি করে ওদের আঙুলের ফাঁকে বেড়িছে পড়েছিল ওদের সর্বপ্রাসী মৃষ্টি থেকে। সে রয়ে গেল কোলকাতায়, মধুছন্দার বাসায়, মধুছন্দার বোডােয়ার সিগারেটের ছাই-এ ভুক্ত-অন্তর খাবারের টিন কোটায় জঙ্গলাকীর্প করতে লাগল। ঝি তার রাল্লা করে দের কদাচিৎ, কাজেই আপত্তি করে না ছজুরাইনের বাড়ীঘর বেমিসিল করায়। আর্দ্ধালি তার মনিবের সাথে গেছে জাপানীকে রুখতে, কাজেই চাঁদের নিরুপস্তব বিশ্রামে কেউ বাধা দিল না।

খবর পেয়ে চাঁদ বললে—শালা; কিন্তু মধুছন্দাকে শালা বলে আরাম পেল না আজ। আফিসে যথন বেয়ে সে পৌছল তথন রাত আছে, পথের গ্যাস সাঁ সাঁ ক'রে জ্বল্ছে। দরজায় আর্দালিকে স্থালুট ফিরিয়ে না দিয়ে, পাস্ওয়ার্ড না বলে, গুলি খাবার রুঁকি নিয়ে পড়ি কি মরি করে তেতালায় ইন্ফরমেশন ব্যুরোতে যেয়ে উঠল সে। জমাদার আদিত সিং অবাক হল তাকে দেখে, তুটো কথা যে খরচ করে না তার মুখে চোখে যেন কথা উপচে পড়ছে। কিন্তু ক্যাজুয়ালটি লিষ্টের আটদশ পাতার ক্লুদে টাইপে লেখা হতভাগ্য নামগুলি বারবার পড়েও মধুছন্দার নাম খুঁজে পেল না সে। হতের তালিকা, আহতের তালিকার না পেয়ে আদিত দিংকে ডাকল সে, টেবিলের পরে আলোর দপ্দগে বালবের নীচে বিছিয়ে নিয়ে তৃজনে মিলে নিথোঁজের তালিকাও দেখলে সেখানেও মধুছন্দার ডবল এইচ নেই। ষিতীয়বার শালা বললে চাঁদ, এবার নিজেকে। তবে কি তুঃমুপ্র। না। সুবাদার ধীরেন ব্রহ্ম খবর দিয়েছে মধুছনদাকে হঠাৎ ক'দিন থেকে দে দেখেনি। ধীরেন ব্রহ্মকে চাঁদ ছোটবেলা থেকে চেনে, নিজে স্থপারিশ করে তাকে মিলিটারিতে খানিকটা তুলে দিয়েছে। তবু আদিত সিংকে প্রশ্ন করলে চাঁদ,—ধীরেন ব্রহ্ম বলে কেউ আছে স্থবাদার গোর্খ। রাইফেলসে। দুলাখ তেত্রিশ হাজার নামের মধ্যে এক মিনিটে ধীরেন ব্রক্ষের নাম পাওয়া গেল খুঁজে, যেন না খুঁজেও পাওয়া যেত। চাঁদ শালা বলতে যেয়ে থেমে গেল। মেজবের কাছে ছটি নিয়ে চাঁদ বেড়িয়ে পড়ল, লাকসাম, কুলাউড়া, আখাউড়া, ভিনস্থকিয়া, সিরাজগঞ্জ, দেউলালি ঘুরে এসে মধুছন্দাকে পেল সে রানাঘাট ষ্টেশনের ছোট লম্বা বেঞ্চিতে। আর্দ্দালি তাকে চিনতে পারল। মধুছন্দা চোথ মেললে, লাল টক্টক্ করছে চোথের সাদা অংশটুকু।

ভান্সিটার্টের বাসায় কোলে করে নামিরে আনলে মধুছন্দাকে চাঁদ। ক্যাপ্টেন মধুছন্দা এত লঘু এত কোমল এ চাঁদ জানত না। পাছে মিলিটারির লোক এসে হসপিট্যালে নিয়ে যায় তাই সেবা করবায় ইচছায় অসুখের কথা সাক গোপন ক্রুণে চাঁদ। কিন্তু তুদিন ত্রাত কাটল বমি ছাপ করে। চাঁদের মন সমগ্র দ্রী-জাতীর প্রতি বিমুখ হয়ে উঠল। ছি: ছি: এমন তুর্বল এমন পলকা যাদের শরীর তাদের কেন এ সব জাঁদরেল কাজে নামা। সকালের দিকে জ্বর কমতে শুনিয়ে দিল মধুছন্দাকে। কুইনাইন ইনজেকশন বা পারেনি। ধমক তা পারল। তিন দিনের পর সকালে উঠে বসে আরও কিছুদিনের ছুটি চেয়ে পাঠাল মধুছন্দা। চাঁদ নিচের তলার অন্ধকার ঘরে যেয়ে আর্দ্দালিকে ওযুধ আনতে পাঠিয়ে সেই যে দরজা বন্ধ করে ঘুম দিল পরের দিন সকালের আগে তার দেখা পাওয়া গেলনা অবশ্য দেখা পাওয়ার জন্ম কেউ বড় একটা ব্যক্তও ছিল না। শুধু আর্দ্দালি খইনির ডিবে খুঁজতে এসে বার ছই ধাকা দিয়েছিল দরজায়, আর রাত্রিতে হঠাৎ ঘুম ভেঙ্গে মাথার কাছে কারো হাত খুঁজে না পেয়ে বালিশ আঁকড়ে ধরে ঘুমিয়ে পড়েছিল মধুছন্দা। মাথার কাছে যার হাত থোঁজ করেছিল পাশের খাটখানায় সে লোকটা আছে কিনা এ সন্ধানে তার প্রয়োজন হল না, করলও না।

জোড়া খাটের আর একখানা উঠল চিলে কোঠার; ড্রেসিং টেবিলের বারনিসে শুধু মাত্র কীণ দাগ রেখে ওষ্ধের শিশি, ফিডিং কাপ, জ্বের চার্ট, আইদ ব্যাগ অদৃশু হয়েছে। এখনও ঘর ম'ম' করেনা বটে স্থগন্ধে, ইতিমধ্যে ব্লাউজের ভাঁজে ভাঁজে রাখা মৃহ চেরির গন্ধ মাঝে মাঝে পাওয়া ঘাচেছ।

কিন্তু বর্মা থেকে সে শুধু জর নিয়ে ফেরেনি। দিন সাতেক পরে একদিন কর্ত্বর্য বোধ চাগিয়ে ওঠার চাঁদ ভাল্সিটার্ট রোতে উপস্থিত হ'ল, দোভালার হল ঘরটিতে (যা এতদিন আসবাবশৃষ্ঠ হয়ে করিভরের কাজ করত) মধুছন্দাকে পাওয়া গেল। পরনে আমেরিকান রাউজ, আর বার্মানিজ লৌঙ্গি, জাফরান রঙের রাউজ আর সোনালি সিম্বের লৌজি। ঘরের মাঝখানটিতে কাঁচের নাতিবৃহৎ টেবিল, টেবিলের চারিপাশে শুটিকরেক হরিণ শিঙের চেয়ার, টেবিলে ভিক্যান্টারে সোনালি রঙের খানিকটা, পাশে একটি ছোট জাগে ভালিমফুলী রঙের আর খানিকটা বিলেতি স্থরা। মধুছন্দার মুখে চোখে করুণ অমুতাপ আশা না করলেও খানিকটা লজ্জা ও কুঠা আশা করেছিল চাঁদ।

মধ্ছন্দা এগিয়ে এসে ছহাত দিয়ে চাঁদের ছহাত ধরে স্বাগত করল তাকে; শোবার হবে নিয়ে গেল তাকে, বদাল নিজের খাটে, নিজে বদল তার পাশে তবু হাত ছাড়লে না। মধ্ছন্দার চোখ ছটি তীব্র ঝাঝালো মিষ্টিতে ভরে টস্টস্ করছে। চাঁদের অবাক লাগতে লাগল; ছোট্ট একরতি ছেলে নয় সে, তু বাহুর সাহায্যেই সে মধ্ছন্দাকে মাটি থেকে তুলে ভালগোল পাকিয়ে ছুঁড়ে ফেলে দিতে পারে।

মধুছন্দা ছতিনবার কথা কলবার চেষ্টা করে থামল; অবশেষে বলল,—এতদিন এস নি কেন ? এথানে জোড়াখাট ছিল মনে আছে ? তুমি যে বালবটি বদলেছিলে এ ঘরের এখনও সেইটে আছে, ভোমার পছন্দকে নাকচ করতে পারিনি; আজ হঠাৎ আমার মনে পড়েছে জোড়াখাট এঘরে বেমানান হয়না।

চাঁদের বলতে ইচ্ছা হল—তুদিন অপেক্ষা করে তার পরেও এ দব বিভার পরিচয় দেয়া চলত। শরীরে এখনও রক্ত ফেরেনি।

কিছু না বলে সিগারেট ধরালে, খানিক পরে বললে,—মাথা ঘোরে না ভো ? সেইটে খেয়াল রেখ।

মাথা পেছনে ছুঁড়ে দিয়ে হো হো করে হেসে উঠল মধুছন্দা। বললে,—ভাগ্যে ছুমি এসেছ। ফ্রণ্টে একটি স্বদেশী ছেলের বিচার হয়েছিল বিদ্রোহের জন্ম। তাকে ওরা গুলি করে মেরেছে। শেষ কথা সে আমার সাথে বলেছিল, বলেছিল;—ভাবতেও পারছিনে আমি থাকব না, আর কয়েকমিনিট পরে চিরদিনের জন্ম লোপ পেরে যাব। তার জন্ম এটা ধরেছি, তার জন্মে কেঁদেছি, বড্ড বেশী ভোমার মতো দেখতে ছিল সে।

অন্থ সময়ে চাঁদ বলত—ইয়া। মধুছন্দার মুখের দিকে চেয়ে সে অবাক হয়ে গেল—চোথ তুটি ছল ছল করল যেন। গত ছ মাস যার ডাগ আউটের সল্প পরিসর গর্ত্তে অস্নাত পুরুষের ঘামে ভেজা গায়ের সাথে গা মিশিয়ে ঘুমুতে হয়েছে, রক্ত মেশান জমাট কাদা যার বুটে এখনও লেগে আছে খাঁজে খাঁজে ডার এমন চোথ তুটি দেখে অবাক হয়ে গেল চাঁদ। সন্ধ্যার অন্ধকার তেমন গাঢ় হবার আগে চাঁদ বিদার নিল, যাবার সময়ে অসুরোধ কমে গেল,—লুঁসিয়ার হয়ে থেক, মাথা ঘুরে পড়ে গেলে শিরাটিরা ছিঁড়ে বিপদ হতে পারে।

কিন্তু মাথা ঘোরা অবস্থাতেই একদিন চাঁদকে আসতে হল, দেখতে হল এমন ভাগ্য তার:

কে কে নিমন্ত্রিত হয়েছিল জানিনা, পরে শুনেছি মেজর সাহেব নিমন্ত্রিত হয়েছিলেন, চাঁদ নিমন্ত্রিত হয়নি। সেই হলঘর, কাঁচের টেবিল, কাটা কাঁচের গেলাস, জার, টিক্যাল্টার, কাঁচ কড়ির পোয়াল। পিরীচ, বার্নিশ করা রূপোর ট্রে, কাঁটা চামচ সবগুলি দর্পণ-ধর্মী। বিচিত্র বর্ণের আহার্য্য পানীয় সবগুলিকে বিচিত্রতর করেছে। মধুছন্দা টেবিলের পাশে কারণে অকারণে ঘুরছে, সবগুলিতে প্রতিফলিত হচ্ছে তার বর্ণদাঢ্য অবরব, অথবা এইটেই সব চাইতে বড় কারণ তার ঘুরে বেড়াবার।

আর মধুছন্দা নিজে ? হাররে আমি বঙ্কিমচন্দ্র নই যে তার বর্ণনা করি।

মেজর শ্রাম্পেন থেয়েছে সন্ধ্যায়, এখন ক্লারেট খাচেছ, খাঁটি ইজিপ্সীয়ান সিগারেটও চলছে। লোকটি একান্ত ভদ্র, নিজের সাথে সে সন্ধ্যা থেকে যুদ্ধ করছে। পুরো আহারের পর শ্রাম্পেন বখন সে চেয়েছিল তখন সকলে অবাক হয়েছিল। তারপরে সে যখন ক্লারেট চাইল এবং মধুছন্দা তার দিকে শ্রুক্ঞিত করে চেয়েছিল তখন তার মনে ইল

মধুছন্দার পাশে বাস তার অঙ্গ বিচ্ছুরিত যে উত্তাপ তার সর্বদেহে সঞ্চাবিত হয়ে গেছে তার দাহ মিটাবার জন্মই সে ক্লারেট চেয়েছে।

সবাই চলে গেছে, গভীর রাত্রিতে ঘুম ভেক্তে গেলে মানুষ যেমন রাত্রির আবেশকে ছিন্ন করবার ভয়ে গল নিচু করে কথা বলে তেমনি করে মধুচনদ জিজ্ঞাস। করলে—যাবে না ?

কানে কানে বলার মতো করে মেজর বললে—না।

किम् किम् करत मधुन्ता वलल- (करना।

তারপরেই চাঁদের উক্ত সেই মাথা ঘোরা ব্যাপার, রুড় হাতের মার খেয়ে আবেশ ছেঁড়ার ঘটনা। চাঁদ দরজার কাছে দাঁড়িয়ে শুব্ধ হয়ে দেগছিল। তু পা পিছিয়ে থেয়ে মধুছন্দা মেখলায় ঝুলানো ক্রোমিয়াম প্লেটেড্ রিভলবারটি তুলে নিয়ে মেজরের চোথ ছটিকে নিশানার এক্তিয়ারে এনে ফেলল; তারপরে হেসে উঠল। গোটা একটা কাঁচের ঝাড় বুঝিবা আলোর আতিশয়ে চুর্ণ হয়ে গেল কাছে কোথায়।

কিন্তু চাঁদ যখন এক নিমেষে তার পাশে এসে দাঁড়াল, বললে—ইয়া! তখন যেন কেঁদে ফেলল মধুছন্দা। একবার ভেবেও দেখল না নির্বাক চাঁদ আজ মনের কথা মুথে উচ্চারণ করতে পেরেছে। আর চাঁদ ? করুণায়, স্নেহে, খোপা ভাঙ্গা চুলের ভারে, নারীদেহের কোমলতায় নিজেকে কোথাও খুঁজে পেল না।

তাকে সোফায় বসিয়ে দিয়ে চাঁদ যখন দূরের সিটটাতে বসে সিগারেট ধরালে তখন মধুছন্দা আশায় ভরে উঠল—এইবার চাঁদ তাকে শাসন করবে, তিরস্কার করবে। তার বহুদিনের স্নপ্নে দেখা ব্যাপারটা সত্য হবে, সফল হবে। কিন্তু স্বপ্নে চাঁদের বেত্রাঘাতে জর্জন হবার যে সোভাগ্য সে লাভ করেছে তা কি সত্য হয় ?

চাঁদ দিগানেট ধরাল, বদে বদে তুলল। অবশেষে মধুছন্দা বললে,—কেন এসেছ তবে ? বলো বলো। রূঢ় হতে তুমি পার না, আমি জানি। ভয় কোরনা আমার মনের কোমলভা খাবলে দেবে ভোমার কথা। ও ভোমার কমভার বাইরে।

মধুছন্দার কথার রেশ মরে যাবার অবসর দিয়ে চাঁদ বললে,—কিছু টাকার দরকার হয়েছে আবার।

চাঁদ ভেবেছিল মধুছন্দা ঘর থেকে চলে যাবে। গেল না। ক্লান্ত নিস্পৃহ কঠে বললে,—কাল আপিসে মনে কোর।

কথাটা ভাল লাগল না চাঁদের, বড়ড বেশী দাতার ভাব ফুটিয়ে দিল মধুছন্দা। চাঁদ বক্তৃতা দিল: বিষে করব, মাধবী দিদি, টাকা চাই, ছুটি চাই। বড়ড ভুল করেছি বিষেম কথার রাজি হয়ে, এখন দেখছি বিয়ে করা আর বেকুব হওয়া একই কথা। বাসর ঘর ইতিমধ্যে অতীতের ঐশর্য্যে পরিণত, বধুকে প্রত্নতাত্তিক ক্লিওপেটা বলে বোধ হচ্ছে। আমি জ্ঞানতাম বিয়ের কথায় মেয়েরা বক্তার হয়ে ওঠে, সে নিজেরই হোক আর পরেরই হোক, (পরের হলে বরং কানেও শুনতে পাওয়া যায়); আর জ্ঞানতাম বেটা ছেলেরা বাঁধা পড়তে আনন্দ পেলেও মুখে অন্তত কড়া কড়া প্রতিবাদ করে। এ ক্ষেত্রে দেখলাম সে সব কিছুই হল না। নির্বাক চাঁদ বিয়ের কল্পনায় বাগ্যা হয়েছে, আর মধুছন্দা এই অপ্রত্যাশিত ব্যাপারের সংবাদ আকস্মিক ভাবে পেয়েও এতটুকু উৎস্থুক হল্পনা।

বিটারস্, এবসিস্থ বা ফ্রেঞ্চ ভারস।উথ যে জন্মই হ'ক কক্টেলের পর মুখ ও তা থেকে সারা দেহ ও সমগ্র মন তিক্ত বোধ হচ্ছিল মধুছন্দার, হয়তো তার নিস্পৃহতার অন্যতম কারণ্ড এইটি।

পরের দিন আফিসে যেয়ে বেলা এগারোটায় চাঁদকে ডেকে চেক্ লিখে দিল মোটা অক্ষের। চাঁদ চাওয়ার বেশী পেয়ে খানিকক্ষণ ফ্যাল ফ্যাল করে তাকিয়ে থেকে সাদা দাঁত ঝিকিয়ে স্থালুট করলে বৃট্ ঠুকে। তার অপস্থয়নান চেহারার দিকে তাকিয়ে থেকে মধুছন্দা কি ভাবল তারপর কলমের ঢাকনি খুলে ফাইলের পর ফাইল সই করতে লাগল। বারোটাতে মধুছন্দার মনে হল চাঁদকে ডেকে জানিয়ে দেয় তার ছুটি সে মঞ্জ্র করের, এতটুকু দ্বিধা তার হবে না। মিনিট ছ্'এক দেব কি দেব না করে খবরটা দেবার জত্যে চাঁদকে ডেকে পাঠাল।

- —বিষের পর কোথায় যাবে তুমি ?
- · —ভূমি কি ভে:মার কাছে এসে থাকতে বলবে না ?
  - —তা মন্দ হয় না। নবদম্পতীর কপোত লীলার কৃত্তন প্রতিধ্বনি শুনতে পাব।
  - —তা হ'লে তাই।
- কিন্তু আমি ইয়তো থাকব না। কাশ্মীবে যাবার ইচ্ছা হয়েছে। মনতোষকে মনে নেই পূ হাঁ। সেই ডাক্তার কর্ণেল মনতোষ মিভির, সে বারব র লিখছে।

এই কথাগুলি কিছুক্ষণ পরে বললে মধুছন্দা, একটু ভেবে চিন্তে; গল্পকারের মতো কথা ওজন করে করে, শ্রোভার পরে কথার কাজ লক্ষ্য রেখে রেখে। চাঁদ এ অবভারণার কারণ ব্যাতে না পেরে ফিরে গেল।

চাঁদ খুব আশা করেছিল টিফিনে আজ কোন বাইরের রেস্তোরায় যাবে মধুছন্দা এবং তাকে সঙ্গে নেবে। চাঁদের অনেক পরামর্শ ছিল তার সাথে; কিন্তু মধুছন্দা বাইরে গেল বটে মোট্রের গতি তাব্রতর করলে বটে, চাঁদকে সঙ্গে নিল না।

বেলা তিনটেতে চেয়ারে পিঠ হেলিয়ে দিয়ে মধুছন্দা চাপরাশিকে দিয়ে ডেকে পাঠাল চাঁদকে কিন্তু চাঁদ তভক্ষণে বরিশাল এক্সপ্রেসে চেপেছে শেয়ালদায়।

কার সাথে বিয়ে, কোথায় বিয়ে, কি রকম মেয়ে, একালের না সাবেকি এসব অনেক

কথা জানবার ছিল। কিন্তু জিজ্ঞাসা করা, কোতৃহল থাকা তুর্বলতা কি না এ বুঝতে না পেরে মধুছন্দার জানা হয় নি।

আফিস থেকে বাসায় ফিরে সন্ধ্যার আনা ডাকে তার কৌতৃহল নিরসন হল একটু বা আশাতিরিক্ত ভাবে, একটু বা প্রয়োজনের অতিরিক্তই হল।

বরিশালের সেই স্কুলমান্টার যিনি শোভনারপে মধুছন্দার বাবা ছিলেন তিনি লাল ছাপান নিমন্ত্রণ পত্র দিয়েছেন মিনতির বিয়ের। মিনতিও একখানা পোন্টকার্ডে তাকে চিঠি লিখেছে, সঙ্গো নেই। বিয়েটাকে মিনতি নেছাৎ কর্ত্তব্যবাধে করছে বেন তবু তার মধ্যেও একটা অভিনবের স্থর আছে। লিখেছে,—তুমি আসবে দিদি ভাই। একই পত্রে দে বরের নামও উল্লেখ করেছে—চন্দ্রকান্ত সেন তার নাম। কৌতৃহল নিরসন হল, অতিরিক্তটুকু পাওনা ছিল, সেটা মিলল—চাঁদের টেলিগ্রামে। দীর্ঘ বিস্তারিত টেলিগ্রাম, নৈহাটি থেকে করেছে, মাধবী দিদি তার পেয়ে রওনা হও! মিনতির সাথে আমার বিয়ে। অনেক কথা বলবার ছিল আফিসে বলা হয়নি, মুখ ফুটে বলতে পারিনে বলেও বটে। কালকের বরিশাল একস্প্রেস ফেল কোর না।

মধুছন্দা এক সাথেই চিঠি হুটি ও তারখানি টেবিলে নামিয়ে রাখল। একটা কথা মাত্র তার মনে হল: চাঁদ যখন তখন উদাসীন হতে সে পারে না। একটা কিছু করা দরকার। চাঁদের সম্বন্ধীয় কোন ব্যাপারে সে নিস্পৃহ খাকবে কি করে ? মনে পড়ল চাঁদ, ভীরু নির্বাক চাঁদ।

হঠাৎ সে কোন তুলে নিল, হালো সাউথ ফাইভ ও নাইন থ্রি। মেজর যেন তার ডাকের অপেকাতেই ছিল, ব্যগ্র হয়ে সাড়া দিল।

চাঁদ তোমার কাছ থেকে ছুটি নিয়েছে ? না ? আশ্চর্য্য ! সে তো কোলকাতায় নেই, নৈহাটি থেকে তার করেছে আমার কাছে। না আমার কাছ থেকেও ছুটি পায় নি, দরখাস্ত করেছিল কিন্তু এখন মনে পড়ছে ছুটি আমি মঞ্জুর করিনি। কি বলছ ? তার বিয়ে ? বিয়ে তাতে কি আইন ভাঙ্বার অধিকার জন্মায় কারো ? হাসছ তুমি ? আমি হাসছি ! হাঁ৷ তুমি নিশ্চয় কৈফিয়ৎ নেবে। চার্জ ফ্রেম করো। এ রকম নজির আমি আমার কমাণ্ডে থাকতে দেব না। ই্যা আমি বেশ ভেবেই বলছি, বিচারের ফল কি দাঁড়োয় জেনে শুনেই বলছি। অধ্বাদ।

কোন ছেড়ে দিয়ে মধুছন্দা পায়ে পায়ে ফিরে এল ড্রেসিং টেবিলের সম্মুখে। একটা শুক্ত অবসাদ বোধ হচছে। আরনার দিকে তীত্র দৃষ্টিতে সে চেয়ে রইল। না—একটি চুলও তার পাকেনি। কানের কাছে যেটা চক্ চক্ করছে সেটা খাকি সিক্ষের আঁশ। এখন আর নেই। একটি রেখাও পড়েনি কপালে কিম্বা গালে। কেন তবে?

এবার গালে রেখা পড়ল, ঠোটের তুপাশ বার কয়েক আকুঞ্চিত হল, তুহাতে মুখ ঢেকে পাশের চেয়ারটায় বসে পড়ল সে।

# क्ष्या हे अप उ के श्री श्री है श्री श्री

(পূর্ব প্রকাশিতের পর)

#### তেইশ

তুইজনে বসল একটা বেঞ্চিতে। পাতলা-পাতলা জ্যোৎস্না। রাতের শিশির পড়ছে নিঃশব্দে।

'আমি কেন এসেছি একবারো জিগগেস করবি নে ?' দেবিকার ডান হাডটা ভামসী চেপে ধরল।

'আমি জানি।' দেবিকার মুখে উপেক্ষাভরা কাঠিন্য।

. 'জানিস ?'

'হাা, এ গুণ্ডাটার জন্মে।'

নরম হৃৎপিগুটা কে যেন চেপে ধরল নির্মার মত। তামদী ঘন-ঘন চুটো নিশ্বাদ নিল। বললে, 'হাা, ঠিক ধরেছিদ, রণধীরের জন্মে। তোকে ধন্মবাদ।'

ঝামটা মেরে উঠল দেবিকাঃ 'নাম বলে আর ব্যাখ্যানা করিসনে। ঢের হয়েছে। চোরকে বীরচুড়ামণি বলিসনে ঘটা করে।'

তামদী মুখ নামিয়ে রইল।

'ধন্যবাদ দি ভোকে। বলিহারি! বলি, ভোর লজ্জা করে না ?' দেবিকার চোমালের হাড়টা শীর্ণভায় বড় ভীক্ষ দেখাল।

'করে ৷'

'ক্রে ?'

'করে বলেই এত শক্ত করে ঢেকে রাখতে চাই বুকের মধ্যে। লুকিয়ে রাখতে চাই। বেখানে ব্যথা সেখানটাই বারে-বারে চেপে ধরে স্পর্শ করতে চাই ব্যথাটাকে।'

বাগে সারা শরীর রি-রি করে উঠল দেবিকার। বললে, 'ঐ ছোটলোক চোরটাকে

তুই ভালোবাসিদ ? ঐ স্বাউণ্ড্রেল লোফারটাকে ? তুই একটা কী! এমনি অপদার্থ হরে গেছিল তুই ?' তামসীর হাতটা ছুঁড়ে ফেলে দিল ঝটকা মেরে।

'রাগ করিসনে। আমার জন্মে একটু চুঃখ কর মনে-মনে।' অশ্রুদ্রানশান্ত তামসীর কণ্ঠস্বর: 'যাকে নিয়ে তোর সব চেয়ে বেশি লজ্জা তাকে নিয়ে তোর সব চেয়ে বেশি চুঃখ। বে প্রেম লজ্জিত তার মত বিষয় প্রেম আর কী আছে গু'

এতটুকু স্পর্শ করল না দেবিকাকে। বললে, 'রাখ তোর বক্ততা। যে লোক পরের বাড়ি ঢুকে চুরি করে, পকেট মারে, বাক্স ভাঙে, তাকে তুই ভালোবাসবি ? ভালোবাসতে তোর অপমান মনে হবে না ? ঘেলা ধরে যাবেনা নিজের ওপর ?'

'শুধু নিজের ওপর ? বলতে চাদ, তাকেই আমি ঘেনা করি না ?'

'ঘেমা করিস ?' চমকে উঠল দেবিকা। 'কাকে ? তোর রণধীরকে ?'

'বিষের মত ঘেনা করি।'

কতক্ষণ অনড়ের মত তাকিয়ে রইল দেবিকা। বললে, 'যাকে ঘেরা করিদ তাকেই আবার ভালোবাদিদ ?' এ হয় কখনো ?'

'কীরে গ'

'যাকে ঘেরা করা যায় তাকেই ফের ভালোবাসা যায় ?'

'সন্ত্যিকারের ভালোবাসা বুঝি সেইটেই। যাকে তুই ঘেন্না করিস তাকে কের ভালোবাসিন। যাকে ছুঁড়ে দিতে চাস তাকেই ফের আঁকড়ে ধনিস। যাকে মারতে চাস তারই জন্মে কেঁদে বুক ভাসাস। নইলে, বল, সেইটেই কি প্রেম, যেখানে সব কিছু স্বচ্ছন্দ, স্থান্দর, আশীর্বাদময় ? সে তো খুব সোজা, সে কে না পারে ? যে আহত, আনত, পদস্থালিত, তাকে ভালোবাসাটাই তো বড় কথা, তার অনাবিষ্কৃত মন্ত্যায়কে মূল্য দেয়া। সেইটেই কঠিন, কিন্তু সেইটেই বোধ হয় খাঁটি। আর, তুই নিজে যথন অপমানিত, প্রবঞ্চিত, প্রত্যোখ্যাত, তথনই তোর ভালোবাসা। যত তোর ঘূণা তত তোর প্রেম।'

'বুঝিনে বাপু।' দেবিকা গলার স্বরটা মোটা করল। ভাবখানা এই: আমরাও ভো একদিন প্রেম করেছি, কিস্তু, এমন কাণ্ডাকাণ্ড জ্ঞান হারাইনি। 'তা বলে একটা চোর-ছাঁাচোড়কে ধরতে হবে ?'

'আনেকবার নিজেকে জিগগেস করেছি, কিন্তু উত্তর পাইনা। একটা কুৎসিত স্থাকে কেন যে স্থানর লাগে কে বলবে। কারণ নেই, অর্থ নেই। এ টানের কোথায় যে উৎস কে দেবে তার ঠিকানা! তোকে বলতে বাধা নেই দেবিকা, ভীষণ অসহায় লাগে নিজেকে, জিজ্ঞাসা করবার ধৈর্যন্ত হয় না। কিন্তু তোকে বলি, এই অসহায়ভাই আমার শক্তি, এইখানেই আমার বিশ্বাস।'

আগের কথারই খেই ধরছে দেবিকা। 'যদি তবু দেশের জন্মে ডাকাাত করে ধরা পডত—'

'তার বদলে পেটের জন্মে চুরি করে ধরা পড়েছে। কিন্তু যে দেশ আমাদের আসছে সে দেশে আর কেউ ঘৃণ্য নেই, ব্যর্থ নেই, অপাঙ্জুতেয় নেই। সেই দেশই ওকে আরেকবার দেখাতে চাই, দেবিকা।'

এই বুঝি এসে পড়ল রাজনীতি। দেবিকা ছটফট করে উঠল। ঝাঁজালো বিরক্তির স্থারে বললে, 'আমাকে তুই কী করতে বলিস শুনি ?'

'ওকে ছেড়ে দে। আমার হাতে ছেড়ে দে।' তামদী আবার দেবিকার হাত চেপে ধরলঃ 'আমি ওকে মামুষ করি, নিক্ষমুষ করি। ও আমাকে কঠিন করুক, বিশুদ্ধ করুক। তারপরে ত্রজনে আমরা পাশাপাশি দাঁড়িয়ে অভিবাদন করি আমাদের নতুন দেশকে, নতুন অভ্যুদয়কে। এ হয় না? হয় না এটুকু ? পারিস না ছেড়ে দিতে ?'

'যে লোক বন্ধু সেজে ঘরে ঢুকে চুরি করে পালায় তাকে ধরতে পেয়ে ছেড়ে দেব এ কোন দেশের রাজনীতি প

'তোর যা ক্ষতি তা হয়তো সামাগ্রই, আমার যা ক্ষতি তাকেও না-হর সামাগ্রই বলব, কিন্তু তার যা ক্ষতি হবে তার বোধ হয় তুলনা নেই। উজ্জ্বল সম্ভাবনার আভা একদিন জ্বলেছিল তার চোখে, তার সে-চোখ ভয়ে লজ্জায় বিমর্ধতায় অন্ধকার করে দিসনে। সচ্চিয়, ছেড়ে দেয়া যায় না ? তুলে নেয়া যায় না মামলা ?'

#### অসম্ভব।

ঘটনাটা কী, খুঁটিয়ে দেখতে হবে। স্বয়ং কলেক্টর সাহেবের বাড়িতে রাহাজানি। আব, বলি, জিনিস কার ? তাঁর স্ত্রীর, মিসেস কলেক্টরের। সমস্ত জেলা-জোড়া যাঁর প্রতাপ, তা শুধু তাঁর স্ত্রীর বেলায় অপ্রকট থাকবে ? স্ত্রীর কাছে তাঁর বলৈশ্বর্যের প্রমাণ হবে না ? কত বড় যোগ্য স্বামীকে বিয়ে করেছে নিজ চোখে দেখে যাবেনা তামসী ?

কিন্তু দেবিকার ক্ষমতাও বা কম কোথায়! যদি স্বামীকে ধরে আসামীকে ছাড়িয়ে আনতে পারে সেইটেও তো তার কম বাহাছরি নয়। কিন্তু তাতে শুধু তার স্ত্রীতের মহিমা, কলেক্টরের স্ত্রী হবার দ্রুণ বিশেষ কোনোই কেরামতি নেই।

'তুই শেষকালে একটা গুণ্ডার জ্বে আমার কাছে প্লিড করবি ?' চাবুকের বাড়ির মত লাগল তামদীর মুখের উপর। 'আর আমি ওঁর কাছে গিয়ে মুখ ফুটে বলব ঐ গুণ্ডাটা তোর লাভার ?' তামদী মুখ ঢাকল হু হাতে।

'এ ভো ভোর বড় আবদারের কথা। চোর ধরা পড়েছে ভো ভাকে সাজা দেয়া

যাবে না। আগুনে হাত পুড়েছে তো পারবে না জালা করতে। রাজ্যে আর তোর মানুষ ছিল না ভালোবাসবার ?'

जामनी रहक श्राय बहेन।

'টাকার দরকার মনে করিস দিতে পারি, আসামীর জয়ে মোক্তার দিতে পারিস ইচ্ছে করলে। যদিও ডিফেণ্ড করে কিছু লাভ হবে না। তার চেয়ে প্লিড গিলটিই ভালো। শাস্তি কিছু কম হতে পারে।'

'না, টাকার দরকার নেই। আমি কালই চলে যাব।' তামদী উঠে পড়ল।

পরদিন সকালে উঠে তামসী বেরুলো শহরের দিকে। নোক্তারের সন্ধানে। ঐ তো, ঐ আন্তাবলের পাশে বিরিঞ্চি মোক্তারের বাড়ি, সাইন-বোর্ড আছে। ই্যা, বিরিঞ্চি মোক্তার পাকা মাঝি।

কলাইয়ের বাটিতে চা নিয়ে তাতে বিস্কৃট ভিজিয়ে-ভিজিয়ে খাচ্ছেন বিরিঞ্চি, তামসী যারে চুকল। যারে আর লোক নেই, শুধু একটা বুভূক্ষু ছোট ছেলে বাপের নিষ্ঠুর গ্রাদ থেকে বিস্কৃটের অংশ পাবার জন্যে নিশ্ফল চেষ্টা করছে। আর চেঁচাচেছ।

একটা মুখের মধ্যে এতগুলো গত থাকতে পারে আর দেসব গতের ধারে-ধারে এতগুলো চোখা হাড় একসঙ্গে মাথা চাড়া দিয়ে উঠতে পারে এ আর তামসী দেখেনি। আর, মুহূতেরি জন্মে, কে মোক্তার কে মকেল বিরিঞ্চির হুঁদ রইল না। সেই ফাঁকে অধ্যবসায়ী ছেলেটা মুখের থেকে বিস্কুটের শুকনো আদ্ধেকটা কেড়ে নিলে টো মেরে। °

কি চাই ? চাঁদা ? আঁতুড় ঘর ? সেলাইর কল ? না, ইনসিওরেক্সের দালালি ? 'একটা কেস সম্পর্কে আপনার কাছে এসেছি।'

যতদূর দীর্ঘ করা যায় শেষ চুমুক দিয়ে বাটিটা বিরিঞ্চি ছেলের হাতে চালান করে দিলেন। বিস্কৃটের গুঁড়ো-মাথানো হাতটা কাপড়ে মুছতে মুছতে বললেন, 'ব্যাপার কী? তিন শো ছেষট্টি না চার শো আটানববুই ?'

তামসী থমকে দাঁড়াল।

'ধারা জিগগেস করছি। কোন ধারা ? না, অদৃষ্টে শুধুই অঞ্ধারা ?'

ব্যাপারটা মোটামুটি বললে তামসী। বললে, 'না, অশ্রুধারা নয়। টাকা দেব, যত লাগে। হাজিরের তারিখটা জাসুন আর একটা জামিনের ব্যবস্থা করে দিন।'

মাড়ির থেকে বিস্কৃটের চর্বিভাংশ জিভের উপর আনবার জন্যে বিরিঞ্চি মুখের মধ্যে আঙুল ঢুকিয়েছিলেন দাঁতের কামড় পড়ে গেল অতর্কিতে। বললেন, 'সেই কলেক্টরের বাড়ির চোর ? কী ভয়ানক ?'

ভয়ানকটা কে, কলেক্টর না চোর, বুঝতে পারল না ভামসী। বললে, 'চোর যভই

ভন্নংকর হোক, মুক্তি না পেলেও, মোক্তার তো সে পেতে পারে।

'কিন্তু আমাকে নয়, মাপ করবেন।' বিরিঞ্চি হাত জোড় করলেনঃ 'জামিন দাঁড়িরে খাই, কলেক্টর-এস-ডি-ওর বিরুদ্ধ হতে পারব না। কলেক্টরের বাড়িতে চুকে চুরি করেছে, কে জামিনদারির দরখান্ত করবে ? দরখান্ত করলেই বা কি। ম্যাজিপ্ট্রেট মঞ্চুর করবে নাকি ?'

'কিন্তু তার নিরুদ্ধে তে। আপিল আছে জজের কাছে।'

'হাা, সেই সঙ্গে এক কুড়ি চীনে হাঁদ বা আঁকাবাঁকা শিং-ওয়াল। হরিণ বা অন্তত একটা তথাল গরু দরকার। পারবেন জোগাড় করতে ?'

'কিন্তু যদি তার অসুখ হয়ে পড়ে ?'

'তা আর বিচিত্র নয়। পুলিশের হাতে যা মার থেয়েছে শুনেছি, কে জানে হয়তো হাঁসপাতালেই আটক আছে। তাই সরকারী ডাক্তারের শরণ নিন। ব্যথা-টাথা কিছু হয়েছে বলে তাকে একবার কল্ দিন আগে। এখানে হাতে-হাতে কারবার, একটা সাটিফিকেট জোগাড় করে নিতে কন্ট হবে না। চমচমে সাটিফিকেট দেখলে মাজিপ্রট নরম পড়বে নিশ্চয়।'

'কিন্তু তথনো তো পেশাদার জামিনদার একজন সেই মোক্তারেরই দরকার হবে। আপনি---'

'ওরে ববাবা, আমি নয় কিছুতেই। আমার ও অশ্রুধারা থেকে এ-অশ্রুধারা অনেক ভালো। কখন কে কোথায় হাজির-জামিনি জব্দ করে বসে, মারা যাই আর কি। আমি কেন, কেউ এগোতে সাহস করবে না। এখানে কে চেনে আপনাদের ? জামিনে ছাড়া পেয়ে আসামী যদি ভাগে তবে কে তার পিছু নেবে ? আপনি যে আপনি, আপনারই বা ঠিকানা কি।'

এদিকটা ভেবে দেখেনি তামদী। সত্যিই তো, ছাড়া পেয়ে কোথায় যাবে তারা, কোন গৃহচ্ছায়ায় ? কোথায় তাদের আশ্রায়, তাদের অন্তরঙ্গ নির্জনতা ? ছঃথের আগুন সামনে রেখে কোথায় পাবে তারা মুখোমুখি বসবার জায়গা ? যদি আবার রণধীর পালায়! যদি আবার চরি করে! সত্যি, কে নেবে তার দায়িত্ব ?

তামসী হাতের ব্যাগ থেকে হৃটি টাকা বের করে রাখল টেবিলের উপর। উঠে চলে গেল নিঃশব্দে।

'তু নম্বনে দশ ধারা হল না, আমারই কপাল মন্দ।' বিরিঞ্চি টিপ্পনি কাটলেন। ভামদী রাস্তায় নেমে এল। কোন দিকে যাবে ঠিক করতে পারছে না। এমন সময় একটি যুবক সামনে এসে দাঁড়াল। সম্মিত মুখ, বলিষ্ঠ অভয় তার আবির্ভাবে। বললে, 'আমার সঙ্গে আস্তুন। ভোলাদা'র বাড়ি। ভোলাদা এখানকার স্বদেশী মোকার।'

( ক্রমশঃ )

## অনুনত দেশ ও সাম্যবাদ সঞ্জয় ভট্টাচার্য্য হুই

রূশ-বিপ্লবের উদাহরণে আমরা দেখতে পাই একটি অসুরত দেশ ধনতান্ত্রিক রাষ্ট্রবিপ্লবের অধ্যায় স্পর্শ না করেই সাম্যবাদী বিপ্লবে গিয়ে পৌছতে পারে। ওটা বিপ্লবের রাষ্ট্রীয় পর্য্যায়—বিপ্লবের অর্থ নৈতিক পর্য্যায়ে একটি অমুন্নত দেশের এতোটা সিদ্ধি প্রশ্নাতীত নয়। ধনতান্ত্রিক বিপ্লব (Bourgeois-democratic Revolution) ধনোৎপাদনের যে অভিনব কৌশল ও উপকরণ সংস্থ বহন করে আনে তাদের উপেক্ষা করে সাম্যবাদী ধনে। ৎপাদন কল্পনা করা যায় না। কাজেই অমুন্নত দেশের সাম্যবাদ ধনতান্ত্রিক রাষ্ট্রবিপ্লবের অধ্যায় ডিঙিয়ে গেলেও অর্থনীতির ক্ষেত্রে ধনতন্ত্রের সাধনা ও সিদ্ধিকে গ্রাহণ করতে বাধ্য হয়। আর তাই অমুন্নত দেশের সাম্যবাদের প্রার্থিমিক কাজই হয় ধনতন্ত্রের হাত থেকে সমাজের যতটুকু পাওনা ছিল, ততটুকু সমাজকে দিয়ে দেওয়া। রূশ-বিপ্লবের নায়করাও গোড়াতে তা-ই করতে চেষ্টা করেছিলেন তাই লেনিনকে বলতে গুনি: "কৃষিকে পুনর্গঠন করতে পারে এমন বিরাট ষম্বশিল্পের প্রতিষ্ঠা করতে পারলেই সমাজতন্ত্রের বাস্তব ভিত্তি তৈরী হবে।"১ ট্রট্সিফ বলেছিলেন: "যন্ত্রশিল্প ও সংস্কৃতিতে আমরা অহুনত বলেই দেশে যন্ত্রশিল্পের দ্রুত প্রবর্তনের জ্ঞাে আমাদের সুভীত্র চেষ্টা থাকা চাই--প্রত্যেকটি উপায়-উপকরণের নির্ভুল প্রয়োগ হওরা চাই।<sup>শ২</sup> ফীলিন বলেছেন: "আমাদের কাজের ভিত্তি আর মর্ম্ম হচ্ছে আমাদের কৃষি-প্রধান দেশকে যন্ত্রশিল্পে উন্নত করে তোলা—প্রয়োজনীয় যন্ত্রপাতি নিজের চেষ্টার উৎপাদন করা ৷<sup>"৩</sup>

বাজারে মাল বিক্রী করে মূনকা পাবার তাগিলে পুলিপতিরা প্রচুর উৎপাদনের

পক্ষপাতী আর প্রচুর উৎপাদনের তাগিদেই তাঁরা শিল্লযন্ত্রের আশ্রয় নেয়। সোভিয়েট রাশিয়া মুনফ। পানার তাগিদে প্রচুর উৎপাদন ও যন্ত্রশিল্পের উন্নয়ন চায়নি—ভাদের উৎপাদনের প্রেরণা ছিল ব্যবহার—মুনফা নয়। সাম্যবাদী উৎপাদনের লক্ষ্যই তা ইঃ উৎপাদন হবে ব্যবহারের জন্ম, মুনফার জন্মে নয়। প্রচুর উৎপাদনের দহায়ক বলে যন্ত্রকে সাম্যবাদী অর্থনীতি সাদরে গ্রহণ করেছে কেননা ব্যবহারের জন্মে প্রচুর উৎপাদন সমাজের কোনো ক্ষতি করে না বরং মানুষের জীবনযাত্রার মান উত্রোত্তর উচুতে তুলে দেয়। কিন্তু মুনফার পরিবর্ত্তে ব্যবহার কথাটার সার্থকতা তখনই আছে যখন একটি শিল্পপ্রতিষ্ঠান আত্মপ্রতিষ্ঠা হয়ে মুনফ। অর্জ্জনের উপযোগী হয়—জন্ম নেওয়া মাত্রই কোনো শিল্প-প্রতিষ্ঠান মুনফা অর্জ্জনের অধিকারী হয়ে ওঠেনা। বিশেষ করে অমুন্নত দেশে একটি শিল্পপ্রতিষ্ঠানের সাবালকত্ব প্রাপ্তি থুবই জটিল ব্যাপার। যন্ত্রোৎপাদনে অনভিজ্ঞতা, যান্ত্রিক ও যন্ত্রকুশলতার অভাব দেখানে প্রতিমুহুর্ত্তে শিল্প-প্রতিষ্ঠানের জীবন বিপন্ন করে তোলে। দোভিয়েট রাশিয়ার শিল্পে'ন্নয়ন-প্রচেষ্ঠ:ও এই বিপদ থেকে মুক্ত হ'তে পারেনি। ধনতান্ত্রিক আবহাওয়ায় শিল্প-প্রতিষ্ঠানগুলোর শৈশব-সঙ্কট মৃষ্টিমেয় মালিকের সঙ্কট হিসেবেই উপেঞ্চিত হয়—কিন্তু শিল্প-প্রতিষ্ঠানগুলোর মালিক ও পরিচালক যেখানে রাষ্ট্র সেখানে তাদের শৈশব-সঙ্কট সমস্ত সমাজকে সক্ষটের সম্মুখীন করে দেয়। সোভিয়েট রাশিয়ায় যস্ত্রোৎপ∶দিত দ্রব্যের মূল্য যথন সাধারণ শ্রমিক ও কুষকের ক্রেমক্তির এলাকায় নেমে এলনা তথন এ-অবস্থাটাকে স্বাভাবিক মনে করতে না পেরে একদল বলশেভিক বলেছিলেন যে এ হচ্ছে ট্রট্স্কিপস্থীদের কুটকৌশল—যন্ত্রশিল্পকে নষ্ট করবার ফিকির।<sup>8</sup> উত্তরে ট্রট্ স্কি বলেছিলেন: যে পরিমাণে দ্রুবা তৈরী হচ্ছে তা অকিঞিৎকর, তার উপর তার দাম যদি নীচুতে নামিয়ে দেওয়া যায় ভাহলে রাষ্ট্রনিয়ন্ত্রিত যন্ত্রশিল্পের লক্ষ লক্ষ মুদ্র। ক্ষতি হবে। ৫ প্রাথমিক অবস্থায় যন্ত্রশিল্পের এই অপরিণত উৎপাদনের হাত থেকে অব্যাহতি পাওয়া তুক্কর—এবং প্রতিষ্ঠানের আয় দিয়ে যদি তার বাস-নির্বাহ করতে হয় তাহলে অভিজ্ঞ লোকমাত্র স্বীকার করবেন যে সেই প্রতিষ্ঠানে উৎপাদিত জব্যের মূল্য খুগীমাফিক নীচুতে না ময়ে আন। যায়না। যন্ত্রোৎপাদনের নিজেরও একটা নিয়ম আছে, সে-নিয়মের ব্যতিক্রমে তার দেহ চুর্বল হ'তে স্থুরু করে। রাষ্ট্রের ধনভাগুার এই দৌর্ববল্যের দাওয়াই সরবরাহ করে যেতে পারে—কম দামে উৎপাদিত দ্রব্য বিক্রী করে আয়ের শৃশুঘর খয়রাত দিয়ে রাষ্ট্রই আবার পূর্ণ করে তুলতে পারে, কিন্তু দেখানেই ব্যাপারটা চুকেবুকে যায় না। তথন রাজকে।যেই ঘাট্তি দেখা দেয়— আর সেই ঘাট্তি পূরণ করতে রাষ্ট্র ঋণের জত্যে জনসাধারণের দ্বারস্থ হয়। জনসাধারণ সুলভে রাষ্ট্রেংপ।দিত মাল পায় বটে কিন্তু রাষ্ট্রের-মহাত্তন-হবার-দাস্থনাপত্র হাতে নিয়ে আয়ের খানিকটা অংশ রাষ্ট্রের হাতে তুলে দিতে বাধ্য হয়। রাষ্ট্রের এই ঋণমুক্তির বা ঋণের স্থদ যোগাবার আশা আছে তখনই যথন রাষ্ট্র-নিয়ন্ত্রিত যন্ত্রশিল্প প্রচুর উৎপাদন করেই মুক্তি পাবে না, উৎপাদিত জব্য বিক্রী করে মুনফা টেনে আন্বে। আর সেখানে গিয়ে অবস্থাটা দাঁড়াবে—ব্যবহারের জস্মে উৎপাদন নয়, মুনফার জস্মে উৎপাদন, ধনতন্ত্র-নিয়ন্ত্রিত উৎপাদন যে-অবস্থায় গিয়ে দাঁড়ায়!

যন্ত্রশিক্ষকে নিজের নিয়মে সোজা পথে চল্তে না দিয়ে যদি গোড়াতেই সমাজতন্ত্রের পাহারায় এই বাঁকা পথে চালিয়ে নেওয়া বায় ভাহলে সে ধনতন্ত্রের হাতিয়ারের মতোই কাজ করতে সুরু করে। ওয়েবদম্পভীর বই-এ যখন দেখ্তে পাই সোভিয়েট রাষ্ট্র ঋণের জত্যে শতকরা আট টাকা সুদ দিচ্ছে তখন বলা যায় যে সেখানকার যন্ত্রশিল্প বাঁকা পথে চলে মুনকা টান্তে বাধ্য হচ্ছে। সুদের টাকা যন্ত্রশিল্পের মুনকা দিয়েই তৈরী! ঘুরিয়ে বল্তে হলে অবশ্য হুজারের এ কথাও বলা যায়ঃ "পরের বছর শ্রামিকদের যে-টাকাটা স্থদ বাবদ দেওয়া হয় শিল্পের আয় থেকে তা তুলে না নিলে দে-পরিমাণ টাকা তারা বেতনর্দ্ধি হিসেবেই পেতে পারত!" এই ছল্ম বেতন-কর্ত্তনকৈ বিশুদ্ধ শোষণ বা মুনকা বল্তে আমাদের আপত্তি থাকতে পারে কিন্তু সাম্যবাদের দরবারে এ ধরণের আপত্তি টিক্তে পারে না।

সাম্বাদী রাষ্ট্রের নেতৃত্বে উৎপাদনে ধনতান্ত্রিক বিপ্লব আনবার প্রকৃষ্ট প্রয়াস দেখা বায় লেনিন-প্রবর্ত্তিত নব্যঅর্থনীতিতে (New Economic Policy অথবা NEP)। 'নেপে'র উদ্দেশ্য ছিল বিদেশী মূলধন পাওয়া এবং অবাধ বাণিজ্যের প্রবর্ত্তন করা। তাছাড়া শ্রমকরাষ্ট্রের পাহারায় ধনতন্ত্রের খানিকটা পুনরুড্জীবনও এই নীতি বরদান্ত করতে চেয়েছিল। আশা ছিল ধনতান্ত্রিক প্রতিদ্বিতা দেশের উৎপাদনবৃদ্ধির সহায়ক হবে। শ্রমকরাষ্ট্রের এ আশা যে পূর্ণ হয়নি তা নয়, কিন্তু সঙ্গে সঙ্গে দেশের সর্বত্র ধনতন্ত্রের অঙ্কুরও গজিয়ে উঠে উৎপাদনবস্ত্রটিকে দৃঢ়মুষ্টিতে ধরে বস্ল। অন্তর্মত দেশের শিল্প-শ্রমিক সাধারণত বন্ত্রবিশারদ হয় না—জাতীয় অর্থনীতি পুনর্গঠন করবার জন্মে তাই জারআমলের এঞ্জিনিয়ার ও সুদক্ষ বান্ত্রিকদের উপরই শ্রমিকদের নির্ভির করতে হয়েছিল। তাদের উচ্চবেতন, বিশেষ স্থাবিধা, কারখানার খানিকটা আধিপত্য প্রভৃতির লোভ দেখিয়েই কার্য্যে নিযুক্ত করা হয়েছে। ধনতন্ত্রের এই পোশ্বের দল নিজেদের অপরিহার্য্যতা সম্বন্ধে নিশ্চিন্ত, হয়ে শ্রমিকরাষ্ট্র উচ্ছেদ করবার সঙ্কল্প করেনি বটে কিন্তু যন্ত্রকুশল শ্রমিক ও সাম্যবাদী কর্মাধ্যক্ষদের সঙ্গে মিলে মিশে উৎপাদনের ক্ষেত্রে একটি আমলাতন্ত্রের সৃষ্টি করে নিয়েছে।

ধনতান্ত্রিক বিপ্লবের সহজাত উৎপাদন-প্রাচুর্য্য সাম্যবাদের আওতায় তৈরী করতে গিয়ে অমুন্নত রাশিয়া যন্ত্রোৎপাদনের ক্ষেত্রে যেমি তৈরী করল 'নেপ-ম্যান' বা ধনতন্ত্রের বীজাপুরাহী একদল লোক ঠিক তেমি কৃষির ক্ষেত্রে 'কুলক' বা সমৃদ্ধ কৃষকদের গা ঘেঁষেই তাকে দাঁড়াতে হল। কৃষি-দ্রব্য উৎপাদনে 'কুলক'দের সর্বাধিক দক্ষতাই তথন শ্রামিকরাষ্ট্রের কাছে সবচেয়ে বিবেচ্য বলে মনে হয়েছিল। শস্ত-উৎপাদনে 'কুলক'দের দক্ষতা অনস্বীকার্যা। দেখা যায় ১৯২৭-এ 'কুলক'রা উৎপাদন করত ৬০ কোটি 'পুড' শস্ত আর ১৯২৯-এও যৌথকৃষিকেন্দ্রগুলো আর রাষ্ট্রপরিচালিত কৃষিপ্রতিষ্ঠানগুলো সম্মিলিত ভাবে উৎপাদন করেছে মাত্র ৪০ কোটি 'পুড' শস্তা। সমৃদ্ধ কৃষকরা শ্রেষ্ঠ উৎপাদক বলে রাষ্ট্র থেকে সবরকম মুযোগ ও স্থবিধা লাভ করতেও স্কুক্ষ করল। অবশ্য একসময় আবার এই কুলককুল রাষ্ট্রের পেষণেই দলিত হয়েছে কিন্তু মরবার আগে তারা রাশিয়ার কৃষির অবস্থা এমন শোচনীয় করে তুলেছিল যার ফলে ১৯৩২-৩৩এর ছভিক্ষ রাশিয়ার কৃষির ক্ষাবন মুছে নিয়ে গেল। তুলিক্ষ লোকের উপবাদ-মৃত্যু দিয়ে উৎপাদন-বৃদ্ধির মূল্য দিত্তে হল।

সাম্যবাদের আওতায় অমুনত দেশে শিল্পবিপ্লব ও উৎপাদনকৃদ্ধি করতে গেলে ধনতন্ত্রের কাছাকাছি সরে আদ। যেমন অনিবার্য্য তেন্দ্রি অনিবার্য্য সেখানকার শাসকদলের মধ্যে মতবিরোধিতা। বলশেভিক দলের কর্ণধাররা লেনিনের মৃত্যুর পর রাশিয়ার অর্থ নৈতিক উন্নয়নের কোনো একটি বিশেষ পথ একযোগে দমর্থন করেন নি। বিরোধী বামপদ্বী দলের নেতা হিসেবে ট্রটক্ষি স্থপরিকল্লিত যন্ত্রশিল্পের দিকে বেশি ঝোঁক দিতে চেয়েছেন— দরিদ্র চাষীদের প্রতি রাষ্ট্রের পক্ষপাতিত্ব সমর্থন করেছেন-এবং 'নেপ-ম্যান' ও 'কুলকে'র উপর ট্যাক্সের বোঝা চাপিয়ে দিতে বলেছেন; কার্য্যক্রী কেন্দ্রীয় সমিতির নেতা ষ্টালিন কৃষির দিকেই বেশি ঝোঁক দিয়ে চলেছেন, কুলকদের আগে প্রশ্রা দিয়ে পরে উচ্ছেদ করেছেন: দক্ষিণপন্থী দলের নেতা বুখারিন 'নেপম্যান' ও 'কুলকে'র অবাধ প্রশ্রয় সমর্থন করেছেন—তাঁর এমনও ধারণা ছিল যে 'কুলক'রা একদিন সমাজতন্ত্রবাদী হয়ে যাবে! এই বিরোধ যে পরস্পার দোষারোপ, নির্কাসন এবং হত্যালীলায় পরিণতি লাভ করেছিল তা সর্বজনবিদিত। সোভিয়েট রাশিয়ার ধনোৎপাদনের মত ও পথ নিয়ে বলশেভিক নেতাদের এই যে দলাদলি তার মূলে দেশের অনগ্রসরতার ছবিটিই উকি দেয়। একটি অন্তাসর দেশ ধনোৎপাদনের ক্ষেত্রে স্বাভাবিকভাবে যে পথে অগ্রাসর হতে পারত-সাম্যবাদী রাষ্ট্রবিপ্লবের পর তার আর সে পথে যাবার উপায় ছিলনা। উৎপাদন-ব্যবস্থার সক্ষে সাম্যবাদী রাষ্ট্রবিপ্লবের ঘনিষ্ঠ যোগাযোগ না থাকাতেই বিপ্লবোত্তর উৎপাদন ব্যবস্থা একটি জটিল ও বিশ্বসকুল পথ ধরে চলেছে। উৎপাদন-প্রাচুর্য্যের জত্যে ধনতন্ত্রকে খানিকটা প্রশ্রয় দিয়েও তাকে প্রবেশ-পথ দেওয়া হবে না--- সাম্যবাদের আসনে বদে ধনতান্ত্রিক শিল্পবিপ্লবের দাধনা করতে হবে— এ-পথ সত্যি ক্লুরধার এবং তুর্গম। সোভিয়েট রাশিয়ায় সাম্যবাদী বিপ্লবের সর্ববাঙ্গীন জয় হোক এ কামনা হয়ত প্রত্যেক

বলশেন্ডিক নেতার মনেই ছিল, মূল আদর্শের রঙ কারো মনেই মান হয়ে যায়নি কিন্তু অসুন্ত দেশের অর্থ নৈতিক অবস্থা এমনি জটিল যে তার জট খুলে সমস্ত স্ত্রগুলো পরিচ্ছন্ন করে সোজা সাম্যবাদের দিকে চালিয়ে নেওয়া অসাধ্য।

তবু, যতো বিলম্থেই হোক তিনটি পঞ্চার্যিকী পরিকল্পনা গ্রহণ করে সোভিয়েট রাশিয়া শিল্পােমতির পথে বহুদ্র এগিয়ে গিয়েছিল। অবশ্য ধনতান্তিক দেশগুলাের মতো শিল্পােৎপাদনের ক্ষমতা অর্জ্জন করা তার পক্ষে কোনাে সময়েই সম্ভব হয়নি আর তার উপর গত যুদ্ধ তার শিল্পশক্তিকে গুরুত্তরভাবে পঙ্গু করে ফেলেছে। রাশিয়ার চতুর্থ পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার (যা সম্পূর্ণ হবে ১৯৫০-এ) লােহা আর ইম্পাত তৈরীর পরিমাণ সংখ্যা দেওয়া হয়েছে ১৯৫ মিলিয়ন টন ও ২৫৪ মিলিয়ন টন—অথচ ১৯৪২-এতেই রাশিয়ায় লােহা তৈরী হয়েছিল ২২ মিলিয়ন টন, ইম্পাত তৈরী হয়েছিল ২৮ মিলিয়ন টন। লােহা আর ইম্পাত উৎপাদনে এই অবনতি রাশিয়ার মৌলিক যন্ত্রশিল্পের অবনতিই নির্দেশ করে। শুধু তাই নয়। পরিকল্পনার দেখা যায় কাগজ, সুজাের কাপড়, পশমী কাপড়, জুতাে—এ প্রত্যেকটি জিনিষ্ট ১৯৪২-এর চেয়ে চের কম তৈরী হবে। সমস্ত সোভিয়েট রাশিয়া জুড়ে তৈরী হবে ২৪০ মিলিয়ন জোড়া জুতাে— যুক্সপূর্বে রুটেনে এর দ্বিগুণ পরিমাণ জুতাে তিরী হতে এবং বুটেনের যুদ্ধাত্তর শিল্পজব্য রপ্তানির পরিকল্পনাও যুদ্ধপূর্ব্ব রপ্তানির পরিমাণের দেড্গুণ। ব্রিটেনও যুদ্ধাত্তর শিল্পজব্য রপ্তানির পরিকল্পনাও যুদ্ধপূর্ব্ব রপ্তানির পরিমাণের দেড্গুণ। ব্রিটেনও যুদ্ধবিধ্বস্ত হয়েছে কিন্তু তার উৎপাদেন ক্ষমতা সোভিয়েট রাশিয়ার মতাে পক্ষু হয়নি। সোভিয়েট রাশিয়ার যন্ত্রোৎপাদনের এই ঘাট্তির মূলে য়ে-যে অর্থনৈতিক কারণ বিভামান তা সোভিয়েট রাশিয়ার যন্ত্রোৎপাদনের এই ঘাট্তির মূলে য়ে-যে অর্থনৈতিক

তাছাড়া সোভিয়েট কৃষিকেন্দ্রগুলো সম্বন্ধেও 'প্রাভদা'-তে সম্প্রতি ঘেসব খবর প্রকাশিত হচ্ছে তাও খুব স্থবর নয়। ৪ঠা জুলাই-এর প্রাভদা খবর দিচ্ছে, "ক্রাসনোইয়ার্ম্ব অঞ্চলে কয়েকজন নেতৃত্বানীয় কঁম্মার নৈতিক অধঃপতন ও অপরাধের খবরে দলীয় প্রাদেশিক সমিতির অবাক হবার কিছু নেই—তারা বিতাড়িত হয়েছে এবং বিচারাধীন আছে। ১৯৪৪-এ ঘৌথকৃষিকেন্দ্রে তহবিল তছরুফের কয়েকটি ঘটনা হয়েছিল।" এ খবরে আমরাও খুব বেশি অবাক হইনি, কিন্তু এ ছাড়াও কির্ঘিজ প্রজাতন্ত্রে, অষ্ট্রাখান অঞ্চলে, ভোলগাকাম্পিয়ান মৎস্থ-কেন্দ্রে ঘৌথসম্পত্তি অপহরণের আবো কয়েকটি খবর ঘখন প্রাভদাই প্রকাশ করে যাচ্ছে তখন আরু ব্যাপারটাকে লঘু বলে উড়িয়ে দেওয়া যায়না। সামাজিক সম্পদ্র আত্মাৎ করবার অপরাধের জন্মেই ধনতন্ত্র অপরাধী আর সেই অপরাধর্তি থেকে সোভিয়েট রাষ্ট্রের পদস্থ কর্মারাই মুক্ত নয়! ব্যক্তিগত ধনসঞ্চয়ের লোভ তাদের মনে এতোখানি নিম্নগামী যে চুরির মতো অপরাধেও তারা লিপ্ত হয়! সাম্যবাদের সংগঠনকারীদের মনেই যথন সাম্যবাদের আদর্শ মুছে নিশ্চিন্ছ হয়ে গেছে তখন অনুষ্কত দেশের অনুষ্কত

জনসাধারণ যে সামাবাদের আদর্শে আবদ্ধ থাকবেনা তা সহজেই অনুমান করা যায়। যৌথকুষিকেন্দ্রের সাধারণ চাষীদের বহু চুফুতির খবরই 'প্রাভদা' প্রকাশ করতে বাধ্য হচ্ছে: "ক্ষেত্ত থেকে ফদল কেটে যৌথকৃষিকেন্দ্রের গোলায় বা রাষ্ট্রভাণ্ডারে আনবার পথে প্রভ্যেক পদে কড়া পাহারার ব্যবস্থা হয়েছে।"—(প্রাভদা ৬ জুলাই)। তার মানে চাষীবা রাষ্ট্রের গোলায় নিয়ে শস্তা মজত করতে অনিচ্ছক এবং প্রাভদা সাবধান-বাণী উচ্চারণ করছে: "এ সব ব্যাপারকে সৌভিয়েট বিরোধিতা ছাড়া আর কিছু বলা যায় না।" ভারপর ভোরোশিলভক্ষ অঞ্চলের যৌথকুষিকেন্দ্রের চাষীরা যৌথকুষিকেন্দ্রের খড় গাদায় তুলে আনছে না. নিজেদের কেত-থামার নিয়েই তারা বাস্ত-কিম্বা ষ্টাভ্রোপোলের হাটে গিয়ে গুলতানি করে বেড়াচ্ছে (প্রাভদা ৬ জুলাই)। ৫ জুলাই-এর প্রাভদা বলছে আলতাই যৌথ-গোপালনকেন্দ্রে চুগ্ধউৎপাদনের পরিমাণ অত্যন্ত অল্ল হয়ে চলেছে, যৌথপ্রতিষ্ঠানের বাইরেও গোপালন চলতে স্বরু করেছে বলেই এ অবস্থা। প্রাভদার এ খবরগুলো সোভিয়েট কৃষিনীতির একটি শোচনীয় পরিণতির চিত্র আমাদের চোথের উপর তুলে ধরে। সাম্যবাদ যদি কৃষকের স্বার্থরক্ষায়ই বেশি তৎপর হয়ে ওঠে তাহলে সাম্যবাদের নিজের সার্থকতা রক্ষা চলেনা। উচ্ছেদের পরও আবার 'কুলকে'র জন্ম হয়। ব্যক্তিগত মুনফাও মালিকানার মোহে কৃষকমন ওতোপ্রোতভাবে আচ্ছন্ন —যৌথমালিকানার যুক্তি সে মন সহজে গ্রহণ করতে চায়না। সমৃদ্ধির সামাগ্য স্পর্শেই কুষকমনের বাক্তিস্বাতন্ত্রা উদ্ধিমুখী হয়ে উঠতে চাষ্ব। যুদ্ধের স্থাবারে রাশিয়ার চাষীসম্প্রদায়ের হাতে অগাধ সম্পদ জড় হয়েছে—তার প্রভাব যে তালের মন থেকে সাম্যবাদের প্রভাব উচ্ছেদ করবে তাতে আর সন্দেহ কি ?

<sup>&</sup>gt; 1 Lenin, Vol XVIII Chap. I.

RI Stalin's Address on the 14th Party Congress (1925)

<sup>∘ 1</sup> The Real Situation in Russia—by Trotsky.

<sup>8 1</sup> History of the Communist Party of the Soviet Union.

c 1 The Real Situation in Russia.

<sup>• |</sup> Dictotors and Democracies-by C. B. Hoover.

<sup>• 1</sup> History of the Communist Party of the Soviet Union.

Conquest of Power-Vol. 2.-by A. Weisbord.

### অপহাত

#### নারায়ণ গঙ্গোপাধ্যায়

বেখুনের বাস গলির মোড়ে এলেই সোজা বাইরের ঘর থেকে রাস্তায় বেরিয়ে আসে সঞ্জীব। তার উৎস্ক চোথ চুটো তাকিয়ে থাকে গলিটার দিকে—এখনি প্রজ্ঞাপতির মতো ওখান থেকে বেরিয়ে আসবে নমিতা। সভ্ত-ফোটা ফুলের মতো এক টুকরো মেয়ে। ঠিক ফুল নয়, ফুলের পাপ্ড়ি। সঞ্জীবের কাব্য করে বলতে ইচ্ছে করে যেন বসস্থের কুপ্লবন থেকে দক্ষিণা বাতাস ওকে উড়িয়ে নিয়ে এল।

আর কাব্য করবার মতো মেয়েই বটে। রাজেন্দ্রাণীর মতে। দেই এ। সবুজ রঙের রেশমী ফিতে জড়ানো কালো বেণীটি পিঠের সীমানা ছাড়িয়ে অনেকথানি নীচে নেমে এসেছে। কপালে ময়ূরকণ্ঠী রঙের টিপ। ছুধে আলতায় মেশানো গায়ের রঙ—যে শাড়ী যে ব্লাউজটি পরে, সেইটেই যেন অন্তৃত ভাবে শরীরের ছন্দের সঙ্গে মিশে যায়। নিজের মনে মনেই আর্ত্তি করে সঞ্জীব: 'মুনিগণ ধ্যান ভাঙি' দেয় পদে তপস্থার ফল'—

মুনিদের ধ্যান ভাঙুক আর নাই ভাঙুক— সঞ্জীবের যে ধ্যানভঙ্গ হয়েছে তাতে জার সন্দেহ কী। তা ছাড়া সয়্যাসীও সে নয়। উর্বশী-মেনকা না হলে যে চিত্ত-বিকার ঘটবেনা এমন কোনো কঠিন ব্রহ্মচর্য ব্রভও সে পালন করছে না। অধিকস্ত উর্বশী যদি জুটেই ধায় তা হলে সে যে প্রোভের মুথে তৃণথণ্ডের মতোই ভেসে যাবে এতে আশ্চর্য হওয়ার কিছুনেই।

না—অসভ্য অভদ্র নয় সঞ্জীব। চোখের দৃষ্টি রাক্ষসের মতো উদগ্র-প্রথর করে তুলে সে সশরীরে নমিতাকে উদরস্থ করতে চায়না, জুতোটাকে সজোরে ঠুকে ঠুকে শিস্
দিয়ে নমিতার দৃষ্টি আকর্ষণ করবার মতো রুচি-বিকারও তার ঘটেনি। তু চারটে শ্লীল-অশ্লীল
মন্তব্য অথবা প্রেম-জর্জনিত হুদয়ের আগ্নেমগিরির থেকে অগ্ন্যুৎপাতের মতো চটুল গানের
উৎপাত করে সে নিজের পৌরুষ প্রতিপন্ন করতে চায়না। সে শিক্ষিত—মেরেদের স্বাভাবিক
সম্মান রাথবার মতো সহজ ভদ্রতাবোধটুকু তার আছে। কিন্তু বেলা সাড়ে দুশটার সময়
বেথুন কলেজের বাস থেকে পরিচিত হর্ণ টা শোনবামাত্র তার ভেতর কী একটা যে ঘটে
যার কে জানে। যে অবস্থায় ছিল, সেই অবস্থাতেই ছুটে বেরিয়ে আসে, দাঁড়িয়ে থাকে
উৎস্কক কাতর দৃষ্টি মেলে। রাণীর মতো লম্মছন্দে আসে নমিতা, কপালে কাঁচপোকার

টিপটি স্থলস্থল করে, পিঠের ওপর সবুজ ফিতে জড়ানো কালো বেণীটি দোলা খেতে থাকে, আর তারই তালে তালে দোলে সঞ্জীবের হুৎপিগু।

মাত্র ছ মিনিট থেকে আঁড়াই মিনিট সময়। এরই ভেতরে সঞ্জীবের শ্রেষ্ঠ মুহূর্তটি ধরা দিয়ে মিলিয়ে যায় সমস্ত দিনটির জন্মে। বিকেলে অফিস থেকে ফিরতে প্রায়ই দেরী হয়, কখন নমিতা আসে সঞ্জীব জানেনা। শুধু ওই একটিবার দেখা—ওই দেখাটুকুর ভেতরেই যেন মনের পাত্রটি ভার কানায় কানায় পূর্ণ হয়ে ওঠে।

নমিত। কথনো তাকে লক্ষ্য করে কিনা কে জানে। তু চারদিন তার দিকে তাকিয়ে 'দেখেছে, কিন্তু তার ভেতরে কোনো পরিচয়ের আভাসমাত্র নেই। তার দৃষ্টি নিরাসক্ত, নির্বিকার। হয়তো পথে-ঘাটে চলা-ফেরার প্রতি মুহুর্তে পুরুষের দৃষ্টিবান ভোগ করতে হয় বলেই এই নিরাসক্তিটা আয়ন্ত করে নিতে হয় মেয়েদের। ট্রামে যেতে যেতে যেমন ঘর-বাড়ি গাড়ি-ঘোড়া কতগুলো অর্থহীন ছবির মতো চোখের সামনে দিয়ে ভেসে ঘায়, নমিতার কাছে তার চাইতে বেশি কিছু মূল্য নেই সঞ্জীবের। একটা ল্যাম্পপোষ্ট্ অথবা ট্রাম-ফ্র্যান্ডের সংকেত-লিপি।

তবু সঞ্জীব হতাশ হয়না। ষভটুকু পাওয়া যায়, তভটুকু লাভ। রূপের তীর্থ ছুয়ারে ভিথারী হয়ে থেকেই সে খুশি—একটি কটাক্ষের প্রসাদও যদি না মেলে তবে তার জত্যে ক্ষোভ করে লাভ নেই। যেটুকু সে পায়, সেটুকুকে আশ্রেয় করেই বহু শৃত্য মুহূত নানা বিচিত্র স্বপ্ন-কল্পনায় ভরে তোলে সঞ্জীব,—অভন্দ রাত্রি আমন্থ্র হয়ে ওঠে কল্পনার জাল বুনে।

শেষ পর্যন্ত কথাটা কাণে গেল বন্ধু পরিমলের।

পরিমল চিরকালই একটু বেপরোয়া। কলেজে যতদিন পড়েছে, সহপাঠিনাদের তত্তকাল সে জালিয়ে মেরেছে। মেয়েদের পিছু নেওয়া তার বাতিকের মতো ছিল। গায়ে পড়ে আলাপ জমাবার চেষ্টা করেছে, স্থবিধে না হলে টেলিফোনে পরিচয় জমাবার প্রয়াস পেয়েছে। কালি ঢেলে রেখেছে মেয়েদের বেঞ্চে, গোবেচারা অধ্যাপকের ক্লাশে চিঠি ছুঁড়েছে মেয়েদের লক্ষ্য করে। আর লিখেছে হাজারখানেক প্রেমপত্র—- গর্ব করে নিজের অজত্র প্রেমকাহিনীর গল্প বন্ধু-বান্ধবদের শুনিয়েছে। সঞ্জীব পরিমলকে যে কোনোকালে খুব অমুরাগের চোখে দেখেছে তা নয়; কিন্তু এই ডন-জ্য়ানটির নানা অভিজ্ঞতা সঞ্জীবকে খানিকটা সঞ্জেছ করেছে তার সম্পর্কে।

এ হেন দিক্পাল প্রিমল সঞ্জীবের অসহায় প্রেমের কাহিনীটা শুনতে পেল একদিন।
'ঠোটের কোলে পাইপ্ আঁকড়ে ধরে ধোঁয়া ওড়াতে ওড়াতে দর্শন দিলে পরিমল।
বললে, ডুই একটা গাধা!

- र्हा ·
- —হঠাৎ কিরে! প্রেমেই যদি পড়েছিস তাহলে অমন ছোঁক্ ছোঁক্ করে বেড়াচ্ছিস কেন? লেগে যা বুক ঠুকে।
  - -কী করব?
  - —এগিয়ে যা, বল, ভোমাকে আমি চাই।

সঞ্জীব বললে, যাঃ!

- —যাঃ, কেন **?**
- —যদি বলে আপনি আমাকে চাইতে পারেন, কিন্তু আপনাকে আমি চাই না?
- হুঁঃ !— মুখে একটা তাচ্ছিল্যব্যঞ্জক ভঙ্গি করলে পরিমল: আরে রাখ! ওদের এখনো চিনিসনি। প্রেমে পড়বার লোভ পুরুষের চাইতে ওদের চের বেশি, ফাঁদে পড়বার জন্মে পা বাড়িয়ে আছেই সারাক্ষণ। শুধু লজ্জায় বলতে পারেনা।

সঞ্জাব চুপ করে রইল। কথাটা সে বিশ্বাস করতে রাজা নয়, বিশ্বাস করা একান্ত অসম্ভব তার পক্ষে। রাণীর মতো দেহসোষ্ঠব নমিতার। কপালের ময়ূরকণ্ঠী টিপটিতে যেন মণি-মুকুটের দীপ্তি। শান্ত-স্থূন্দর মুখে মেঘভাঙা জ্যোৎস্নার মতো আশ্চর্য মনোরম কমনীয়তা। সেই মেয়ে এত সহজেই সঞ্জীবের প্রোম-নিবেদনের সঙ্গে সঙ্গে হৃদয়-সমর্পণ করে বসবে, নমিতাকে এত স্থুলভ বলে সে কল্পনা করতে পারে না।

কিন্ত পরিমল থামল না। অনর্গন বকে গেল সে, অশ্রান্তভাবে অ্যাচিত উপ্দেশ বর্ষণ করে গেল। কতগুলো অল্লাল রসিকত। করে গেল সহজ স্বচ্ছ গলায়। নর-নারীর সম্পর্কের রোমাল্ছীন একটিমাত্র শারীরিক রূপকেই সত্য বলে জেনেছে পরিমল। ফ্রেড্, লিগুসে, মারী ষ্টোপ্স আর হাভেলক এলিসের বাছা বাছা উদ্ধৃতির একটা জীবন্ত এবং প্রগল্ভ এন্সাইক্রোপিডিয়া।

বিশ্রী বিরক্তি বোধ হচ্ছিল সঞ্জীবের। ইচ্ছে করছিল ঘাড় ধরে বার করে দেয় এই বর্বরটাকে, কিন্তু সাহসে কুলিয়ে উঠল না। নিজে খানিকটা দুর্বলচিত্ত বলেই সে ভয় করে তার শক্রতাকে। যথন তথন যা তা স্ক্যাণ্ডাল্ রটিয়ে বেড়াতে পারে—যেখানে সেখানে যা খুশি বলে আসতে পারে তার নামে। পরিমলের অসাধ্য কাজ নেই কিছ।

ওঠবার সময় পরিমল উদারকঠে বললে, ভোর জন্মে ভারী সহামুভূতি বোধ হচ্ছে। দেখা যাক কিছু করা যায় কিনা।

সঞ্জীব শব্ধিত হয়ে উঠল। ত্রস্ত স্বনে বললে, যাক্ ভাই, তোকে কিছু করতে হবেনা। পাড়ার মেয়ে, শেষকালে—

চুরুটের একরাশ ধোঁয়া সঞ্জীবের মুখের ওপর ছড়িয়ে দিয়ে পরিমল বললে, থাম,

থাম। পেটে ক্ষিদে, মুখে লাজ কেন বাবা ? আমার জন্মে ভোমার ভাবতে হবেনা, দাড়ি গজাবার আগে থেকে এসব করে আস্ছি। কত ধানে কত তুঁব বেরোয় তা আমার জানা আছে।

হরিণের চামড়ার চটিটাকে ভঙ্গি ভরে টেনে নিয়ে বেডিয়ে গেল পরিমল।

সঞ্জীব বদে রইল বিমর্থ মলিন মুখে। হতভাগা পরিমল কাঁ কেলেক্সারী ঘটিয়ে বসবে কে জানে। আর লোকটাও আশ্চর্য—টের পোলো কী করে। হাওয়ার মুখে খবর পায় নাকি। প্রতিভাটাকে এদিকে নিয়োজিত না করে কোনো ভালো কাজে লাগালে এতদিনে একটা মহাপুরুষ হয়ে উঠতে পারত পরিমল। কিন্তু ভাগাড় ছাড়া কে:নো কিছু আর ওর নজরে পড়বেনা কোনোদিন।

নমিতা। খোলা জানালা দিয়ে আকাশের দিকে তাকিয়ে বদে রইল সঞ্জীব। কালো আকাশে তারার দীপালি জলছে। নীচে হারিসন রোড দিয়ে ট্রাফিকের গর্জন, ট্রামের ঘটির শব্দ। কিন্তু স্ব কিছুকে ছানিয়ে পাশের বাড়ির রেডিয়েয়াতে রব ক্র-স্কীত বাজছে— অন্তত ওই গানের ঝক্ষারটা এদে রণিত হজ্তে সঞ্জীবের মনের তন্ত্রীতে তন্ত্রীতে।

নমিতা। শুধু পাড়ার মেয়ে নয়—সত্যশরণ চাটাজির মেয়ে। সভাশরণবাবু এ অঞ্চলের স্থনামধন্য অ্যাড্ভোকেট, এম-এল-এ, নাম করা কংগ্রেদ নেতা। তাঁর ওখানে দস্তকুট করা সঞ্জীবের পক্ষে কোনোদিন কোনো অবস্থায় সম্ভব নয়। আর তা ছাড়া, তা ছাড়া—

সব চাইতে বড় বাধা সেইখানেই। সঞ্জীবের জীবিকার পরিচয় আজকের দিনে থ্ব গোরবের ব্যাপার নয়। কলকাতা পুলিশের সে সাব-ইন্স্পেক্টার। হাজার হাজার বিজ্ঞাহী ছেলেমেয়ের বুকের রক্তে রাজানো রাজপথ তাকে বুটের নীচে মাড়িয়ে যেতে হয়। ছাত্র-মিছিলের সাম্নে রিভলভার বাগিয়ে ধরে তাকে পথরোধ করতে হয়। সেখানে মনুয়াজ্বর প্রশ্ন নয়, নিজের বিবেক বলে কোনো জিনিসের অভিত্কেই খীকার করা সম্ভব নয় সেখানে। বিভা আছে সঞ্জীবের বুদ্ধিও আছে। কিন্তু সত্যশরণ চাটাজির মেয়ের কাছে একটা নেড়ীকুকুরের মূল্যও তার ঢের বেশি। ওদের জগতে সঞ্জীব অস্পৃগ্য, সে চণ্ডাল।

জানলার বাইরে আকাশে অজস্র তারা। নমিতা চিরকাল ওই নক্ষত্রগুলোর মতোই তুরধিগম্য থাকবে তার কাছে। ওই রেডিয়োর গানের মতোই স্থ্র হয়ে তার মনের মধ্যে ধরা দেবে, সত্য হয়ে আসবেনা কোনোদিন। আচ্ছা, চাকরীটা ছেড়ে দেবে সঞ্জীব? কিন্তু সঙ্গে সন্তেই মনে পড়ে যার দেশে বাপ-মা, ভাই-বোন—তার চাকরীর ওপরে সম্স্তু পরিবারটা নির্ভর করে আছে।

় জানলাট। বন্ধ করে দিলে সঞ্জীব। টেবিলের টানা থেকে বার করে আনলে

রিভল্ভারটা। ওইটে দিয়েই তাকে একদিন আত্মহত্যা করতে হবে নাকি! আলো নিবিয়ে দিয়ে বিছানায় শুয়ে পড়ল সে – আজো সারারাত তার ঘুম আসবেনা।……

কিন্তু পরিমল নিশ্চেষ্ট হয়ে ছিলনা। এল দিন তিনেক পরেই। কাঁধে ষ্ট্রাপে ঝোলানো একটা ক্যামেরা। সোল্লাসে বললে, এগিয়েছি—মাভৈঃ!

কোনো কথা জিজ্জেস করতে সাহস হলনা সঞ্জীবের। সে শুধু তাকিয়ে রইল বিমৃঢ় দৃষ্টিতে।

- —সাত্য তোর টেষ্ট আছে মাইরি। চমৎকার মেয়েটা। ছবিখানা যা এসেছে—
- —ছবি <u>!</u>
- —আল্বৎ ছবি। এই নে, ফ্রেমে বাঁধিয়ে রাখ। আপাতত এটা তোর সান্ধনার ব্যবস্থা হল। তারপর শঁনৈঃ কন্থা, শনৈঃ পন্থা—

পকেট থেকে এন্ভেলপ বাড়িয়ে দিলে পরিমল। আশ্চর্য, নমিতার ছবি! বুকের কাছে বই আর ভ্যানিটি ব্যাগ্ আঁকড়ে ধরা। বিস্মিত দৃষ্টিতে অপূর্ব স্থন্দর ভঙ্গিতে তাকিয়ে আছে।

- —পেলি কী করে ?
- —অত্যন্ত সহজে। সামনে দাঁড়িয়ে বাইশ নম্বর বাড়িটা কোথায় জিজ্ঞেস্ করলুম, তারপরেই ক্লিক!
  - —কিছু বললে না ?
- বলবে আবার কী ? কাঁচা ছেলে পেয়েছিস আমাকে ৷ টের পাওয়ার আগেই হাওয়া !

সঞ্জীব তেমনি বিমৃত্ ভাবে বসে রইল।

— মাইরি, তোকে আমার হিংদে হচ্ছে রে! ছবিটার একটা কপি আমারও আলবামে রেখে দেব। তুই যথন পছন্দ করেছিদ, তথন আর ওতে নজর দেবনা, নইলে—

একটা বীভংস রকমের অশ্লীল মন্তব্য করে তীক্ষ্ণ শব্দে পরিমল হেসে উঠল। আর সেই মুহুর্তে কেমন একটা বিঞ্জী বিপর্যয় ঘটে গেল সঞ্জীবের মাথার ভেতরে। আর্তনাদ করে দে দাঁড়িয়ে উঠল, ছবিটাকে টুকরো টুকরো করে ছিঁড়ে ছুঁড়ে দিলে বাইরে, একটান দিয়ে আছড়ে ফেললে পরিমলের ক্যামেরাটা। চীৎকার করে বললে, রাক্ষেল, বেরো, বেরো এক্ষ্ণি—গেট আউট!

- —ব্যাপার কিরে।
- চুপ! আর একটা কথা বলেছিস কি সামনের দাঁতগুলো উড়িয়ে দেব। গেট আউট—

সঞ্জীবের আগ্নেয় চোথচুটোর দিকে তাকিয়ে লাথি খাওয়া কুকুরের মতো পিছু হটতে হটতে বেরিয়ে গেল পরিমল। দরজার বাইরে থেকে চাপা গর্জনের মতো তার একটিমাত্র কথা শোনা গেলঃ শালা!

ভারপর—ভারপর অনেকগুলো দিন কেটে গেল।

মনের দিক থেকে কেমন ক্লান্ত আর অবসর বোধ করছে সঞ্জীব। অভূত জ্রুত-গতিতে 
যুরে চলেছে সময়টা কোথাও অপেক্ষা করছে না—অপেক্ষা করছেনা সঞ্জীবের শিথিল 
অবসরতার। তাকে বাদ দিয়েই এগিয়ে যাচ্ছে পৃথিবীটা, তার রিজ্জজারকে উপেক্ষা 
করেই আসছে আন্দোলনের পরে আন্দোলন। ২১শো নবেম্বর চলে গেল, চলে গেল 
আর-আই-এন্-ডে, তারপরে ট্রাইক। সত্যশরণবাব্র সঙ্গে ব্যবধানের সীমারেখাটা আরো 
বেশি বিস্তৃত হয়ে যাচ্ছে সঞ্জীবের। স্থাদূর নক্ষত্রের মতো নমিতা—মাটি থেকে একটা 
নক্ষত্রের দূর্ব কত ? আলোর গতি সেকেণ্ডে এক লক্ষ্ ছিয়াশী হাজার মাইল, সেই নক্ষত্র 
থেকে পৃথিবীতে যদি আলো আসতে হাজার বছর সময় লাগে, তা হলে—

সঞ্জীব কিছু ভাবতে চায়না, ভাবতে ভুলেও গেছে। আরো একটা বছর কেটে গেল। নিমিতা বোধ হয় থার্ড ইয়ারে পড়ে এবারে। রঙীন শাড়ী ছেড়ে আজকাল খদ্দরের শাড়ী ধরেছে, মাঝে মাঝে গান্ধীটুলি পরে কলেজে যায়। স্থদূরের তারাটা ক্রমেই ছনিরীক্ষ্য হয়ে উঠছে। আরো কিছুদিন পরে একেবারে হারিয়ে যাবে দৃষ্টির বাইরে। আকাশে যে রক্তমেঘ ক্রমশ ঘনীভূত হয়ে উঠছে, তারই আড়ালে নিশ্চিহ্ন ভাবে যাবে মিলিয়ে।

কিন্তু চাকরী ছাড়তে পারবেনা সঞ্জীব। বাপ মা, ভাইবোনের মুখ ভেসে ওঠে চোখের সামনে। তার রোজগারের ওপরেই নির্ভর করছে সংসার। হাতে তার যত রক্ত মাখাই থাক—সেই রক্তমাখা টাকাতেই চলবে দিনগত পাপক্ষয়ের শোচনীয় আত্ম-অবক্ষয়। কিন্তু ওই রক্তাক্ত হাতে নমিতার শুভ্র থদ্ধরের শাড়ীকে সে কখনো স্পর্শ করতে পারবেনা, শুধু সে মুঠোয় তার রিজ্লভারটাকেই নিষ্ঠান্ডরে আঁকড়ে রাখতে পারবে!

সেদিন বিকেলে থানার থেকে বাড়ি ফিরছিল সঞ্জীব।

কলেজ স্বোদ্ধারের কাছাকাছি এসেই তাকে থেমে পড়তে হল। ছাত্র-ছাত্রীর বিরাট শোভাযাত্রা চলেছে একটা। ভাক-ধর্মঘটীদের দাবীতে পূর্ণ সমর্থন ঘোষণা করছে তারা।

নিনিমেষ চোখে সঞ্জীব তাকিয়ে রইল। বাংলার ধৌবন-শক্তি। নানা পতাকার আশ্চর্য সমন্বয়ে সম্মিলিত শোভাষাত্রা। ওদের চোথেমুখে জীবনের সজীব উন্মাদনা—ওদের কণ্ঠস্বরে আগামী ঝড়ের সংকেত—দেই ঝড়—যার আদন্ধ সম্ভাবনার প্রেতচ্ছায়া তঃস্বশ্বের মজো এসে পড়েছে সঞ্জীবের চেতনার ওপরে। ওদের দিকে চোথ তুলে তাকানোর সাহস নেই সঞ্জীবদের—শুধু পরের অন্ত্র হাতে নিয়ে উন্মাদের মতো, অন্ধের মতো ওদের ওপর আঘাত করতে পারে এবং অপেকা করতে পারে সেইদিনের জন্মে—বেদিন এই অন্ত্র ফিরে এদে দ্বিগুণ বেগে প্রতিঘাত করবে।

সিগারেটটা ঠোঁটের কোনে কামড়ে ধরে তাকিয়ে রইল সঞ্জীব। না, আশ্চর্য হওয়ার কিছুনেই। বরং ওদের মধ্যে নমিতাকে না দেখলেই সে বিস্ময়বোধ করত। সত্যশরণ বাব্র মেয়ে, তিনপুরুষ ধরে জেল খেটে আসতে ওরা, নমিতার বড়দা মারা গেছে আন্দামানে। হয়তো নমিতাও তৈরী হচ্ছে জেল খাটবার জত্যে, আন্দামানের জত্যে, লাঠি আর বন্দুকের গুলির জত্যে। সেইটেই স্বাভাবিক—সেইটেই অনিবার্য। তুর্লক্ষ্য নক্ষত্রটির ওপর রক্তমেঘের ছায়া আরো বেশি করে ছড়িয়ে পড়ছে, রেডিয়োর গানটা হারিয়ে যাচেছ ঝোড়ো হাওয়ার গর্জনের মধ্যে।

চমংকার লাগছে নমিতাকে। এতদিনে সঞ্জীব তাকে দেখতে পেলো তার সত্যিকারের পরিবেশের ভেতর। স্থল স্তডোল হাতে পতাকাটি তুলে ধরেছে, রোদে রাঙা হয়ে গেছে অপরূপ কোমল মুখখানা, অসংবৃত অলকগুরু খেলা করছে গালে-কপালে। রোজ সাড়ে দশটায় কাঁচপোকার টিপ পরে, দীর্ঘ নিবিড় বেণী ছলিয়ে লঘুচ্ছন্দে যে মেয়েটির বেখুনের বাসে এসে ওঠে, তার সঙ্গে এর কোনোখানে এতটুকুও মিল নেই। ছোট একটি প্রদাপের শিখা যেন মশালের আগুন হয়ে জলে উঠেছে এখানে—সঞ্জাবের ঘর তা আলো করবে না, অগ্নিকাণ্ড ঘটিয়ে দেবে বরং।

### —শেম্—শেম্—

সঞ্জীব চমকে উঠল। তাকেই লক্ষ্য করে বলছে ওরা। শেম্ শেম্। তার পরণে ইউনিক্ষর্ম, তার কোমরে রিভলভার। টুপিতে রাজটীকা জলজল করছে। কোনখানে আত্ম-গোপন করবার একবিন্দু অবকাশ নৈই। সঞ্জীবের মুথে আছড়ে পড়ল এক ঝলক রক্তের উচ্ছাদ।

কখন পাশে এসে দাঁড়িয়েছে সহক্ষী প্রতাপ দাস। কাঁধে তার হাতের স্পর্শ, লাগতে সঞ্জীব চমকে উঠল বিদ্যুৎস্পৃত্তির মতো।

- माँ फिरा की कत्रह गाना जिं?
- —দেখছি।
- হুঁ, ভয়ন্ধর বাড় বেড়েছে। দেশ এবার স্বাধীন করেই ফেলবে দেখছি।

শোভাষাত্রাটা ততক্ষণে এগিয়ে গেছে অনেকথানি। নমিতাকে এখন আর দেখা যাচ্ছে না, কিন্তু তার হাতের পভাকাটাকে এতদুর থেকেও চিনতে পারছে সঞ্জীব। অন্তমনস্ক ভাবে বশলে, আশ্চর্য নয়। সঞ্জীবের দৃষ্টি অনুশারণ করে শোভাযাত্রার দিকে একটা আগ্নেয় কটাক্ষ ক্ষেপণ করলে প্রতাপ দাস। বললে, ব্রিটিশ গ্রণমেন্টের ম্যাগাজিন এখনো ফুরিয়ে যায়নি। অত শস্তা হবেনা।
—তা হবে।

তেমনি অশুমনস্কভাবেই সঞ্জীব জবাব দিলে। সে ভাবছিল অশুক্থা। এখন প্রিম্ল থাকলে বেশ হত। এই অবস্থায় নমিতার একখানা কোটো পেলে যত্ন করে সে সাজিয়ে রাখত তার টেবিলে, হারিয়ে যাওয়া নক্ষত্রের শেষ আলোর সাক্ষর তার জীবনের সব চাইতে বড় সম্পদ হয়ে থাকতে পারত।

কিন্তু আজ চবিবশে আগষ্ট, উনিশ শো ছে'চল্লিশ। টেবিলের পাশে একটা পাথরের মূর্ত্তির মতো বসে আছে সঞ্জীব। একটা সহজ ভদ্রতার কথা অবধি তাং মুখে আসছে না।

তার সামনে মুখোমুখি বসেছেন সভাশরণবাবু। বিনয়ে তাঁর মুখখানা কেমন অস্বাভাবিক আর কোতুকজনক হয়ে উঠেছে। যেন সভাশরণ চাটার্জি নয়—তাঁর ক্যারিকেচার। চোখে মুখে সেই তপস্থাক্লিপ্ত শুচিতা, সেই উন্নাদিক আভিজাত্য মুহূর্তে যেন ছায়া হয়ে মিলিয়ে গিয়েছে। একটা তীব্র শারীরিক অস্বস্তি বোধ করছে সঞ্জীব, অস্থির চোখে লক্ষা করছে দেয়ালে টাঙানো দেশনেভাদের ছবিগুলোর দিকে।

সত্যশরণবাবু বলছিলেন, আপনি পাড়াতেই থাকেন, মুখ চেনা আছে, কখনো আলাপের স্থযোগ হয়না। তাই আজ আপনাকে ডেকে নিয়ে এলাম। এখন তো আপনারাই ভরসা, যদি ওয়া অ্যাটাক ফাটোক করে—

শুকনো গলায় সঞ্জীব বললে, না, সে ভয় নেই।

— কিছু বলা যায়না মশাই, কিছু বলা যায়না। বিশ্বাস নেই ওদের। তা আপনি যদি মাঝে মাঝে একটু দয়া করে আদেন তাহলে আমরা খানিকুটা আশ্বাস পাই আর কি!

তেমনি নিষ্পাণভাবে সঞ্জীব বললে, আসব।

চায়ের টে নিয়ে ঘরে ঢুকল নমিভাই। সভ্যশরণবাবু পরিচয় করিয়ে দিলেন।

নমিতার দিকে একটিবার চোথ তুলেই আবার নামিয়ে নিলে সঞ্জীব। আশ্চর্য এ তৃতীয় নমিতা। সত্যশরণবাবুর মতো এও নমিতার ক্যারিকেচার—এরও মুথে একটা বিচিত্র অস্বাভাবিকতা, একটা বিগলিত বিনয়ের বাস। নমিতা কগনো এত কুৎসিৎ হতে পারে এটা স্থপ্নেরও অতীত ছিল সঞ্জীবের।

মধুর গলায় নমিভা বললে, চা নিন।

চা-টা যেন বিষের মতো তেতো মনে হল সঞ্জীবের। পথে কখন বেরিয়ে এল, তখন সমস্ত পৃথিবীটা ভার কাছে যেমন শৃষ্ম, ভেমনি নির্থক হয়ে গেছে।

# **কবিঞ্জ** মহাপৃথিবী

( जीजीवनानम मान-एक )

### সুধীরকুমার গুপ্ত

অসংখ্য তারার ভিড়ে এ পৃথিবী ছিল একদিন একটা নগণ্য তারা শুধু অনাদি কালের ছায়াপথে। এই সমুদ্রের স্বপ্ন, দীর্ঘশাস গোবি সাহারার, ব্যথায় ধূসর দিখলয় সেদিন ছিলনা কিছু; আজও কোথাও নেই তারা আমাদের দৃষ্টির আড়ালে আর কোনো ভিন্ন দেশকালে।

কোণাও কি আছে সে সময় হৃদুস্পন্দনে চিহ্নিত যা নয় ? আমাদের কাকাজক, ও প্রবাদের পথে ঠেটে হেঁটে অনেক শতাব্দী গেল কেটে। তবুও এখনো অবিরাম মৃত্যু আর করুণার মুখোমুখি প্রবল সংগ্রাম আমাদের হৃদ্স্পন্দনে গুণি দিন রাত্রি আলে৷ অন্ধকারে; কত রাজ্য ওঠে পড়ে, কত কীর্ত্তি সমাজ ও সংসারে গড়া আর ধূলিসাৎ হয়; যারা সৌরজগতের কোনো এক আহ্নিক গতির নিশ্চেতন আবর্ত্তন নয়।

যত সূর্য্য গেছে জ্বলে, মরে-গেছে যেসব আকাশ
এ মাটিতে এতকাল ধরে,
আমাদের সব চিন্তা ধারণা ও কাজের ভিতরে
কোথাও রয়েছে তারা; সেই মর্ত্ত্যলোক
নিয়ে তার সব ব্যথা, সব হাসি আনন্দ ও শোক
মৃত্যুরও কবরে অবহেলে
আরেক আসন্ন সূর্য্যে প্রাণের প্রতীক্ষা রাথে জেলে।
সেই মৃতদের চোখ, সে বিশ্বত স্বপ্ন আর প্রেম
যত আশা বুকে করে পৃথিবীকে করেছে বিপুল
কান্ত তা হয়নি আজো; আবার কঠিন বর্ত্তমান
মশালে উঠেছে জলে, জনতায় ওড়ায় নিশান।

পুরাণো পৃথিবী সব, কত রোম গ্রীস বেবিলন
নানা অরণ্যের স্তরে সে আদিম গুহার আশ্রয়
ফেলে রেথে অনেক পিছনে
এমনি নতুন রোদে আমাদের বিচিত্র জীবনে
পেয়েছিল আরো কতো রূপ।
দে সব জাহাজ সাঁকো রাজ্যপাট আয়ুধের স্তৃপ
তব্ও অদৃশ্য আজ; তাদের সে সমাধির পর
এ অগণ্য জনপদ লক্ষ লক্ষ ক্ষেড ও প্রান্তর
আরেক প্রার্থনা আজ শোনে।
আবার তাদেরও কাজ স্বপ্ন ভয় আকুলতা গোণে
মৃত্যুর নিষ্ঠুর স্পর্শ; তবুও জীবন চিরজীবী,
তার প্রেমে সীমাহীন আমাদের এ মহাপৃথিবী।

### পাখীরা

( সপ্লয় ভট্টাচার্য্য-কে )

### আশ্রাফ সিদ্দিকী

সোনার পাখীরা মোর গানের পাখীরা! নরোম মোমের মতো নরোম নরোম প্রাণ মে'মের পাখীরা মোর স্বপন পাখীরা নীলের পেয়ালা হ'তে নীল স্থধা পিয়ে পিয়ে নীলিমার মত আহা সহজ নয়ন— নরোম মেঘের মত মেঘের পালক যেন আহা মোর হাসি-হাসি আকাশী পাথীরা! এইসব মাঠে মাঠে মুঠি মুঠি ধানে ধানে তুই ঠোঁট ভ'রে ল'য়ে ল'য়ে— এইসব গাছে গাছে থলো থলো ফুলে ফলে তুই হাত ভ'রে ল'য়ে ল'য়ে এইদব সূর্য্য-দোনা, এইদব চাঁদ সুধা, এইদব নদীদের উদার প্রসাদ ... প্রাণ ভরি' পান করি' মেলে দিয়ে চুই পাখা অবাধ অবাধ… দক্ষিণ হাওয়ার গানে উত্তর হাওয়ার গানে পূবান হাওয়ার গানে গানে ব'য়ে গেছে ভেসে' গেছে উজানের পানে। এইসব পাখীদের দিন ছিল স্বপ্ন রচনার স্বপ্ন ছিল দিন রচনার। এইসব পাখীদের ফুলে ঢাকা রঙীন বাসর জানেনি জানেনি যুদ্ধ হাজার বছর। এইসব পাথীদের মন---হিংসা-দ্বেষ বোঝেনি কখন।

নরোম মোমের মতো নরোম নরোম প্রাণ সে পাথীরা কোথা গেল সব সোনার ধ'নের বানে টলোমলো দিনগুলি সেদিনেরা লুকালো কোথায়। সেইসব নীলাকাশ, সেইসব নীল মাঠ, এখনো তো বিলায় প্রসাদ— এখনো আকাশে হাসে এতো বড়ো চাঁদ।…

( আহা, এই ধাণে ধাণে ইহাদের নীড়গুলি ও'রে যেত নাকি ? নদীর মতন আহা স্বপনের মত আহা ইহাদের দিনগুলি বয়ে যেত নাকি ? )

ভবুদেখি ছিয়ান্তরে ···মনে পড়ে ভেরশ' পঞ্চাশে— গুড়ম গুড়ুম ধ্বনি ···শিকারীর রাইফেলে লাল রক্ত নীল হ'য়ে আদে শৃগালেরা শব ল'য়ে শুনো মাঠে বাঁধায় সংঘাত — রাত নামে—ভারতের রাত !

অভিশাপ কোন শতাব্দির ? অভিশাপ কোন সভ্যতার ?

এ কোন ব্যাধের শরে কেঁপে মরে লাখে৷ লাখে৷ নির্জীব শিকার !

এমন শরৎ থানি এমন পাখীর দিন পিষে মারে কোন শয়তান ?

এমন মোমের মতে৷ লাখে৷ লাখে৷ পাখী আহা লাখে৷ লাখে৷ মাটির সন্তান !

### চড়ু য়ের নীড় বীর্মেক্রমার গুপ্ত

কোথায় পাখির নীড় উড়ে গেছে ঝড়ে ? উচুতে গাছের ডালে বাঁধা ছিল খড়ে। যত দুর চোখ যায় চেয়ে দেখি মাঠের উপর ছড়িয়ে সুতার মত পড়ে আছে নীড়-ভাঙা খড়— ধূলায় ধুসর। সেখানে ঘাসের ভিড়ে ইতস্তত করে সঞ্চরণ চেয়ে দেখি চড়ুয়ের মন। ভাঙা-নীড় উড়ো খড় ঠোটে করে উড়ে যায় ফের, আবার নতুন নীড় হবে চড়ুয়ের ? এখানে না কোথাও সে আর, মন থাকে, চড়ুয়ের দিকে নয়, তৃণ লুকভার। নিরুপায় চড়ুয়ের মত আমারে৷ সবুজ নীড় ভেঙে চূর্ণ ত কাতিকের ঝড়ে। এখন দাঁড়িয়ে আছি ধূধু-ফাঁকা মাঠের ভিতরে। মাঠ ত সে নয়ঃ জীবনের রূঢ় সঞ্চয়। ভাঙা নীড় পিছু পড়ে থাকে, মন উড়ে চ'লে গেছে চড় যের পাথে।

### आलाम्ता

### কেন লিখি না

### धूर्व्किरिश्रिमान गूर्थाभाशाय

আজ পূর্ব্বাশার সম্পাদকের কাছ থেকে একটি চিঠি এল। তিনি লিথেছেন, 'আপনার কাছে যা চাই তা পাই না।' সেই সঙ্গে তিনি অন্থরোধ জানিয়েছেন যেন আমি টয়েনবী ও মার্কস্-এর ইতিহাস সম্বন্ধে ধারণার তুলনামূলক সমালোচনা পাঠাই। সঞ্জয় বছদিন ধরে আমার কাছে মার্কসীয় মতবাদ ও সেই অন্থয়ায়ী ভারতীয় কৃষ্টির ব্যাখ্যা চাইছেন, আমি দিতে পারিনি। সম্পাদকেরা সাধারণত লেখকের প্রতি একটু নির্দয় হন; কিন্তু এক্ষেত্রে তা নয়। সঞ্জয়কে আমি স্নেহ করি, এবং তাই তাঁর আবদার করবার অধিকার আছে মানি। প্রত্যাশা করে বলেই না তাঁর অন্থয়োগ! তব্ মনে হয় কেন লিখছি না তিনি পুরোপুরি বোঝেন না। "কেন লিখি" একবার বলেছিলাম, সেটা ছাপার অক্ষরে আছে। "কেন লিখি না" এবার বাধ্য হলাম লিখতে।

লক্ষ্ণী বিশ্ববিভালয়ের চাকরীর কথা বাঙলার বাঙালী জানে না। এথানে হাড়ভাঙ্গা পরিশ্রম করতে হয়, প্রায় য়ৄল-কলেজের মতন। অনেকের আশ্চর্য্য লাগবে—এয়, এ রাশে সাতথানি বিষয়ের (পেপার) সঙ্গে অধ্যাপক হিসেবে আমি যুক্ত। তার ওপর সেদিন পর্যন্ত বি, এ রাশও নিয়েছি। এম-এ রাশে নোট দিই না; অর্থনীতি ও সমাস্ততত্ব এমন বিষয় যে আধুনিক থবর না দিয়েও উপায় নেই। তা ছাড়া, এম-এ রাশে একাধিক ছাত্র থিসীস নেয়, এবং পি এচ-ডি ছাত্রও আছে। এদের প্রতি পৃষ্ঠা দেখতে হয়, মায়, ব্যাকরশ্রের সংশোধন পর্যন্ত। ছাত্রদের আবার সভা-সমিতি আছে, সেথানেও বেতে হয়। যদি নিজের ছুএকটি থেয়াল, যেমন অন্ত বিষয় জানবার আগ্রহ, না থাকত, তবে যা তা' করে চালিয়ে দিতাম। থেয়াল কেন বলি! দেখেছি ইভিহাস না জানলে অর্থনৈতিক ইভিহাস পড়ান ঘায়না, নতুন দর্শন ও মনোবিজ্ঞান, সাহিত্য ও জীবতত্ত্বের সঙ্গে পরিচয় না থাকলে সমাজতত্ব পড়ান অসভব। ইকনমিক থিওরী ও তার চিন্তাধারার বিচার সম্বন্ধেও ঐ কণা খাটে। অর্থনীতির জন্ম অর্থত্তর (সেম্যানটিক্স) ও ন্যারশাস্ত্রের ভীষণ প্রয়েজন। উচু ধরণের অন্ধ না হলেও আবার চলছে না। অবশ্র অন্ধ আমার ধাতে নেই। অতএন শিক্ষকতার জন্মও আমাকে পড়ান্তনা করতে হয়। যত বয়স বাড়ছে ততই নিজের অজ্ঞতা ধরা পড়ছে নিজের কাছে। যত রাত্রি পর্যন্ত আগে পড়তে পারতাম আজকাল তত রাত্রি পর্যন্ত খাটলে ঘুম আসে না। তাই সম্পাদকের চাছিদা মেটান আমার পক্ষে সহজ্ঞ নয়।

বিতীয় কারণ: মার্ক্স-বাদ সম্বন্ধে, ভারতীয় ঐতিহ্ সম্বন্ধে যতটা ভেবেছি ততটা লিখেছি। স্বস্থা ইংরেজীতেই প্রধানতঃ। পূর্কাশার সম্পাদক কেন, কোনো সম্পাদক ও বাঙালী পাঠক তার খবর রেখেছেন বলে জানিনা। কোনো বাংলা পত্রিকায় আমার ইংরেজী বই এর সমালোচনা হয়নি—
এমন কি পরিচয়ের পৃষ্ঠাতেও নয়। বই পাঠান অবশু সর্বত্র হয়ে ওঠেনি—কিন্তু যাদের কাছে
পাঠিয়েছি তারাও নীরব। অথচ বইগুলি যে একদম চতুর্গশ্রেণীর তাও মনে করবার মতন বিনয়
আমার নেই। পূর্বাশার সম্পাদক আমার কাছে টয়েনবী ও মার্কসের ইতিহাসের বিচার চেয়েছেন।
গত বংসর আমার একথানা বই বেরিয়েছে, "On Indian History—A Study in Method" যাতে
অস্তুত ষাট পৃষ্ঠার বিচার আছে ঠিক ঐ বিষয়টি সহয়ে। সেই ক'টা পাতার অঞ্বাদ বাঙালী করন না?

আর, ভারতীয় ঐতিহা, দে-সহদ্বেও ষ্টটুকু আমি জানি তা লিখেছি। মার্ক্স-এলেল্সকে বে মানে সে কি কথনও কোনো মত ঘটনার ওপর 'প্রয়োগ' করতে পারে ? ৫ই জুন ১৮৯০ পল আর্থিট্র ও ৫ই আগন্ত ১৮৯০ কনরাড স্মীটকে এলেল্স যে দুটি চিঠি লেখেন ভাইতে তিনি মার্কসিষ্ট ঐতিহাসিককে 'প্রয়োগ' করতে মানা করেছেন, নতুনভাবে ইতিহাস পড়তে বলেছেন। "But our conception of history is above all a guide to study, not a lever for construction in the manner of the Hegelians. All history must be studied afresh, the conditions of existence of the different formations of society must be individually examined before the attempt is made to deduce from them the political civic-legal, aesthetic, philosophic, religious, etc., nations corresponding to them." চিহ্নিত অংশ-শুলি দেখলেই বোঝা যায় যে ঐ প্রকারের nations, অর্থাৎ, ঐতিহের ব্যাখ্যা একার কাজ নয়, অন্তর্গ আমার নয়। হেগেল কিংবা স্পেল্লার আমার গুরু হলে চেষ্টা করা যেতা। তা যথন নয়, তথন সমাত্র যতিটুকুর ওপর নির্ভর করে যৎসামান্ত মন্তব্য দেওয়াই ভাল। এবং তা আমি দিয়েছি। অবশ্র, তার পরও পড়ছি, কবে সিদ্ধান্তে পৌছব জানি না। যথন পৌছব তথন বাঙলা-ভাষার প্রতি টান আক্ষম থাকলে জানাব।

সঞ্জয়ের অন্থ্যাগের পিছনে আবদার ছাড়া আরো কিছু আছে সন্দেহ হয়। পাঠক-লেথকের স্থব্ধকে 'লেন-দেন', 'চাওয়া-দেওয়া' বলা হয়। বেশ কথা। চাওয়ার বহর অন্থ্যায়ী দেওয়া সন্তব্ধর সময় হয়না। এক কারণ দাতার অক্ষমতা; অন্ত কারণ যে চায় তার চললতা, অসহিষ্কৃতাও হতে পারে। যদি মাত্র অসহিষ্কৃতাই কারণ হত তবে থানিকটা বোঝা ষেত; যেমন আমরা স্বাধীনতার জন্তু, গণতন্ত্রের জন্তু ব্যপ্ত। কিন্তু অসহিষ্কৃতার অন্ত উৎপত্তি আছে, যথা ইতিহাসের রীতি-নীতি স্থব্ধে অজ্ঞানতা, পরিস্থিতি বোঝারার অক্ষমতা, আদর্শবাদ ইত্যাদি। একটা দৃষ্টান্ত দিচ্ছি। প্রমণ্ড বাব্র সম্বন্ধে একটা আক্ষেপ ছিল, 'এমন পণ্ডিত হয়েও তিনি দিলেন কি ?' তাঁর মৃত্যুর পর তাঁর স্থব্ধে কিছু লেখা বেরিয়েছে; সেগুলো আমি পড়েছি; এবং পড়ে হতাশ হয়েছি। এমন কোঁতান স্থব্ধে কিছু লেখা বেরিয়েছে; সেগুলো আমি পড়েছি; এবং পড়ে হতাশ হয়েছি। এমন কোঁতান স্থতিবাদ কথনও চোথে পড়েনি। এর চেয়ে তিনি অক্ষম, অপদার্থ, নিভান্ত সাধারণ লেখক ছিলেন বলে ভালো হত। তাও বলা হয়নি। তার বদলে ১৯১৫-১৯০৫ সালের প্রমণ চৌধুরীকে ১৯৪৫ সালের আশা ভরসার প্রতিবেশে বিচার করবার চেটা হয়েছে। লোকে বলবে, প্রমণবার বাদি এই সময়ের উপযোগী কোনো কথা দশ-বিশ বছর পূর্বে না বলতে পেরে থাকেন, তবে তিনি কিসের প্রমণ চৌধুরী? কিন্ত এই প্রশ্ন নিভান্ত অনৈভিহাসিক, নিভান্ত অবৈজ্ঞানিক, নিভান্ত অনাধনীয়।

একপ্রকার ঝুটো মার্কস্বাদ আছে যার বিশ্বাসীরা পরিস্থিতির বিশ্লেষণের পরিবর্ত্তে ভবিশ্বদ্বানী চায় তাইতে আহাবান হয়। Popper সাহেব একটি প্রকাশ্ত বই লিখেছেন "The Open Society and its Enemies"; তার দ্বিতীয় ভলুমের নাম "The High Tide of Prophecy: Hegel and Marx"। লেখকের মতে, ভবিশ্বদ্বাণীর প্রতি তুর্বলতা এই তুজনই সৃষ্টি করেছেন। হেগেল সহদ্ধে তাঁর মত মানি, মার্কন সহদ্ধে নয়, যদিও মার্কসের বহু রচনায় ভবিশ্বতের ছবি ফুটে উঠেছে। কিন্তু আমার ধারণা মার্কসীয় দৃষ্টিভঙ্গীর মূল কথা ঐতিহাসিক ও বৈজ্ঞানিক স্প্রিমূলক বিশ্লেষণ। এর বেশী যে প্রত্যাশা করে তার রোগকে হয়ত infantilism বলবনা, কিন্তু left-wing adolescent disorder বলব। অর্থাৎ পাঠক-সম্পাদক লেখকের কাছে যা চায় তার মূল্য ততটা যতটা সেই চাওয়ার পিছনে সমাজ-বোধ, ঐতিহাসিক পরিস্থিতির জ্ঞান আছে। প্রমণ বাব্র সমাণোচকের মনে তা নেই। তিনি যা দিয়েছেন তার বেশী তাঁর কাছে আমরা কেউ চাই নি তখন। তাঁর কৃতিত্ব এই যে তিনি নিজে থেকে আরো কিছু দিয়েছিলেন—সেটা কি ? আমার মতে প্রাণবাদ, ভাইট্যালিজম-এর বিচার। আনেকে আমার কথা মানবেন না জানি; এবং তার কারণও সোজা, আমাদের সমাজ প্রাণহীন, আমাদের দিক্ষিত সম্প্রদায় প্রাণে অবিশ্বাসী।

আরেকটি দৃষ্টান্ত: ভাত্রমাদের পূর্ব্বাশায় নারায়ণ চৌধুরী মহাশয় বাঙালীর মনের পর্যায়ে ভারতী ও সবুজপত্তের কালের বিচার করেছেন। প্রবন্ধটিতে চিন্তা আছে, কিন্তু যুক্তি সব সময় বজায় ধাকে নি। প্রমধ বাবুকে তিনি বুঝতে পারেন নি। তিনি আমাব কথাও লিখেছেন। বলা বাছল্য আমি কৃতজ্ঞ। কিন্তু পৃথিবীতে কৃতজ্ঞতাটাই সব নয়। তিনি আমার বিষয় লিখছেন, '…কিন্তু তাঁর রচনা থেকে কি কোন বিশেষ পথের নির্দেশ আমরা পাই, না তিনি তা কথনও আমাদের দিতে চেয়েছেন? তার রচনা থেকে এই মাত্র শুধু আমরা বুঝি তিনি 'বিশুদ্ধ' সাহিত্যের পক্ষপাতী নন, বামপন্থী চিস্তা ও বিখাদ ছারা অনুপ্রাণিত দ্মাজতান্ত্রিক দাহিত্যের তিনি অনুরাণী, হৃদয়ের চেয়ে মন্তিকের প্রেরণা তাতে প্রবল, ঘটনা অপেক্ষা মনোনিল্লেষণে তার অধিক আনল-কিন্তু ঐ পর্যান্তই। বাঙ্গালীর সম্প্রে পথ কি, সে সম্বন্ধে তার রচনায় স্বন্দান্ত নির্দেশ কোথায় ? চিস্তাশীল, লেখক হিসেবে তাঁর কাছ থেকে এটা আশা করলে বোধ হয় থুব অক্সায় করা হয় না। 'আমার উত্তর ছোট্ট; নারায়ণ বাবু চিন্তাশীল লেখক ও পাঠক, অতএব এইরূপ আশা করা অভায় তাঁর পকে। পথের স্থাপ্ত নির্দেশ কোনো চিন্তাশীল লেখক বাংলে দেয় না, দিতে পারে না, কারণ সে-কাজ যাতুকরের, জ্যোতিষীর, ভণ্ড নেতার। অতএব পথের স্থপ্ট নির্দেশ নারায়ণ বাবুর মতন লেখকের চাওয়াটাই অমুচিত-কারণ দেটা অনৈতিহাসিক, অ-বৈজ্ঞানিক, অ-বৌক্তিক। নির্দ্ধের বদলে পথ যে আছে, এবং দেই পথের ভাব, যাকে sense of social direction বলা যায়, ষদি আমার রচনায় কেউ পেয়ে থাকেন তবে আমার তিশ বছরের প্রয়াস অতিমাতায় সফল হয়েছে আমি বলব। আমি এর বেশী কিছু নিজের কাছেই চাই নি, পাঠক-সমাজও চান না আমি জানি। ষ্মতএব 'ঐ পর্যান্ত'-এর ষ্মর্থ নেই এই সংস্থানে।

আশা করি পূর্ব্বাশার সম্পাদক-পাঠক-লেখক গোটী, ফুটনোট সমেত হাজার পাতার বই চান না। এখানকার ছ এক জন অধ্যাপক আছেম তাঁরা ২০০।২৫০ পূচার বেশী কোনোটাই লিখতে পারিনা বলে আমার সময়ে আপত্তি জানান। এরা প্রকৃতপক্ষে academic snob, অর্থাৎ 'স্কলার'। ভগবান পূর্বাশাকে 'স্কলারশিপ'-এর হাত থেকে রক্ষা করুন।\*

\* টরেনবীর স্মালোচনা করেছি আমার বইএর ৪৯—৫৭ পৃঠার এবং মার্ক্ সের ইতিহাস-পদ্ধতি ও ভারতীর ইতিহাস ১—৪৯ পৃঠা পর্যান্ত। মোদা কথা এই: টরেনবীর বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি academic, তার challenge and response ক্রমুলা প্রকৃতপক্ষে psychological, তিনি ভিন্ন ভিন্ন সভ্যতার টাইপের উত্থান-পতনের বর্ণনা দিয়েছেন, কিন্ত উত্থান-পতনের পিছনকার ও আভ্যন্তরীন থবর দেন নি। মার্ক্সের পদ্ধতি ভারেলিক্টেক্যাল-মেটিরিয়ালিষ্ট, সমাজ-সংক্রান্ত বাপোরে যে-ধরণের বিজ্ঞান চলে সেই মত বৈজ্ঞানিক; তিনি সভ্যতার বিশেষককে বীকার করেও জাগতিক ধারার ইঙ্গিত দিয়েছেন, শ্রেণী মার্থকের সাহায়ে উত্থান-পতনের বাধা। করেছেন, এবং সব চেয়ে বড় কথা, তার বাধা। করিয়েকরী। টয়েনবী পড়ে বিদ্বান হওয়া বায়, মার্ক্সীয় ইতিহাসের নাহায়ে ইতিহাসের নতুন অধ্যায় স্পষ্ট করা সম্ভব। আশা করি, সকলেই আজকাল এই কথা জানেন। ভারতীয় ইতিহাসের মার্ক্সীয় ব্যাপা। আমি যা পারব তার চেয়ে বেশী ভালো করে ভূপেন দত্ত তার Studies in Indian Social Polity-তে গোপাল হালদার তার সংস্কৃতির রূপান্তরে, ও হীরেন মুপাজ্জি তার নতুন বই India Stuggles for Freedom-এ নিথেছেন। পূর্বাশার সন্দেক আমার বনলে ইন্সের কাছে অনুরোধ জানান, আশা চীত কল পাবেন।

### সম্পাদকের বক্তবা ঃ

একজন লেথকের কাছে লেখা চাওয়া আজকের দিনে সম্পাদকের পক্ষে অক্সায় কি না ভা আমার জানা নেই। ও কাজটা অন্তায় বলে যদি আজ জানতে হয় তাহলে আমি সম্পাদকের কাজ করছি বলে লজ্জিত হব। তবে এ-মূহূর্ত্ত পর্যান্তও আমি লেখকের কাছে লেখা-চাওয়াটাকে চপলতা' 'অসহিফুতা', 'ইতিহাদের রীতিনীতি সম্বন্ধে অজ্ঞানতা' 'পরিস্থিতি বোঝবার অক্ষমতা' প্রভৃতি এতো কিছু বলে মনে করতে পারছিনে—কাজেই প্রবীণ সাহিত্যিক ধৃজ্জিটিপ্রসাদের কথাগুলোও আমি বিনাবাক্যবায়ে গ্রহণ করতে পারলাম না।

ধৃজ্জিটি প্রসাদ শুধু প্রতিভাবান সাহিত্যিক নন, তিনি সমাজতত্ব ও অর্থনীতির অধ্যাপক। একজন প্রতিভাবান সাহিত্যিক যদি সমাজতত্ব ও অর্থনীতির বিষয়গুলো পাঠকদের পরিবেশন করতে চান তাহলে সে-কান্দের হৃফল অবধারিত। বাংগা ভাষার মারফৎ এ বিষয়গুলো জানবার যাদের আগ্রহ আছে অথচ ইংরেজী ভাষায় প্রবেশ করবার হৃষোগ নেই, তাঁদের প্রতি ধৃজ্জিটিপ্রসাদের মতো সাহিত্যিকের দায়িত্ব আছে। ধৃজ্জিটিপ্রসাদ ভূল করেছেন—আমি বাংলাদাহিত্যের পাঠকশ্রেণীর জন্মেই তাঁকে টয়েনবী ও মার্ল্ম সম্বন্ধে লিখতে বলেছি, 'পাঠক-সম্পাদকে'র জন্মে নয়। 'পাঠকসম্পাদক' জানেন যে ধৃজ্জিটিপ্রসাদ ইংরেজি ভাষার পাঠকদের ও বিষয়টি উপহার দিয়েছেন—ভাই তাঁর অহ্বরোধ ছিল বাংলা ভাষার পাঠকদের জ্বে। ধৃজ্জিটিপ্রসাদের অবশ্র জানবার কথা যে 'পাঠকসম্পাদক' ইংরেজি পড়তে পারেন এবং এই বিদেশীভাষাটি কিছু কিছু বুরতে পারেন। 'পাঠকসম্পাদক' আখ্যাত কোনো ব্যক্তিবিশেষকে পড়াবার জ্বেন্থ বা তাঁর জ্ঞানোদ্য করবার জ্বেন্থ আমি বাংলা সাহিত্যিকদের অম্পা সময় অপব্যয় করতে অহ্বরোধ করব কেন? 'পাঠক-সম্পাদক'কে উপেক্ষা করেলও তাঁদের বিশেষ ক্ষতি হবেনা, কারণ তিনি ইতিহাসের অধ্যাপক না হলেও ভারতীয় ইতিহাসের ছাত্র, মাল্ক বাদেরও ছাত্র হয়ে থাকতে পারলেই তিনি খুদী, অধ্যাপক হতে চাননা। তবে ছাত্র হলেও তিনি দেনৰ অধ্যাপকের প্রতি আম্বান্ন নন, ধৃজ্জিটিপ্রসাদ যাদের 'রিকমেও' করে দিছেন।

শেষ কথা, সম্পাদক কোনো লেথকের কাছে অহুরোধই জানান বা আকারই করুন, তা থেকে একথা মনে করা যায়না যে লেথকমাত্রই সম্পানকের বিচারে লেথক। সঞ্জয় ভট্টাচার্য্য

## માદ્રાહ્યું મારિશ

### প্রবন্ধ

কংগ্রেদের পথ: শ্রীঅরণ চল্র গুছ। সরস্বতী লাইবেরী, দি, ১৮১৯ কলেজ ব্লীট মার্কেট, কলিকাতা। মূল্য ১৫০ টাকা।

গোণন বৈপ্লবিক পন্থায় বিশ্বাসী রাজনৈতিক কর্মীর পক্ষে পুরাতন পন্থা বিসর্জন দিয়ে গান্ধীবাদের আশ্রা গ্রহণ বাংলা দেশের আবহাওয়ায় প্রায় অভাবনীয় সংঘটন। বাংলা দেশের কথা বিশেষ ক'রে বল্লাম এইজন্তে যে বাংলায় গান্ধীবাদের শিকড় কোনদিনই খুব দৃঢ়মূল ছিল না; গান্ধীজিপ্রবর্তিত অহিংস কার্যজনের প্রতি শুধু যে বাঙালী রাজনৈতিক নেতা ও কর্মীরাই অশ্রন্ধার মনোভাব পোষণ করন্তেন তা নয়, বাংলার জনসাধারণের মধ্যেও গান্ধীজির নীতি ও আদর্শের প্রভাব বরাবরই একটু শিবিল ছিলো। কিন্ধু '৪২ এর আগই আন্দোলনের পর থেকে এই অবস্থার স্থাপষ্ট পরিবর্তন ঘটেছে বলে মনে হয়। জনসাধারণের ভেতর বেমন আর গান্ধীজীর প্রতি পূর্ববৈরিতার মনোভাব বেঁচে নেই, বছ আদর্শ রাজনৈতিক কর্মীর মনোজগতেও ইতিমধ্যে একটা ওল্ট-পালট হ'য়ে গেছে ব'লে প্রতীতি হচ্ছে। গান্ধীজীর অহিংস বিপ্লবের আদর্শ ও কার্যজ্বম আজ আর পাগলের প্রলাপ ব'লে কেউ উড়িয়ে দিতে সাহস করছেন না; পক্ষান্তরে, পরিপূর্ণ বৈজ্ঞানিক, স্থনিশিত সমাজতান্ত্রিকভার আদর্শ ও তার কর্মপন্থার নির্দেশ একমাত্র গান্ধীবাদের মধ্যেই নিহিত আছে এমন কথাও কেউ কেউ ভাবতে সুক্র করে দিয়েছেন।

শীষ্ক অরুণচন্দ্র গুহ এই রূপান্তরিত রাজনৈতিক কর্মীদের একজন। অরুণবাব্ স্থারিচিত দেশসেবক; পুরাতন যুগের গোপন রাজনৈতিক কর্মপ্রচেষ্টা থেকে স্কুক ক'রে কংগ্রেসের প্রত্যেকটি আন্দোলন আলোড়নের মধ্যে দিয়ে তাঁর দেশপ্রেম পরীক্ষিত ও প্রতিষ্ঠিত, পাশ্চাত্যের রাজনৈতিকঅর্থনৈতিক ইতিহাস ও বিচিত্র সমাজতান্ত্রিক মতামতের সহিতও তিনি পরিচিত। ভারতের মৃক্তিসংগ্রামকে মার্ম্মবাদের আলোকে বিচার করবার প্রক্রিয়ায় তিনি অগ্রণী। এ হেন অগ্রসরচেতনাযুক্ত রাজনৈতিক কর্মীর পক্ষে 'মধ্যযুগীয়' বলে ক্থিত গান্ধীবাদকে ভারতের মৃক্তিসাধনার একমাত্র আদর্শ বলে গ্রংণ করা প্রথম দৃষ্টিতে বাস্তবিক্ট একটু আশ্চর্য ঠেকে। কিন্তু যারা বইটি মনোযোগ দিয়ে পড়বেন তাঁদের কাছে এই মানসিক বিবর্তনের কাহিনী খুব স্বাভাবিক ও সঙ্গত বলেই মনে হবে। বইটির মূল্য লেখানেই।

গ্রন্থকার সমাজতান্ত্রিক আদর্শের মানদণ্ড দিয়ে ভারতের মৃক্তিসাধনার আন্দোলনকে ধাপে ধাপে বিচার করে দেখিয়েছন ভারতীয় জাতীয় কংগ্রেস কেমন করে আবেদননিবেদনসম্বল অভিজাতদের প্রতিষ্ঠান থেকে বিচিত্র রূপান্তরের মধ্যে দিয়ে বর্ত মানে একটি থাঁটি জনবিপ্লবের যন্ত্রে পরিণত হয়েছে। জনতার আশাজাকাজ্য। ও মনোভাবের সহিত কংগ্রেসের যোগাযোগ গান্ধীজীপ্রবর্তিত অসহযোগের আমল থেকেই যদিও ক্ষর হয়েছে, কিন্তু আগন্ত অভ্যুখানের আগে পর্যন্ত ভার আকার ক্ষুম্পন্ত রেধার বারা চিহ্নিত ছিল না। কংগ্রেস নেতৃবর্গকর্তৃক আগন্ত আন্দোলনের প্রস্তুতি ও তাঁদের কারাক্ষ

হওয়ার পর জনগণের বিপ্লণায়ক ভূমিকা কংগ্রেনের চেহারা আমূল বদ্লে দিয়েছে। এবং জেল থেকে বেরিয়ে এনে যেদিন গান্ধীজী ঘোষণা করলেন যে "ক্রমক-প্রজা-মজ্তুর-রাজ" প্রতিষ্ঠাই স্বরাজের লক্ষ্য এবং সেইদিকেই কংগ্রেনের কার্যক্রমের মোড় ফেরানো দরকার, দেদিন থেকে কংগ্রেনের আদর্শের সহিত জনগণের আদাআকাজ্ফার আর কোনরপ বৈষম্য রইলো না, কংগ্রেস সত্যিকার শণপ্রতিষ্ঠানে পরিণত হ'লো। লাহোর কংগ্রেসে "পূর্ণ স্বাধীনতা"র প্রস্তাব পাল হওয়ার পর থেকে অরুণবাবুদের ন্যায় বিপ্লবের নীতির দ্বারা উজ্জীবিত কর্মীদের আদর্শের সহিত কংগ্রেসের আদর্শের বিরোধ আন্তে আন্তে ক'মে আসহিলো; '৪২-এর আগই প্রস্তাবে যখন স্কুল্ট ভাবে ঘোষণা করা হ'লো কারখানার, ক্ষিক্ষেত্রের ও অন্যান্থ স্থানর শ্রমশীল জনগণই (''workers in the fields and factories and of elsewhere'') হবে রাই ও সমাজক্ষমতার মালিক, সেই বিরোধ আন্তে সন্ধৃতিত হয়ে এলো; তারপর কারগার থেকে নিজ্মণের পর গান্ধীজী যখন উপরোক্ত মর্মে স্বরাজের তাৎপর্য ব্যাখ্যা করলেন এবং গঠনমূলক কার্যক্রম (18-point Constructive Programme)-এর বিধানের মধ্যে দিয়ে সেই আদর্শকে কার্য সহচের হলেন, তখন বিরোধিতা একেবারেই লুপ্ত হ'লো। গণকল্যাণম্থী সমাজতান্ত্রিক কর্মীরা নিঃসংশ্বে বৃষ্ব্লেন গান্ধীনেত্বে কংগ্রেসের মধ্যে দিয়ে গণবিপ্রব সাধন করা সন্তব। শুধু সন্তব নয়, ভারতে গণবিপ্রব সাধন করার ঐ একমাত্র পথ।

বইটি কয়েকটি প্রবন্ধের সমষ্টি, কিন্তু তাদের প্রত্যেকটিরই মূল হার এক। বিশেষ ক'রে 'অহিংসার পর্থ' নিবন্ধটিতে সেই স্থর সব চাইতে স্পষ্ট। কংগ্রেসের পথ কেন অহিংসার পথ এবং কেমন করে কংগ্রেদ অহিংস গণনেতৃত্ব ও গণবিপ্লবের দিকে চালিত হচ্ছে তারই একটি বিজ্ঞানসম্মত সমাজুতজ্ঞোচিত ব্যাখ্যা এই প্রবন্ধটিতে পাওয়া যাবে। গ্রন্থকারের মানসিক বিবর্তনের নির্ণায়ক ব'লেও প্রবন্ধটি মূল্যবান। গ্রন্থকারের ফুম্পান্ত মত এই যে মাক্সপ্রবিভিত সম্প্র বিপ্লবের কার্যক্রম আজকের পৃথিবীতে আর প্রযোজ্য নয়। মার্ছের আমলে শ্রমিকশ্রেণী ছিলো অজ্ঞ, অশিক্ষিত ও রাজনৈতিক চেতনাহীন; তাছাড়া রাষ্ট্রযন্ত্রের উপরও তাদের প্রভাব ছিলো না; স্বভরাং শ্রমিকশ্রেণীর সচেতন অংশের সাহায্যে বলপ্রয়োগ দ্বারা প্রচলিত সমাজব্যবস্থা উৎসাদিত করার প্রয়োজনীয়তার উপর মার্দ্ম অভাবতই জোর দিতে বাধ্য হয়েছিলেন। কিন্তু এই একশো বংসরের মধ্যে পৃথিবীর বছ পরিবত ন ঘটেছে। আজ শুধু শ্রমিকই নয়, শোষকদের মধ্যেও অর্থ নৈতিক চেতনা অল্লবিশুর দেখা দিয়েছে; তাছাড়া, রাষ্ট্রযন্ত্রের উপরও তারা খানিকটা প্রভাব বিস্তার করতে আরম্ভ করেছে। রাষ্ট্রের নীতিনির্ধারণের বেলায় শ্রমিক-ক্র্যকের দাবী-দাওয়া আর আগের মতো অবহেলা করার উপায় নেই। এই পরিপ্রেক্ষিতে বিচার করলে দেখা যায়, এযুগের বিপ্লবে সহিংস প্রার প্রয়োগ আর আগের ক্সায় অনিবার্ষ নয়; গণচেতনা দর্বব্যাপী এবং অভাত বান্তব অবস্থা অহুকৃল হ'লে শান্তিপূর্ণ বৈধ উপায়েই বিপ্লব সাধন করা সম্ভব। গ'ল্পীজীর গঠনমূলক কার্যক্রমের মধ্যে সেই পথেরই নির্দেশ রয়েছে।

এ প্রসঙ্গে আরও একটি কথা আছে। 'শ্রেণীসংগ্রাম' জিনিঘটাকে আমরা এ যাবৎ নিভাস্তই পুঁথিগত অর্থে বিচার করে এসেছি। অর্থনৈতিক ভিত্তিতে শ্রেণীসংগ্রামের অন্তিত্ব বর্তমান সমাজে অবশ্রুই আছে এবং গান্ধীলী তা অস্বীকারও করেন না। কিন্তু গান্ধীলীপ্রদর্শিত পথে এই সংঘর্ষের 'টেক্নিক' আমৃল বদলে ফেলা হয়েছে। যাকে গান্ধীজী change of heart বলেন তার অর্থই হচ্ছে এই যে শোষিতদের বিপ্লবাস্থক প্রচেষ্টার স্ক্র প্রভাব দ্বারা শোষকদেরও প্রভাবিত করে ফেলা—শোষকদের শুভবৃদ্ধির দ্বারে গিয়ে ধর্না দিয়ে প'ড়ে থাকা নয়। গঠনমূলক কার্যক্রমের নির্দেশে বঞ্চিত ও নির্যাতিত প্রত্যেকটি ভারতীয় যদি হন্ত ও স্বয়ং-নির্ভর হয়ে উঠতে পারে, তা হ'লে আপনা থেকেই পরিশ্রমপুষ্ট পরগাছার দল নিক্রিয় হ'য়ে পড়বে, তাদের বিষ্ণাত ভেঙে ফেলা হবে। 'মতিগতিরুগ পরিবর্তনি' কথাটাকে এই অর্থেই বিচার করা উচিত এবং এইভাবে দেখলে মাক্সক্ষিত 'declassed' হওয়ার ললে তার আর প্রভেদ থাকে না।

শান্তিপূর্ণ উপায়ে কিভাবে বিপ্লবের জন্ম প্রস্তুত হতে হয় তার কার্যক্রম বিশ্লেষণ করে গ্রন্থকার দেখিয়েছেন, প্রত্যেক বিপ্লবেরই একটা প্রস্তুতির অধ্যায় আছে, অধৈর্য হয়ে যারা সন্তা 'economism' এর লোহাই পেড়ে স্থযোগ আসার আগেই বিপ্লব ঘটাতে চায় তাদের কাজের সঙ্গে 'কিলিয়ে কাঁঠাল পাকানো'র প্রক্রিয়ার বিশেষ কোনো তফাৎ নেই। গ্রন্থকারের মতে '৪২-এর আগতে ভারতের রাজনৈতিক ক্ষেত্রে এই স্থযোগ এসেছিলো, কিন্তু 'জনয়ুর্যু-ওয়ালা ও অন্তান্ত প্রতিক্রিয়ালীল শক্তির বাধাদানের ফলে সেই স্থযোগ নই হয়়। কংগ্রেস মধন স্থলা ভাবে সমাজতান্ত্রিক গণকল্যাণের আদর্শকে তার লক্ষ্য হিসেবে স্থির করেছেন তথন সকলের উচিত ছোটোখাটো সংঘর্ষে শক্তিকয় না করে সেই একমাত্র আদর্শকে জয়বুক্ত করার চেষ্টা করা। কিন্তু আমাদের দেশের একদল 'infantile leftist' তা কিছুতেই হতে দেবেন না— দেশের বৃহত্তর ত্বাহের আদর্শ থেকে মান্থবের মনোযোগ বিক্লিপ্ত করে এনে ছোটোখাটো অর্থ নৈতিক হন্দে তাকে কেন্দ্রীভূত করাই তাঁদের কাজ।

এই সব বিবেচনায় অরুণবাবু কংগ্রেসের পুনর্গঠনের প্রয়োজনীয়তার উপর বিশেষভাবে জোর দিয়েছেন। কংগ্রেসের পরিপ্রেক্ষিতে 'দক্ষিণপন্থী' ও 'বামপন্থী' কথা ছটি প্রায়শ লান্তবৃদ্ধির ভোতক। প্রকৃতপক্ষে (গ্রন্থকারের ধারণায়), কংগ্রেসের সর্বশেষ কার্যক্রমকে যাঁরা রূপ দিতে চেটা করেছেন জাঁরাই বামপন্থী; 'প্রথিত জিগির তুলে যারা বামপন্থার দাবী করে' তাঁদের দাবীর পেছনে অনেক ক্ষেত্রেই বান্তব ভিন্তি নেই। অরুণুবাবু "এক মত, এক কার্যক্রম" এই আদর্শের ভিন্তিতে কংগ্রেসকে 'one-party' প্রতিষ্ঠানরণে পরিগণিত দেখ তে চান—কংগ্রেস 'পার্টি'-নয়, 'প্লাইফর্ম' মাত্র, এই যুক্তিতে যাঁরা কংগ্রেসে বিভিন্ন মত ও পথের অন্থবর্তী দলের প্রতিনিধিত্বের অধিকার অন্থযোদন করেন তাঁদের উদার্যের বারা কংগ্রেসের কার্য ব্যাহত হয় বলেই তাঁর ধারণা। তাই বলে নিজেদের দোষক্রাট সম্বন্ধে তিনি অনবহিত নন। মুসলমানদের সঙ্গে কংগ্রেসের যে কিছুতেই মীমাংসা হচ্ছে না এজপ্তে মুসলিম লীগই বে সর্বাংশে দায়ী তা নয়, কংগ্রেসনেবীদেরও দায়িত্ব আছে। গ্রন্থকার মুসলমানদের সম্পর্গে উদার্যনোভাববৃক্ত সম্পূর্ণ নতুন পত্বা অন্থসর্গ করতে বলেছেন।

অঙ্গণবাব্ পুশুকের নানা জায়গায় গঠনমূলক কার্যক্রমের বিষয় উল্লেখ করেছেন, কিছু লে সহজে বিশদ আলোচনা করেন নি। সাপ্তাহিক Forward পত্রিকার সমালোচকের মতের প্রতিধানি করে আমিও বলি, একটি আলাদা অধ্যায়ে গঠনমূলক কার্যক্রমের ব্যাখ্যামূলক পূর্ণান্ধ আলোচনা সংগ্রাধিত করলে পুশুক্টির মূল্য বাড়তো।

বাংলার কংগ্রেস্সেবীদের পক্ষে বইটি নানাদিক দিয়ে অপরিহার্য। গ্রন্থকারের স্থাপষ্ট অভিমত

এই: "গান্ধীজির নেতৃত্বের প্রতি দৃঢ় বিশ্বাস বাঙালীর মনে নিবদ্ধ করা দরকার। নইলে বাংলা দেশে কংগ্রেস কথনও শক্তিশালী হবেনা।" নারারণ চৌধুরী

অভিব্যক্তি--- শীরণী স্রনাথ ঠাকুর (বিবভারতী গ্রন্থালয়: দাম আট আনা)

আমাদের অদৃত্য শত্রু-শ্রীধীরেন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যার (বিষভারতী গ্রন্থালয়: দাম আট আনা)

বিশ্ববিভাসংগ্রহ সিরিজের আরো ত্থানা বই আমাদের হাতে এসেছে—'অভিব্যক্তি' এবং 'আমাদের অদুখ্য শক্ত'।

আবের নানা তথ্যের মতই জীবজগতের আধির্ভাব সম্পর্কেও আমাদের চল্তি বিশ্বাস যে সহজ্ঞ পথ বেছে নিয়েছিলো অজ্ঞতার একপ্রয়েমীর ওপরেই তার প্রতিষ্ঠা। বেছে নিয়েছিলো বললে কথাটাকে সাফস্থফ অতীতের মধ্যে কবরস্থ করা হয়, আসলে স্টেরহস্তের পেছনে ঐশিক প্রসাদকে প্রতিষ্ঠিত করবার প্রবশ্বপ প্রচেষ্ঠার অবসান এখনও ঘটেনি।

প্রাণের প্রথম আবিভাব থেকে স্থক্ষ করে আজকের দিনের বৃদ্ধিসম্পন্ন মান্ত্র—বিবর্তনের দৃষ্ট মতবাদ প্রয়োগ করে ভারউইন অঙ্কেশে এই বিস্তীর্ণ জমি পার হয়ে এসেছেন মনে করলে ভূল করা হবে। প্রচণ্ড বিতর্কের সম্মুখীন হতে হয়েছে তাঁকে, বিজ্ঞানসমাজে আর কোনো বিষয় নিয়ে এতবড় বাগবিতভার স্ঠি হয়েছে বলে জানা যায়না। বহু সময় এই বিভর্ক ব্যক্তিগত আক্রমণের রূপ নিয়েছে এবং, আশ্চর্যের কথা, ভারউইনের Origin of species গ্রন্থ প্রকাশিত হওয়ার বহু বংসর পরেও তাঁর মতবাদের বিক্লেছ স্থালোচনার উত্তাপ এতটুকু ঝিমিয়ে আসেনি।

শ্রীযুক্ত রখীক্রনাথ ঠাকুর যথেষ্ট বৈষদহকারে সাধারণ পাঠকের সঙ্গে অভিব্যক্তি ও ক্রমবিবর্তন-বাদের পরিচয় ঘটাবার চেষ্টা করেছেন। এ কাজের দায়িত অভ্যন্ত গুরুতর; ভাষার দিকে নজর রাখতে গিয়ে বিষয়বস্তুর গুরুত্ব মান হয়ে পড়েছে—এমন ঘটনা হামেশাই চোধে পড়ে আমাদের। রখীক্রনাথ যথেষ্ট নিপুণ্তার সঙ্গে এ ত্য়ের যোগাযোগ ঘটিয়েছেন। এ বিষয়ে আমি নিজে একজন সাধারণ পাঠক: সাধারণ্যের পক্ষ থেকেই আমরা আমাদের রুভজ্ঞতা জ্ঞাপন করছি।

'আমাদের জদৃশ্য শক্র' বইধানি লেখা হয়েছে 'রোগ-জীবাণু' সম্পর্কে। লেখক শ্রীযুক্ত ধীরেক্ত নাথ বন্দ্যোপাধ্যায় যথেষ্ট সতর্কতার সঙ্গেই তথ্যাবলীর সমাবেশ ঘটিয়েছেন। বৈ সাদাসিদে ভাষার মধ্যে দিয়ে গুরুতর বিষয়ের অবঁতারণার জন্মে বিশ্ববিভাসংগ্রহ সিরিজের বইগুলি প্রাসিদ্ধ এখানিতেও ভার ব্যতিক্রম ঘটেনি।

### সঙ্কলন ও সাময়িকী

দিগন্ত-সম্পাদক: অজিত দত্ত। প্রকাশক: এন. সি. সরকার এও সঙ্গ লিঃ। দাম-২ মান্ত্রিক (অগ্রহারণ) --সম্পাদক: অমিয়কুমার গঙ্গোপাধ্যায়। প্রতি সংখ্যা-।০

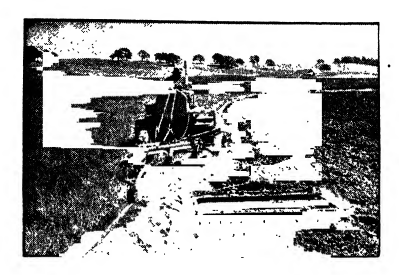
আজকাল প্রায়ই পরিচিত অপরিচিত সাহিত্যিক অসাহিত্যিক নানাপ্রকার সম্পাদকের সম্পাদিত সাহিত্য-সঙ্কলনের সন্ধান পাওয়া যাচেছ, কিন্ত হংথের বিষয় তাদের অধিকাংশই সাহিত্য বা সঙ্কলন কোনদিক দিয়েই সার্থক নয়। স্থতরাং এর মধ্যে যদি পাঠযোগ্য হু' একটি সংকলনগ্রন্থ হাতে এসে পৌছে, তা'হলে তাকে সাগত সন্তামণ জানাতে পাঠকের মন সহজেই উৎকুল হয়ে ওঠে।

কবি অজিত দত্ত সকলিত 'দিগস্ত' সেই বিরল এবং সার্থক সকলনের অক্সতম। একটা জিনিস এখানে সকলের আগে স্পষ্টভাবে ধরা পড়লো। তা হচ্ছে সম্পাদকের প্রশংসনীয় পক্ষপাতহীনতা। তাই, অতুলচক্র গুপুর প্রবন্ধ 'কংগ্রেস সাহিত্য সজ্ব'-এর পাশেই নির্বিদ্ধে স্থান পেরেছে গোপাল হালদার-বিরচিত প্রবন্ধ বা অমরেক্রপ্রসাদ মিত্রর 'সাহিত্য ও সংগ্রাম'। তাই, 'চিতা' বা 'দিগস্ত'র মতো কবিতার গা ঘেঁসে এসে বসেছে, একান্ত-বিরোধী কবিতা 'যুম' এবং 'জীবন অভিসার'। বিরোধীধর্মীই হোক বা আপাতবিরোধীই হোক, মতৈক্য কি মতানৈক্য যা কিছু বিবেচ্য তা শুধু রচনা ও রচনাকারকে ঘিরেই, সম্পাদকের দায়িত্ব সেখানে নয়। তাঁর দায়িত্ব হচ্ছে সেখানে আসল সম্পাদনাকার্য বেখানে মন্থ বিচারবোধকে আশ্রয় করে গড়ে ওঠে। মতের বিরোধটা আদর্শের অন্তর্গ, সেখানে বাকবিতগুর অবকাশ থাকতে পারে, জোরজ্ল্মের স্থান নেই। অতএব, সঙ্কলয়িতা যদি সাহিত্যিক এবং যুক্তিগ্রাহ্থ বিচারবোধে কোনো রচনাকে উপযুক্ত জ্ঞান করেন, তা'হলে তাকে মুদ্রিত করে অন্থায় কিছু করেন না। তাতে পাঠক-সাধারণের একটা লাভ হয় এই যে, তাঁরা হিপ্রগামী গুটি আদর্শকে পাশাণালি অনুধাবন করতে পারেন।

স্তরাং সম্পাদক 'কংগ্রেস-সাহিত্য-সত্ত্ব' ও 'সমসামন্ত্রিক বাংলা কবিতা' শীর্ষক প্রবন্ধ ত্টো একসঙ্গে প্রকাশ করে মন্দ করেন নি। প্রথমোক্ত প্রবন্ধের রচন্নিতা অতুলচন্দ্র গুপ্ত যথন বলেন, 'কংগ্রেস সাহিত্য সভ্যের মনে এ মোহ নেই যে সাহিত্যিকদের এই কাজ সাহিত্য-স্টির কাজ। এ কাজ লৌকিক কাজ, সাহিত্যিক কমতাকে অসাহিত্যিক কাজে লাগিয়ে। কিন্তু এই ক্ষমতার প্রয়োগ এ কাজকে যে শক্তি দের অন্তর্কিছুর তা সাধ্যের অতীত। কংগ্রেস সাহিত্য সভ্যের আহ্বান সাহিত্যিকদের এই কাজে আহ্বান । শয়ে সাহিত্যিকের মন সমাজধর্মী ঐ আহ্বান তাদের জক্ত।' তথন দেখি দ্বিতীয়োক্ত প্রযক্ষার গোপাল হালদার বল্ছেন, 'প্রসঙ্গক্রমে বোধ হয় বলা অন্তায় হবে না যে, বাংলার 'কমিউনিস্ট্ কবিরা' সংখ্যায় বেশী নন। বাঁরা 'কমিউনিস্ট্ কবি বলে গণ্য তাঁদের অনেকরই কাব্যশক্তি স্বীকৃত; অন্ত অনেকেরও লোখায় প্রতিশ্বতি বথেই। কিন্তু যা তাঁরা জানেন তা হয়ত শিক্ষিত সাধারণ এখনো জানেন না। তাঁরা জানেন—তাঁরা কবিও, কমিউনিস্ট্ও; কিন্তু এখনও এক হয়ে উঠ্তে পারেননি মানে 'কমিউনিস্ট্ কবি' হয়ে উঠ্তে পারেন নি।' আসলে গ্রেরই অর্থ প্রোপাগাণ্ডা, কিন্তু পথ আলাদা। এখানে যে কোনো পাঠক তাঁর আদর্শ ক্রয়ায়ী কথা শুন্তে পাবেন। আবার নিরপেক্ষ পাঠকের পক্ষেও একটা পথ বেছে নেওয়া জহ্ববিধের নয়।

সাধারণ পাঠক হিসেবে আমার যা মনে হয় তা হচ্ছে এই: অতুলবাব্র বক্তব্য আমি বৃঝি, কারণ তা বেমন স্পষ্ট তেমনি প্রাঞ্জন। গোপালবাব্র বক্তব্য অবশ্য হেঁয়ালী নয়, তথাপি বল্তে লজ্জা নেই, আমার কাছে তা আপত্তিকর। তাঁর বক্তব্য থেকে আমি সার কথা এই বৃথতে পারি যে তিনি বল্তে চান কবিকে শুধু কবি হলেই চল্বে না, তাঁকে নিক্ষলক কমিউনিস্ট্ ও হতে হবে। তা না হলে কবিতা যত ভালোই হোক তা সম্পূর্ণভাবে সার্থক হবে না কিছুতেই। তাই যদি হয় তা'হলে আমার সরল প্রশ্ন হচ্ছে, আইনের মাপকাঠি দিয়ে কবিতার স্তর্ভেদ করা সম্ভব কিনা। গোপালবাব্ যদি স্পষ্ট করে বল্তেন, প্রোপাগাণ্ডার একটা বিশেষ উপায় হচ্ছে কবিতা কিংবা সাহিত্য এবং সেইদিক দিয়ে যাঁরা একাধারে কবি এবং কমিউনিস্ট্ তাঁদের পক্ষে বিশেষ উদ্দেশ্তমূলক রচনা স্পষ্ট করা শ্রেয়, তা'হলে আমার কিছু বলবার ছিলো না। কিন্তু তিনি তা বলেননি, বয়ং স্প্রষ্টই দেখা যাছে তিনি ক্ষিতাকে ব্যাপকভাবে কাব্য-সাহিত্য হিসাবে গ্রহণ করেছেন, যা থাঁটি রসবস্তা, যা মান্তবের স্ক্রমার রসচেতনাকে মুগ্ধ করে। কিন্তু অত্লবাব্র এ অভিমান নেই, তিনি অত্যন্ত সরলভাবে শ্বীকার করেছেন, 'সাহিত্যিকেরা দল বেঁধে

### কম খরচে ভাল চাষ



একটি ৩-বটম প্লাউ-এর মই হলো ৫ ফুট চওড়া, তাতে মাটি কাটে ন' ইঞ্চি গভীর করে। অতএব এই 'ক্যাটারপিলার' ডিজেল ডি-২ ট্র্যাকটর কৃষির সময় এবং অর্থ অনেকখানি বাঁচিয়ে দেয়। ঘণ্টায় ১ একর জমি চাষ করা চলে. **অথচ তাতে থরচ হয় শুধু দে**ড় গ্যালন জ্বালানি। এই আর্থিক স্থবিধা-টুকুর জন্মই সর্ব্বদেশে এই ডিজেলের এমন স্থখ্যাতি। তার চাকা যেমন পিছলিয়ে যায় না, তেমনি ওপর দিকে লাফিয়েও চলে না। পূর্ণ শক্তিতে অল্পসময়ের মধ্যে কাজ সম্পূর্ণ করবার ক্ষমতা তার প্রচুর।

আপনাদের প্রয়োজনমত সকল মাপের পাবেন

ট্যাকটরস্ (ইভিন্না) লিমিটেড্ ৬, চার্চ্চ লেন. কলিকাতা

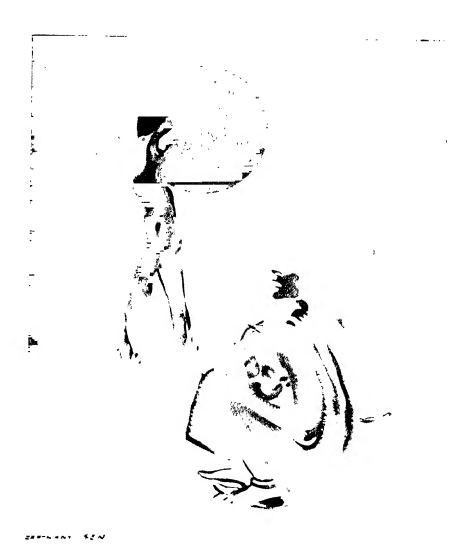
ফোনঃ কলি ৬২২০

সাহিত্য স্পষ্ট করতে পারে না, কিছ প্রোপাগাণ্ডা চালাতে পারে এবং আর সকলের চেয়ে ভাল পারে।' গোপালবাবুর বক্তব্য থেকে মনে হয় জিনিও প্রায় এই কথাটাকে মানেন, ভধু 'দল বেঁধে সাহিত্য স্পষ্টিকে' ভিনি স্ভিয়কারের সাহিত্য পদবাচ্য করতে চান। তা না হলে 'ক্মিউনিস্ট্ কবি'-র মত হাস্মকর একটি শব্দ তৈরী করলেন কি করে।

গোপালবাবু আরও ছ' একটি মন্ধার সংবাদ বিতরণ করেছেন তাঁর প্রবন্ধে। যথা, বিংশশতানীর বিতীয় বৃগে বাঁরা প্রতিভাবান কবি বলে খ্যাতিলাভ করেছিলেন, তৃতীর বৃগে অর্থাৎ সাম্প্রতিক কবিদের বৃগে তাঁরা আর significant রইলেন না। তার মানে কবি-হিসাবে তাঁরা আর প্রাক্তন তালিকাভুক্ত।
্রুণমন একটা আপ্রবাক্য তিনি কি করে উচ্চারণ করতে পারলেন তাই ভাবি। আমরা তো বৃঝি, সাহিত্যে বৃগবিচার করতে হলে আগে দেখতে হয় নবতন রচনায় স্কুলইভাবে নৃতন স্কর ধরা পরেছে কিনা, এবং পূর্বতন সাহিত্যিকের দল নিংশেষে ক্রিয়ে গেছেন কিনা বা তাঁদের বক্তব্য সাম্প্রতিককালে নিতান্তই নিশ্রমেন কিনা। সবদিক দিয়েই কিন্তু আমরা বিশেষভাবে দেখুতে পাই, গোপালবাবুর কথাগুলো সত্যিসভিট্ই বৃক্তিসঙ্গত নয়। প্রথমতঃ, গোপালবাবুর আখ্যান্ত্র্যায়ী সাম্প্রতিক কবির দল আরও পরীক্ষাধীন (এ কথা তিনি নিজেও স্বীকার করেছেন) এবং তাঁদের রচনায় এমন কিছু নবতন শক্তি ও সার্থকতার পরিচয় পাওয়া যায়নি যাকে স্বীকার করেছেন) এবং তাঁদের রচনায় এমন কিছু নবতন শক্তি ও সার্থকতার পরিচয় পাওয়া যায়নি যাকে স্বীকার করে নিংসংশয়ে নতুন বৃগের অভ্যান্তবর্তা ঘোষণা করা যায়; ছিতীয়তঃ গোণালবাবু বাদের প্রাক্তন বলে অথ্যায়িত করতে চান তাঁরা সত্যি সত্যি কেউ নিংশেষ হয়ে বাননি। হাত্রের কাছে অন্ততঃ 'দিগস্ত'-সম্পাদক নিজেই আছেন। অন্তিত করতে পারে না আর ! অবঙ্গ দন্ত করতে পারেন তাঁর কাব্য সাম্প্রতিক পাঠক-মনকে অভিভূত করতে পারে না আর ! আবশ্র আন্তাচ দন্ত 'কমিউনিস্ট্ কবি' নন্ বলে গোপালবাবু যদি বলেন, তাঁর প্রয়োজন আন্তা ক্রিয়েছ ভা'হলে আমার কিছু বলবার নেই।

আর একটি সংবাদ হচ্ছে, সাম্প্রতিক কবিরা নাকি ১৯৪১ এর ২২ এ জুনের পর থেকেই পথ খুঁজে পেয়েছেন, অর্থাৎ, বাংলা কবিতার মোড় ফিরেছে সেদিন পেকে। সমাজচেতনা উবুদ্ধ হয়ে ওঠে সামাজিক বিবর্তনের এক একটা তারকে অবলম্বন করে, তা মানি, কিন্ত কথা হচ্ছে, ঐ দিনটির প্রভাব বাঙালী কবিদের কয়জনের মধ্যে ধরা পড়েছিলে। এবং যে কয়জনের মধ্যে তার প্রভাব পড়েছিলে। তাঁরাই কি আন্তরিকভার সকে সভ্যিকারের ভালো কবিতা-রচনায় হত্তক্ষেপ করেছিলেন? ইতাহার এবং কবিতা যে এক জিনিস নয়, একথা কে না স্থীকার করবে! আসল কথা, কোনো এক দেশের উথান-পতনের সকে দেশান্তরের কবিমন সমাজ-সচেতন হয়ে উঠবে এটা মনে করা ভূল। কবিমনে সমাজচেতনা জাগে অসমাজ-বিবর্তন থেকেই, হতরাং তার দিকে উদাসীন-দৃষ্টিতে ভাকিয়ে আন্তর্জাতিক ক্ষেত্র কাব্য সন্ধান করে বেড়ালে আন্তরিকভার প্রতি সন্দেহ জাগা বিচিত্র নয়।

'নাক্লিক' রেড-ক্রন-প্রতিষ্ঠান থেকে প্রচারিত মাসিক পত্রিকা। যে মহৎ উদ্দেশ্য-প্রণোদিত হয়ে এই প্রতিষ্ঠান অকার্য্যে অগ্রসর হয়েছেন তা স্থবিদিত। অত্রাং রেড-ক্রসের ম্থপত্র হিসেবে 'নাক্লিক' যে জনসাধারণের কাছ থেকে আন্তরিক অভিনন্দন লাভ করতে সক্ষম হবে তাতে আর সন্দেহ কি। পত্রিকাটির বিশেষ কর্ত্তবা হলো সামাজিক উন্নতি, গ্রাম-সংস্থার, দিক্ষা, প্নর্গঠন, আয়া এবং শিশু ও মাতৃমক্লের প্রতি সদাসভক দৃষ্টি রেথে প্রতিনিয়ত সমস্যাগুলোর সমাধান করবার জন্য সচেই হওরা। এ বরণের সাম্রিক পত্রিকা যত প্রকাশিত হয় দেশের পক্ষে ততই মক্লা। অনিল চক্রবর্তী



পূৰ্ব্বাশা মাঘ, ১৩৫৩

আতঙ্ক

শिল्नी रेश्यकी (मन



নবম বর্ষ • দশ্ম সংখ্যা মাঘ • ১৩৫৩

### যুদ্ধোত্তর ফ্রান্স শশধর সিংহ

### এক

অনেকের মতে করাদী রাজনীতির অনি\*চয়তার মূলে রহিয়াছে করাদী মহাবিপ্লবের অসম্পূর্ণতা। স্বাধীনতা, দামা ও মৈত্রীর বাণী নিয়া কয়দালী সমাঙ্গ বারস্থার বিরুদ্ধে যে বিদ্রোহ স্থরু হইয়াছিল তাহাতে এই নির্ণাম বারস্থার অবদান হইল বটে, কিন্তু বিপ্লবের আদর্শ পুরাপুরিভাবে গৃহীত হইল না। ফ্রান্সে রাজারাঙ্গাদের আধিপত্য গেল সত্য এবং সমাজে ব্যক্তিগত স্বাধীনতাও আদিল। কিন্তু এই স্বাধীনতার সঙ্গে সামাজিক ও আর্থিক দাম্যের ভিত্তি প্রভিত্তিত না হওয়াতে রাষ্ট্রের মূলে চিরকালের জন্ম একটা বন্দ্র রহিয়া গেল। কয়্যদালী শাসকর্নের একাধিপত্য গেল, কিন্তু তাহার পরিবর্ত্তে শ্রেণীনির্বিশেষে করাদী জাতির ক্ষমতা অধিষ্ঠিত হইল না। জয়জয়কার হইল বুর্জ্জোয়া বা মধ্যবিত্ত শ্রেণীর। ১৭৮৯ সাল হইতে আজ পর্যান্ত করাদী সমাজে ধনী-দহিজের বিরোধের কোন প্রকৃত সমাধান হয় নাই। কলে কয়াদী রাষ্ট্রের ভিত্তিও এ যাবৎ স্থপ্রতিষ্ঠিত হয় নাই। এই মৌলিক অনিশ্চরতার পরিচয় কেবল স্থামী গভর্ণমেন্ট গঠনের অসাক্ষণ্ডোর মধ্যে পাওয়া যায় না, ফরাদী প্রজাতন্ত্রকে একটা চিরন্তন রূপে দেওয়ার ব্যর্থ প্রয়াসও ইহার সাক্ষ্যে দেয়। সম্প্রতি ফরাদী রিপাল্লিকের চতুর্থ সংস্থান গড়িবার চেটা হইয়াছে। কিন্তু এইবারের চেটাই যে এবিষয়ে শেষ চেটা হইবে তাহা মনে করিবার কোন যুক্তিসক্ত কারণ নাই।

এই প্রদক্ষে অধ্যাপক ল্যান্ধি লিখিয়াছেন: "অথচ আমার মনে হয় বে এই ঘটনাবলীর মূল কারণগুলি মনযোগ সহকারে অমুধাবন করিলে স্পান্টই দেখা যাইবে যে ইহার সহিত ফরাসী মহানিপ্লবের মৌলিক অসমাধিত ছল্মের একটা যোগ আছে। পুরাতন রাষ্ট্র ব্যবস্থার পতনের পর হইতে এ যাবৎ ফ্রান্সে অনেকে বিপ্লবের শক্রদের সহিত যোগদান করিয়া স্বাধীনতার অগ্রগতি রোধ করিতে সচেট হইয়াছেন। ইহারা নানা সাজে দেখা দিয়াছেন বটে, কিন্তু তাঁহাদের আসল উদ্দেশ্যের কখনও ব্যতিক্রেম হয় নাই। যথনই জনগণের স্বাধীনতার প্রয়াস ইহাদের ব্যক্তিগত সুবিধার মূলে আঘাত করিয়াছে তথনই তাঁহারা স্বাধীনভার পরিপূরণে বাধা দিয়াছেন। গণতন্ত্রবাদের গতিশক্তি ইংগার চিরকাল ভয়ের চক্ষে দেখিয়াছেন এবং নিয়তই ইতাদের প্রধান চেষ্টা হইয়াছে স্বাধীনতার প্রয়াদকে কুদ্র গণ্ডির মধ্যে আবদ্ধ রাখিতে।" ["Yet if the sources of that spectacle be carefully traced, it is, I think, clear that they go back to the unsolved contradiction of the Great Revolution. Ever since the overthrow of ancien regime, there have been Frenchmen willing to collaborate with the enemies of the Revolution to arrest the forward march of freedom. ultimate purpose has always been the same, Their different the guise in which they have happened to appear. They been unwilling to assist in the fulfilment of if its price was the surrender of their privileges. They have always feared the dynamic of democracy; and their chief concern has been to narrow the frontiers within which it could operate." ]

আধুনিক করাসী ইতিহাসের কতগুলি প্রধান প্রধান ঘটনা আলোচনা করিলে এই মন্তব্যের সম্যক প্রমাণ পাওয়া যাইবে। ফরাসী বিপ্লবের অল্পকালের মধ্যেই নেপোলিয়ানের উত্থান হইল। ফ্রান্সের নূতন কর্ত্তা বৃর্জ্জোয়া শ্রেণী তাঁহাদের আধিপত্য রক্ষা করিতে গিয়া নেপোলিয়ানের সাহায্য নিলেন এবং কালে নেপোলিয়ান ফ্রান্সের স্ফ্রাট হইয়া বসিলেন। Code civil অর্থাৎ ফ্রান্সের নূতন আইনবিধি প্রণয়ন করিয়া বুর্জ্জোয়াত্মার্থ কায়েম করিবার প্রয়াস করা হইল। বিদেশে ফরাসী পরাক্রমের বিস্তারসাধন করিয়া নেপোলিয়ান স্বদেশের সামাজিক অসস্তোষ বহিমুখী করিতে বত্রবান হইলেন। পরবর্ত্তীকালে দেখা গেল যে ১৮০০ সালে নিজেদের সামাজিক স্থান অমান রাখিতে গিয়া বুর্জ্জোয়াঞ্জেণী শ্রমিকশ্রেণীর সহিত মিলিত ছইয়া দশম চার্লণের বিরুদ্ধে দাঁড়াইতে বাধ্য হইলেন। ১৮৪৮ সালের যুরোপব্যাপী বৈপ্লবিক আন্দোলনের যুগে আবার ইহারাই শ্রমিকশ্রেণীর বিরুদ্ধাচরণ করিলেন। তৃত্তীর

নেপোলিয়ানকে ফ্রান্সের সিংহাসনে বসাইয়া গণআন্দোলনকে থামাইয়া রাখার নমুনাও পরে পাওয়া গেল। ফ্রাকো-প্রশীয় যুদ্ধের পর ১৮৭১ সালে প্যারিদ ক্ম্যুনের দহিত সংগ্রামে বুর্জ্জোয়া স্বার্থাল্বেষণের একইরূপ পরিচয় পাওয়া যায়। তৃতীয় রিপাব্লিক স্থাপন করিয়া ফরাসী মধ।বিত্তশ্রেণী ভাবিলেন চিরকালের মত তাঁহাদের রাষ্ট্রিকপ্রাধাম্য স্বীকৃত হইল। তিষের বলিলেন: ''আমাদের উদ্দেশ্য সাধিত হইয়াছে। শৃঙ্খলা, স্থায় এবং সভ্যতা এতদিনে বিজ্ঞয়ী হইল···আমাদের দেশের মৃত্তিকা বিজ্ঞোহীর রক্তে সিক্ত হইয়াছে। এই ভীষণ দৃশ্য যেন ইহাদের শিকা দেয়।" ["We have achieved our aim", said Thiers, "order, justice and civilisation are at last victorious...the scil of the country is covered with the corpses of the rebels; may this dreadful spectacle be a lesson to them.'' ব উনবিংশ শতাব্দীর প্রথমভাগ হইতে ফ্রান্সের চিন্তাজগতে যে এক প্রতিক্রিয়াশীল ধারা দেখা দিয়াছিল, তাহা ক্রমে এক প্রবল স্রোত্সিনী হইয়া দাঁড়াইয়াছে। ঐতিহাসিক রানা (Renan) হইতে আরম্ভ করিয়া ফরাসী লেথকদের একদল আজ পর্যান্ত চিরকাল গণস্বাধীনতার বিরুদ্ধে তাঁহাদের প্রথল লেখনী প্রয়োগ করিয়া আদিয়াছেন। বলাবাছলা ইহাদের লেখার ভিতর দিয়াই ফ্রান্সে ফ্যান্দিবাদের আধ্যাত্মিক ভিত্তি প্রথমে রচিত হয়। ফ্রাসী চিস্তাধারার আলোচন। করিতে গিয়া অধ্যাপক শ্যাস্কি বলিয়াছেনঃ ''বোনালের মত লেখক, রান্। ও তেনের মত ঐতিহাদিক, ফাগে ও ক্র নৃতিয়েরের মতো সমালোচক অথবা বুরজে ও বারেছের মত ঔপক্তাসিক বুর্জ্জোয়াঞেণীর দালালি করিতে গিয়া একই মনোরুতি দেখাইয়াছেন। ইহারা স্বাই স্মাজের শ্রেণী-বিভাগকে চিরন্তন করিতে স্চেষ্ট হইয়াছেন। দ্বাই বর্ত্ত্বান পরিবর্ত্ত্বশীল জগতে সাধারণ লোকের আঘ্যন্তান অধিকার করিবার দাবীকে অস্বাকার করিয়াছেন। ব্যক্তিগত স্বাধীনতার দাবী দব সময়েই সম্পত্তির অর্থাৎ বুর্জ্জোয়া-শ্রেণীর অধিকারকে মানিরা চলুক এই হইল ইহাদের অভিলাষ ।" ["Their pamphleteers, whether publicists like Bonald, historians like Renan and Taine, critics like Faguet and Brunetie're, novelist like Bourget and Barre's, have always exhibited the same characteristics. They have attacked the right of the common man to affirm himself in terms which permit his adaptation to a changing world. They have sought to stereotype a hierarchical view of society in such a fashion as to subordinate the claims of freedoom to the demands of property." ]

এই ক্ষেত্রে একটা লক্ষ্য করিবার বিষয় এই বে, ১৮৭৫ সাল হইতে আরম্ভ করিয়া স্থান্সের তৃতীয় রিপারিকের আওতায় ধরাদী দান্তাজ্য প্রচুর বিস্তার লাভ করিয়াছিল!

ফলে যে দেশের আভান্তরীন বিরোধ কিয়দংশে প্রশমিত হইরাছিল সন্দেহ নাই। তথাপি ফ্রান্সের সামাজিক শক্তি-সাম্য (balance of power) বেশীদিন রক্ষা করা গেল না। প্রথম মুরোপীর মহাযুদ্ধের পর হইতে সেখানকার শ্রেণীসংঘর্ষের তীব্রতা ক্রমেই বাড়িয়াছে। ফরাসী মালিক শ্রেণী নিজেদের স্বার্থ বাঁচাইতে গিয়া দেশে ও বিদেশে কিরূপ প্রতিক্রিয়াশীল নীতি অমুসরণ করিয়া আসিয়াছেন তাহা কাহারও অবিদিত নাই। নাৎদী জার্মেণীর প্রতি ইহাদের প্রীতি ও সহযোগের সূচন। হইল এই গণবিল্লব ভীতির অন্তরালে। দ্বিতীয় মহাযুদ্ধের পরিণতি হইতে ইহার বিশদ পরিচয় পাওয়া যায়। ফ্রান্সের পরাজয়ই বা কেন অবশ্যম্ভাবী হইয়াছিল তাহারও একটা যুক্তিসঙ্গত কারণ থঁ,জিয়া পাওয়া যায়। লাভাল, বনে (Bonnet) প্রভৃতি ফরাদী নেতৃর্নের পূর্ব্ব হইতেই হিটলারপন্থীদের দহিত যোগাযোগ ছিল। হিটলারের দৃত আবেৎস্ (Abetz) এর সহিত কেবল ফরাসী সাংবাদিকদের নহে, ফ্রান্সের চিন্তা ও শিল্পজগতের অনেকের সহিত দহরমসহরম ছিল। নাৎসীরা ফ্যাসিবাদকে নানাভাবে পুষ্ট করিবার চেষ্টা করিতে ছাড়ে নাই। কাগুলার (Cagoulards) ও আকশিওঁ ফ্রাঁসেজ (Action Francaise) দলগুলির সহিত বহিজ গতের পরিচয় আছে। কিন্তু নাৎসী বিষের প্রতিক্রিয়। কেবল ইহাদের মধ্যেই আবদ্ধ ছিলনা। মঁসিও ব্রুমের "ফ্র" পপুল্যার" [Front Populaire] গভর্মেন্ট প্রধানতঃ দক্ষিণপন্থীদের সম্মিলিত চেষ্টায় বিনষ্ট হয়। ইহার ফলে স্পানে ফ্রাঙ্কোর জয় হইল এবং স্পানের গৃহবিবাদের সুযোগ নিয়া জার্মেণ নাৎদীরা ও ইতালীয় ফ্যাসিফরা দ্বিতীয় মহাযুদ্ধের জন্ম হাত পাকাইয়া লইল। ফান্সের বামপন্থীদের ঐক্যে ভাঙ্গন ধরার সঙ্গে সঙ্গে যুরোপময় প্রতিক্রিয়শীল রাজনীতি আবার মাথা উচাইয়া তুলিল। ১৯৩৮ সালে ফ্রান্স, বুটেন ও জার্ম্মেণীর সহিত ম্যুনিকে যে বোঝাপড়া হয় তাহার পরিপ্রেক্ষিত হইল এই প্রতিক্রিয়াশীলতার জয়ধাতা। মঁসিও লুই লেভি তাঁহার "Verite's Sur La France" পুস্তিকায় লিথিয়াছেন: "ফ্র পপুল্যারের বিরুদ্ধে ফ্যাসিফদের সর্বাপেক। উৎকৃষ্ট হাতিয়ার হইয়াছিল ইহাদের বৈদেশিক নীতি। সংবাদপত্রের উপর ইহাদের প্রবল প্রভাব থাকাতে ইহারা সর্বতোভাবে এই গভর্নমেন্টের ফ্যানিষ্টবিরোধী আন্তর্জাতিক নীতির বিরুদ্ধাচরণ করিয়া আসিয়াছে এবং বামপন্থী গভর্ণমেন্টকে কাৰ্য্যকরী হইতে দেয় নাই।" ["La meilleure arme des fascistes contre le Front Populaire a été la politique exterieure. Exercant une forte influence par la presse, ils sout oppose's de leur mieux à la politique internationale anti-fasciste et ils out empêche les gouvernments de gauche". ] দোষ অবশ্য কেবল দক্ষিণপদ্মীদেরই নছে, সোদেলিষ্টদের মধ্যেও অনেকে

আন্তর্জাতিকতায় বিশাস রাখেন নাই। ''Front Populaire'' গভর্ণমন্ট পতনের ইহাও একটা কারণ।

স্থুতরাং যুদ্ধ যখন বাধিল তখন ফ্রান্সের শ্রামিক শ্রেণী গভীরভাবে বিভক্ত। সোদেলিন্টদল শান্তিবাদী প্রোপ্যাগ্যগু দারা এমনভাবে প্রভাবাদিত হয় যে তাহারা যুদ্ধের প্রতি স্বভাবত:ই বিমুখ ছিল। অফাদিকে কম্যানিষ্টরাও প্রথম হইতে যুদ্ধের বিরুদ্ধে ছিল। রুষ-জার্মান সন্ধি তাহার অন্যতম কারণ। কেবল তাহাই নহে, সামরিক কর্তৃপক্ষরাও দেশরক্ষার ব্যবস্থা এমনভাবে করিয়াছিলেন যে দেশের লোকের মধ্যে একটা নিষ্কিয় মানসিকতার ভাব গড়িয়া উঠিয়াছিল। এই মানসিক অবস্থাকে পরে "La Psychologie Maginot'' আখ্যা দেওয়া হইয়াছে। এইরূপ মনোভাবের একটা মস্ত দোষ হইতেছে এই যে ইহা বর্ত্তমান যুদ্ধপদ্ধতির সম্পূর্ণ অমুপ্যোগী। প্রথম মহাযুদ্ধে ট্যাক্ষ প্রার্থিত হওয়ার পর হইতেই আধুনিক যুদ্ধবিগ্রাহ গতিশীল রূপ ধারণ করিয়াছে। দিতীয় মহাযুদ্ধে এই গতিশীলতা এমন প্রসারলাভ করিল যে দেখা গেল ফরাসী সামরিক চিন্তা তাহার সঙ্গে তাল রাখিয়া চলিতে পারে নাই। "War of movement" এর যুগে মাজিনো তুর্গবেষ্টনীর পশ্চাতে বসিয়া থাকা কেবল যে সানরিক দিক দিয়া ভুল হইয়াছিল তাহা নহে, স্থৈতিক দেশরক্ষা বা static defence এর মনোবৃত্তিও সমগ্র ফ্রগাদী জ্বাতির উপর একটা গভীর ছাপ রাখিয়া গিয়াছিল। লুই লেভি লিখিয়াছেন "আজ এই বিষয়ে সকলেই একমত হইবেন যে মাজিনো লাইন স্বার মনে নিরাপতা সম্বন্ধে একটা অবাস্তবতা আনিয়া দিয়াছিল এবং শান্তিরক্ষার বাপারে একটা আত্মঘাতী মরীচিকা সৃষ্টি করিয়াছিল।" [...aujourd'hui tout le monde doit être d'accord, c'est que la ligne Maginot avait créé un état d'esprit de fausse securité, la terrible illusion de la quie sude".] ফ্রান্সের প্রাক্তয়ের মূলে তাই কেবল সামরিক অপারগতার পরিচয় পাওয়া যায়না, একটা বিশেষ মানসিকতারও পরিচয় পাওয়া যায়। অশুদিকে ফ্রান্সের মালিকশ্রেণীও যুদ্ধে নামিয়া ফরাসী সমাজের অসমাপ্ত বিপ্লবের পথ স্থাম করিতে চাহেন নাই। এই বিষয়ে অধ্যাপক ল্যাক্ষি সভাই লিখিয়াছেন : "যখন যুদ্ধ আদিল, ফ্রান্স ইহাতে নিভাস্ত আস্থাহীন ভাবে যোগদান করিল। দেশের মানসিক অবস্থা তখন লক্ষ্যহীন এবং রাজনৈতিক মতবাদের ভেদও তখন উত্রা হইয়া উঠিয়াছে। ফরাসী নেতারা ফ্রাম্সের ভবিশ্বত সহস্কে বিশাস হারাইয়াছেন! মাদের পর মাস অলসভাবে মাজিনো লাইনে অপেকা করার কলে লোকের আজুবিশ্বাদ পুনর্জীবিত না হইয়া বরঞ অন্তর্হিত হইল। ১৯৪০ দালের চুর্বহ বসস্ত অভিযানের কয়েক সপ্তাহের মধ্যেই ফ্রান্সের পরাজয় ঘটিল। ফ্রান্স পূর্বেই হিটলারের হাতে নৈতিক পরাজয় স্বীকার করিয়াছে। এইবার হিটলারের তড়িৎসম আঘাতের ভিতর

দিয়া যে পরাজয় ঘটিল তাহা এই নৈতিক পরাজয়ের বাহ্যিক রূপ মাত্র।" ["When the war came, France entered it without conviction, spiritually confused and politically divided. The faith of its leaders in the idea of France had broken down. The months of weary waiting in the Maginot line produced not a renovation, but a liquidation of faith. The brief but agonising weeks of the spring campaign of 1940 were only the material registration of a moral defeat which Hitler had already struck before he struck the lightning blow".]

ফান্সের তুইশত প্রধান প্রধান পরিবারকে প্রদেশের আসলশাসক বলা হইরাছে। এই কিংবদন্তী সংখ্যার দিক পুরাপুরি সত্য না হইলেও ইহার মৌলিক গ্যাধ্যতা স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। মার্শেল পেত্যা ইহাদের অপ্রণী হইরা হিটলারের সঙ্গে সদ্ধি করিলেন। ফরাসী ইতিহাসে এই সদ্ধির মত অপমানকর ঘটনা অনেককাল ঘটে নাই। ফ্রান্সের উচ্চপ্রেণীয়র। ভাবিলেন যে এই ভাবে তাঁহারা নিজেদের বিপ্লবের হাত হইতে বাঁচাইলেন। যে ভীতি ১৭৮৯ সাল হইতে স্থক্ত করিয়া চিরকাল ইহাদের রাজনৈতিক চিন্তা নিয়ন্ত্রণ করিয়াছে, এবারও তাই করিল। বিপ্লবীযুগের "এমিগ্রা" দের মত ইহারাও দেশের শক্রর সঙ্গে হাত মিলাইয়া নিজেদের পদমর্য্যাদা বজায় রাখিতে সচেষ্ট হইলেন। ভিশি (Vichy) তে বৃত্ত পেত্যার আওতায় যে নৃত্তন গভর্গমেন্ট গঠিত হইল তাহার প্রশ্নাস হইল ১৭৮৯ সালের স্মৃতিকে সম্পূর্ণভাবে মুছিয়া ফেলা। Ancien regime বা পুরাতন আমলের শাসন ব্যবস্থাকে ফিরাইয়া আনা হইল ইহার অন্তত্ম উদ্দেশ্য। তৃতীয় রিপারিকের উপর এইভাবে যবনিকা পড়িল।

### অনুনত দেশ ও সাম্যবাদ

### সঞ্জয় ভট্টাচার্য্য

তিন

যে দেশ অতিমাত্রায় কৃষিনির্ভর তার উপর সাম্যবাদের আলো নিপ্সভ হয়ে যেতে বাধ্য। কথাটা অত্যন্ত সত্য এবং কঠোর। যাঁরা বিপ্লবগতপ্রাণ অথবা যাঁরা স্থযোগাম্বেষী তাঁরা এ-কথায় মর্ম্মাহত হয়ে একে সাম্যবাদের শিশুয়ালি আখ্যা দিতে পারেন ; তার উত্তরে বিনীতভাবে বলা যায় যে সাম্যবাদ এখনও শৈশব-অবস্থাতেই আছে ; অবশ্য এ-উন্মার একটি উদ্ধৃত উত্তরও আছে: যেনতেন প্রকারে কার্য্যোদ্ধারকে যদি পরিণত সাম্যবাদ বলে মনে করতে হয় তাহলে তার চিরশিশু থাকাই প্রয়োজন। অর্থ নৈতিক বিচারে একটি দেশ উন্নত কি অসুরত তা তার কৃষিনির্ভরতার মাত্র। দিয়েই নির্ণিত হয়। অনুরত কথাটা যন্ত্রশিল্পে অনগ্রসরতা-বাচক। অনুনত দেশে দাম্যবাদের দৈনিক হিদাবে যন্ত্রশিল্পের শ্রমিকের চেয়ে কৃষককুলই সংখ্যায় অধিক হয়ে দাড়ায় এবং এই অবস্থাটাই সাম্যবাদের পক্ষে অবশেষে মারাত্মক হয়ে উঠে। ত্রেটব্রিটেনে লোকসংখ্যার ৫ ৬৯ জন চাষী, ফরাসীতে শতকরা ৩১ জন চাষাবাদের উপর নির্ভর করে আছে (১৯৩১-এর গণনা-অমুযায়ী)<sup>১</sup>। এসব উন্নত দেশে সাম্যবাদের দৈক্তদলে, আর যা-ই হোক, কৃষককুল সংখ্যাগরিষ্ঠ হয়ে দাঁডাতে পারেনা। <u> গ্রেটব্রিটেন অথবা ফরাসীতে সাম্যবাদের নেতৃত্ব</u> স্বাভাবিক ভাবেই যন্ত্রশিল্পের শ্রমিকদের হাতে চলে যেতে পারে। ধনতন্ত্রের উচ্ছেদকল্পে হয়ত কৃষক ও শ্রমিকের স্বার্থ সন্মিলিত করা অসম্ভব নয় কিন্তু বিপ্লবের অবসানে সংখ্যাগরিষ্ঠের হাতেই রাষ্ট্রযন্ত্র নিয়ন্ত্রিত হতে বাধ্য। কুষক ও প্রমিকের স্বার্থদ্বন্দ্ব তথন পরিচ্ছিন্নভাবে উকি দিতে সুরু করে এবং সংখ্যাগরিষ্ঠের স্বার্থের কাছে সংখ্যালঘিষ্ঠের স্বার্থ পরাভব মেনে নেয়। কৃষক ও এমিক এ-ছু'টি শ্রেণীর স্বার্থের পরিচয় নিতে গেলে দেখা যায়—ব্যক্তিগত সম্পদ সঞ্চয়ের মোহ থেকে শ্রমসম্বল শ্রমিকের মন খানিকট। মুক্ত বলে দে যৌথউৎপাদন ও যৌথবন্টনের প্রতি অনাকৃষ্ট নয়, তাছাড়া যন্ত্রোৎপ।দনে উদ্ত শ্রমের ফদলও যথন তারই হাতে এদে যাচেছ তথন এ-ব্যবস্থাকে সে তার স্বার্থের অমুকূল মনে না করে পারবে না; কিন্তু কুষকদম্বন্ধে এ-কথা খাটেনা, ভূমিহীন প্রমদম্বল চাষীরও মনোবাসনা নিজস্ব তু'এক বিঘে জমি পাওয়া—জমির ব্যক্তিগত মালিকানার লোভ থেকে কৃষকমন মুক্ত নয়—যৌথব্যবস্থায় প্রবেশ করতে হলে কৃষক অনিচ্ছুক মন নিয়েই প্রবেশ করে। এই তু'শ্রেণীর স্বার্থের বিরোধিতা পরিচ্ছন্ন ভাবে সমাজ-শরীরে ততদিন ফুটে ওঠেনা, যতদিন ধনতান্ত্রিক একটি তৃতীয় স্বার্থ সমাজের শাসন ও শোষণের যন্ত্র হিসেবে কাজ করতে থাকে। কিন্তু সমাজের দেহ থেকে ধনতান্ত্রিক স্বার্থের দৃঢ়মুষ্টি শিথিল হওয়া মাত্রই কৃষক-শ্রুমিকের স্বার্থবৈষদ্য প্রথব আলোতে স্পষ্ট হয়ে ওঠে। সাম্যবাদী বিপ্লব সংঘটিত হলে যন্ত্রশিল্পে উন্নত ধনতান্ত্রিক দেশগুলোতে সংখ্যাগরিষ্ঠ শ্রুমিকের স্বার্থামুখানী উৎপাদন ব্যবস্থা নিয়ন্ত্রিত হয় আর তাই সাম্যবাদী সমাজগঠন সেখানে একটা ত্রেরহ ব্যাপার হয়ে ওঠেনা। কিন্তু অমুন্তর দেশের সাম্যবাদী বিপ্লব সংখ্যা গরিষ্ঠ কৃষকস্বার্থের উজ্ঞান ঠেলে শ্রমিক-স্বার্থ প্রতিষ্ঠিত করতে পারেনা—সোভিয়েট রাশিয়ার তা-ই দেখা গেছে। দেখা গেছে যৌথক্ষিতে কৃষকদের তৃথি নেই, তাদের মন জমির বা পশুর ব্যক্তিগত মালিকানার দিকেই সদাজাগ্রত।

শ্রমিক ও কৃষকের সংখ্যাতভাটি অর্থনীতির এলাকায় টেনে আনলে দেখা যায় যে অমুন্নত দেশে জাভীয় সম্পদের একটি মোটা অঙ্ক তৈরী করে ভোলে কৃষকরা—ভার তুলনায় শ্রমিকের তৈরী সম্পদের পরিমাণ খুবই অকিঞ্চিৎকর। কাজেই অনুমত দেশে কৃষকবাদী অর্থনীতি গড়ে ওঠাই স্বাভাবিক—সাম্যবাদী অর্থনীতি নয়। ধনতন্ত্রের পতনের পর সেখানে কুষকের ইচ্ছার বিরুদ্ধে বা স্বার্থের প্রতিকৃলে যন্ত্রশিল্পের প্রবর্তন করা তঃসাধ্য হয়ে ওঠে। এ-ইভিহাসও সোভিয়েট রাশিয়া রচনা করেছে। তবে সোভিয়েট রাশিয়ার রাষ্ট্র কুষক:শ্রণী বা শ্রমিকশ্রেণীর করায়ত্ত নয়--রাষ্ট্র যেখানে বলশেভিক আমলাতন্ত্রদারা নিয়ন্ত্রিত, শ্রমিক-কুষকের সম্বন্ধে ভাঙন ধরে থাক্লেও তাই তা উগ্র হয়ে বাইরে প্রকাশিত হ'তে পারে না। রাষ্ট্র তার ক্ষমতা অটুট রাথবার অভিপ্রায়ে কথনো কৃষির দিকে কখনো যন্ত্রশিল্পের দিকে ঝুঁকে পড়ছে। প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার আগে ধনীনির্ধন নির্বিশেষে কুষ্কের প্রতি বলশেভিক কেন্দ্রীয় সমিতির শক্ষপাতিত্ব সর্বজনবিদিত। তারপর পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা চার বছরে সমাপ্ত করে রাশিয়াকে যন্ত্রশিল্পে উন্নত করবার সাংঘাতিক ব্যগ্রতাও তাঁদের ইতিহাসে লিপিবদ্ধ হয়ে আছে। এড্গার স্নোর 'গ্লোরি এণ্ড বণ্ডেজ' বই-এর মারফৎ শোনা যায় গত্যুক্তর সময় খাভোৎপাদনের তাড়ায় সোভিয়েট রাষ্ট্রে কৃষকদের যথেচ্ছ সমৃদ্ধ হ'তে এবং মুনফা টান্তে সুবোগ দেওয়া হয়েছে, (প্রথমপঞ্চবাধিকী পরিকল্পনা গ্রহণ করবার আগে কৃষকদের মধ্যে কেন্দ্রীয় সমিতি যেম্মি 'ধনী হও' আন্দোলন চালিয়েছিলেন!)—আবার যুদ্ধের অবসানে, এখন, 'প্রাভ্দা'র পৃষ্ঠায়ই কৃষকদমনের পূর্ববাভাস ফুটে উঠেছে। এসমস্ত কার্য্যকলাপ এই প্রমাণ করে যে বলশেভিক দল সোভিয়েট পাশিয়ার রাষ্ট্রক্ষমতা হাতে রাখবার জন্মেই রাষ্ট্রযন্ত্রকে ব্যবহার করছেন, হয়তবা রাষ্ট্রযন্ত্রের পেবণে চেষ্টাও করছেন কৃষক ও অমিকের স্বার্থের ব্যবধান ঘূচিয়ে দিতে কিন্তু জবরদন্তিতে চু'টি হাত বেঁধে দিলেই কি ডাকে

হাতমিলানো বলা যায় ? এখনও সোভিয়েট রাশিয়ার শ্রমিকের সংখ্যা কৃষকের সংখ্যার বহু পেছনে পড়ে আছে—যন্ত্রশিল্প ও শ্রমিক কৃষি ও কৃষকের সমান মর্য্যাদা লাভ করতে পারেনি। শ্রমিকরা রাশিয়াতে বিপ্লব সফল করেও বিপ্লবের বন্ধনে বন্দী হয়ে আছে।

একটি অমুন্নত দেশে সাম্যবাদী বিপ্লব সাফলামণ্ডিত করবার উদ্দেশ্যে লেলিন শ্রামিক ও কৃষকের মৈত্রীর পথ খুঁজতে বাধ্য হয়েছিলেন বটে কিন্তু কৃষকের ঐতিহাসিক ভূমিকা সম্পর্কে তিনি মোহগ্রস্ত ছিলেন না। অক্টোবরের শ্রমিক বিপ্লব সংগঠনের সময় ১৪ই এপ্রিল, তিনি বলেছিলেন : "কৃষক আন্দোলন একটা ভবিগ্রৎবাণী হ'তে পারে, বাস্তব ঘটন। নয়।...কৃষক-বুর্জ্জোয়া মৈত্রীর জন্মে আমাদের প্রস্তুত থাকতে হবে।" ইটুস্কির মত ছিলঃ "কুষক্বিপ্লবকে চূড়ান্ত ভেবে নিলেও বলতে হয় যে তার একার পক্ষে বুর্জ্জোয়া আমলের সীমা অতিক্রম করা কোনোদিন সম্ভব হয়নি।''<sup>৩</sup> রূশবিপ্লবের নেতারা কৃষকদের নিয়ে সাম্যবাদ তৈরীকরবেন এমন আশা করেননি। কিন্তু আজ শোনা যায় যে কৃষকদের সর্বপ্রকার স্বার্থ, এমনকি ব্যক্তিগত ব্যবসায়িক স্বার্থ বজায় রেখেও রাশিয়ায় সাম্যবাদ প্রতিষ্ঠিত হয়েছে! অথচ কৃষির পক্ষে ব্যবসায়ের রঙ গায়ে মাখা আর ধনতন্ত্রের এলাকার ঢুকে যাওয়া যে সমান কথা তা আমরা লেনিনের মুথেই শুনতে পাই: "প্রাকৃতিক কৃষিকর্ম যখন ব্যবসায়িক কৃষিকর্মে রূপান্তরিত হয় তথনই প্রথম বোঝা যাবে কৃষিকর্ম্মে ধনতন্ত্রের উত্তব হল।"<sup>8</sup> বিপ্লবের নেতাদের ধারণা ছিল সাম্যবাদের আবেষ্ট্রনীতে ধনতন্ত্রের কাছে যা সত্যিকারের পাওনা তা আদায় করে নেবেন—যখন ধনতান্ত্রিক দানে রাশিয়ার ভাগুার অপূর্ণ রয়েছে এবং শ্রমিকবিপ্লবের মুখে ত্ণের মতো যখন ভেদে গেছে ধনতন্ত্র, তখন ধনতন্ত্রের হাতে যন্ত্রশিল্প যতটুকু গড়ে উঠ্ত শ্রমিকদের হাতেই তা গড়ে উঠ্বে--আর কেতখামার রাষ্ট্রগত করে জাতীয় সম্পত্তি করে গড়ে তোলার ভারও প্রগতিশীল পুঁজিবাদীর অবর্ত্তমানে চাষীরাই বহন করবে। লেনিন বলেছিলেন: "রাশিয়ার ফ্রত ধনতান্ত্রিক উন্নতি নির্ভর করছে ক্ষেতখামার জাতীয় সম্পত্তি হিসেবে গড়ে উঠ্লে। রাশিয়ার একাজের জন্ম 'প্রগতিশীল পু'জিবাদী' আছে। তারা রাশিয়ার কৃষক।''<sup>৫</sup> আজ, রূশবিপ্লবের ত্রিশ বছর পরেও, আমরা সেই 'প্রগতিশীল পু'জিবাদী'দের কার্য্যকলাপের যা ফিরিস্তি পাই তাতে দেখা যায়, রাশিয়ায় ক্ষেতথামারে এখনও ব্যক্তিগত মালিকানা বর্ত্তমান—আর মুনফাথোর ব্যবসায়ী চাষীর সেথানে অভাব নেই। ধনতন্তের স্থকীতিগুলো নিশ্মাণ করা আজও রাশিয়ায় সম্ভব হয়নি, অথচ তার প্রবেশ-পথ প্রশস্ত রাখা হয়েছে! চাধীরা সেখানে পুঁজিবাদে প্রগতিশীল হয়ে উঠেছে, 'প্রগতিশীল পুঁজিবাদী' হ'তে পারেনি।

রূশ-বিপ্লবের আঁকাবাঁকা-পথে বিচরণের পরও যদি কৃষকের ঐতিহাসিক ভূমিকা সম্বন্ধে আমাদের মন পরিচ্ছন্ন না হয় তাহলে আমরা বর্ত্তমান য়ুরোপের উন্নত ধনতান্ত্রিক দেশগুলোর কৃষি-সংস্কারের ছবির দিকে তাকিয়ে খানিকটা জ্ঞানার্ক্তন করতে পরি। কৃষি মর্থনীতির ভারতীয় সমিতির (Indian Society of Agricultural Economics) একটি রিপোর্টে য়ুয়োপীয় কৃষি-সংস্কারের ছবিটির হদিদ পাওয়া যায়। জার্মাণী, চেকোশ্লোভাকিয়া, হল্যাণ্ড এবং ইংল্যাণ্ডে ব্যাক্তিগত এবং রাষ্ট্রগত বুহদায়তন জমি ভরণপোষণযোগ্য ক্ষুদ্র খণ্ডে ভাগ করে কৃষকদের মধ্যে বন্টন করে দেওয়া হচ্ছে। চল্লিশহাজার কুদ্রায়তন কৃষিপ্রতিষ্ঠানের জন্ম দিয়েছে ইংলাও। এই ভূদপ্রতিদপান্ন কুদ্র কৃষকদের স্বার্থের প্রতি রাষ্ট্রের অপলক দৃষ্টি থাক্বে! যুরোপের এ-ব্যাপারে আমরা, যারা 'Land to the peasants'-এর কদর্থ করে বসে আছি —উল্লিনত হয়ে ভাণ্তে পারি যে বুঝিবা য়ুরোপ সমাজতন্ত্রের দিকেই এগিয়ে যাচেছ! ক্ষুদ্রায়তন জমির ব্যক্তিগত মালিকানা স্থাপন করা যে সমাজতন্ত্র নয় ধনতন্ত্রেরই খেলা এবং এ-খেলা যে য়ুরোপে কাউটস্কির আমল থেকে স্কুরু হয়েছে এবং উনিশ শতকীয় আমেরিকার নবীন ধনতন্ত্রও যে তা খেলে রেখেছে, সে ধবর আমরা জানিনে বলেই উল্লসিত হব। মার্ক্স এ-সম্পর্কে বলেছিলেন: "সবাই কুড কুড মালিকানা পাবে এ স্বপ্ন ঠিক তেল্পি বাস্তব আর স।মাবাদী—সব মানুষকে সম্রাট, রাজা আর পোপ তৈরী করবার স্বপ্নটি যেমি !'' ব্যক্তিগত ভূসম্পত্তিসম্পন্ন ক্ষুদ্র কুষক তৈরী করে ব্যক্তিগত মালিকানার বহুসংখ্যক সমর্থক তৈরী করা যায় বলেই ব্যক্তিগত মালিকানার কর্ণধার ধনভন্ত আজ সমস্ত য়ুরোপে এই চিত্র বর্ণময় করে তুল্ছে। ধনতন্ত্রের স্বার্থরকী হিসেবে যদি কোনো শ্রেণী দাঁড়াতে পারে তা একমাত্র কৃষক। শ্রমিক বিপ্লবকে সাফল্যের সঙ্গে প্রতিরোধ করার উপযুক্ত শক্তি আছে একমাত্র কৃষকশ্রেণীর।

ধনতান্ত্রিক দেশগুলোতে তবু ক্ষকের পুঁজিবাদী সুপ্তশক্তিকে জাগরিত করতে হয়,
অনুমত দেশগুলোতে তত্টুকু কাজও করতে হয়না—সেখানে পুঁজিবাদী কৃষক সদাজাগ্রত
শক্তি, তাদের এক চোখের বাঁকাদৃষ্টি ধনতান্ত্রিক পুঁজিবাদের উপর, আরেক চোখের ক্রুর দৃষ্টি
শ্রমিকশক্তির উপর। আত্মরক্ষায়-বিত্ন উপস্থিত হলে মাত্র ধনতন্ত্রের সঙ্গে তারা হাতমেলাতে
পারে কারণ উজয় পক্ষেরই সাধারণ বৈশিষ্ট্য পুঁজিবাদ এবং তার আনুসঙ্গিক গুণাবলী! সেই
গুণাবলীর সর্কোত্তম বস্তু স্বাতন্ত্র্যপ্রিয়তা! স্বাতন্ত্র্যপ্রিয়তার দর্কণই কৃষক উৎপাদকশ্রেণীর
অস্তর্ভুক্ত হয়েও অপর একটি উৎপাদক শ্রেণীর—শ্রমিকশ্রেণীর—সঙ্গে প্রাচা মিলনে আবদ্ধ
হতে পারে না। যৌথকর্ম্মে অভ্যস্ত বলেই শ্রমিকশ্রেণীর মন স্বাতন্ত্র্যপ্রিয়তা থেকে মুক্ত।
অন্তিদ্ববিলোপকারী সন্ধট উপস্থিত না হলে কৃষকশ্রেণী তার বিপরীতমনোভাবাপন্ন
শ্রমিকশ্রেণীর সঙ্গে এক শ্র্যান্ন রাত্রিযাপন করতে রাজী নয়। "প্রাচীন রূশইতিহাসের
বর্ষরতার উত্তারাধিকার হিসাবে রাশিয়ায় যে কৃষকসমস্তা তৈরী হয়েছিল, বুর্জ্জোনারা যদি
ভার সমাধান করতে পারতেন—বদি সে-ক্ষমতা তাঁদের থাক্ত, ভাহলে সম্ভবত ১৯১৭ সনে
ন্বাশিয়ার শ্রমিকরা রাষ্ট্রক্ষমতা অধিকার করতে পারতেন না।" — ট্রট্রিরর এই ধারণার

পেছনে মিথ্যার সামাশুতম বাষ্পাও নেই। গণতান্ত্রিক কেরেন্স্কির কাছে কোনোরকম আশা বা আখাস না পেয়েই অন্তিত্বলোপের আশস্কায় রাশিয়ার কৃষকশ্রেণী অক্টোবর বিপ্লবে শ্রমিকশ্রেণীর পেছনে এসে দাঁড়িয়েছিল ৷ তাতে বিপ্লব সমাধা হ'ল বটে কিন্তু শ্রমিকের সঙ্গে তাদের মিলন সামাধা হল না। তাদের মিলিত শক্তিতে নগর ও গ্রামের ব্যবধান ঘুচে গিয়ে সাম্যবাদের দীপান্বিতার উজ্জল হয়ে উঠ্লনা রাশিয়ার মুখ। এ যে হতে পারে না, কুষকের কৃষকত্ব বা কৃষকত্বার্থ বজায় রেখে যে যন্ত্রশ্রমিকের সঙ্গে তার একাত্ম মিলন হয় না—যা হতে পারে তা যে শুধু জরুরী কাজ চালাবার মতো ক্ষণস্থায়ী সহযোগিতা-একথা স্বাই স্বীকার না করলেও, অক্টোবর বিপ্লবের পরেকার কয়েকটি মাসের রূশ-ইতিহাস যাঁরা জানেন, ভাঁরা স্বীকার করবেন। বিপ্লবের পরদিন থেকেই রাশিয়ার যে কোনো 'ত্রক্ভিরে' (নিম্<u>লশে</u>ণীর সরাইখানা ) বলুশেভিকদের উপলক্ষে এ ধরণের কথা শুনতে পাওয়া যেতো: "লেনিন কে? একজন জার্মাণ—। রাশিয়ার জনসাধারণ বলতে যাদের বোঝায় তোমরা তা নও! চাষীরাই রাশিয়ার জনসাধারণ।"<sup>৮</sup> কথাগুলো যে সরাইথানার উড়ো কথা নয়, বলশেভিক নেতারা তা প্রথম কৃষকসম্মেলন আহ্বান করেই বুঝতে পেরেছিলেন। কৃষকনেতৃত্বেঃ উত্তরাধিকারী 'বামপন্থী সমাজবিপ্লবী' দল ( Left Socialist Revolutionaries ) দেখানে বলশেভিক নেতৃত্বের বিরুদ্ধে জেহাদ ঘোষণা করে বসল। বামপন্থী সমাজবিপ্লবী সভ্যরা বললেন যে রাশিয়ায় যা চলছে তা শ্রমিকের একনায়কত্ব—চাষীরা সেখানে কোথায় ? সভামঞে শেনিন আসতেই—'লেনিন মুদ্দাবাদ' ধ্বনি উঠতে লাগল! লেনিনকে তার উত্তরে আবেদন করতে হ'ল এ বলে: "চাষীভাইরা, বলতো জমিদারের জমি আমর। কাকে দিয়েছি— শ্রমিকরা যন্ত্রশিল্প নিয়ন্ত্রিত করুক তা কি তোমরা চাওনা ? এই হ'ল শ্রেণীযুদ্ধ। জমিদার চাষীর বিরুদ্ধে দাঁড়ায়, শিল্পতি দাঁড়ায় শ্রমিকের বিরুদ্ধে। শ্রমশ্বল শ্রেণীতে বিভেদ ঘটুক—তাই কি ভোমরা হতে দেবে ?" স্লেনিনের এই আবেদন রাষ্ট্রক্ষমতার বিলিব্যবস্থার কোনো স্থপথ দেখায় না-কাজেই বিভর্ক, বিরোধিতা এবং উত্মার অবসান তাতে হলনা। ৰামপন্তী সমাজবিপ্লাবী দল লেনিন-টুট্স্কির অপসারণের দাবী জানিয়ে বদল। বলশেভিক ও সমাজবিপ্লবীদের একটি গোপন সম্মেলনে বহু বাদাসুবাদের পর শাসনযন্ত্র গঠনসম্পর্কে এই ছুইদলের মধ্যে একটা বোঝাপড়া হল মাত্র। ছুইদলের নিশান জড়িয়ে দেওয়া হল বটে, রাস্তায় সম্মিলিত শোভাষাতাও বেরুল—সমাজবিপ্পবী দলের নেত্রী স্পিরিভোনোভা বললেন: "অতীতে সব শ্রামিক আন্দোলন পরাভূত হয়েছে—আজকের এই আন্দোলন আন্তর্জাতিক, তাই তা অপরাজেয়।"—ট্রুডির বললেন: "আব্দ রাশিয়ার প্রভু মাত্র একটি শক্তি—তা হচ্ছে শ্রমিক-দৈনিক-কৃষকের সঙ্ঘ।"—সবই করা হল, বলাও হল সব কিন্তু বলশেভিক স্বপ্ন-প্রমিক-কৃষক মিলন-সফল হলনা। স্থাপ্তে অসংখ্য

কুষকের তুর্লভ নেতৃত্ব করবার অধিকার যাদের আছে বলশেভিক সহযোগিতারও বা তাদের কি দরকার ? তাই কয়েকমাদ পরেই স্পিরিডোনোভার কণ্ঠস্বর শোনা গেল: লেনিনকে দোষী পাব্যস্ত করে তিনি বললেন: "কৃষকদের তুমি প্রভারণা করেছ—নিজের কার্য্যান্ধারে তাদের ব্যবহার করেছ—কিন্তু তাদের স্থার্থের দিকে তাকাও নি।" তারপর নিজের দলের সভ্যদের দিকে তাকিয়ে স্পিরিডোনোভা চেঁচিয়ে উঠলেন: "লেনিনের ফিলজফিতে তোমরা শুধু গোবর—শুধুমাত্র সার!"—তারপরও হিপ্তিরিয়ারোগীর মতো তিনি বলশেভিকদের লক্ষ্য করে বলতে লাগলেন: "আমাদের অস্থান্থ বিভেদ হয়ত মিটে যাবে কিন্তু কৃষকসমস্থান্ন আমরা যুদ্ধ পর্যন্ত এগিয়ে যেতে রাজী। যখন চাষীমাত্রই—কি বলশেভিক চাষী, কি সমাজবিপ্লবী চাষী, কি নির্দ্দলীয় চাষী—সমানভাবে অপদন্ত, নির্ঘাতিত, বিধ্বন্ত হচ্ছে—চাষী বলেই বিধ্বন্ত হচ্ছে—তখন আমার হাতে আবার তোমরা পিন্তল আর বোমা দেখতে পাবেন……"১০। আসলেও বামপন্থী সমাজবিপ্লবীদের হাতে পিন্তল দেখা গেল। শাসনযন্ত্র অধিকার করবার জন্মে একটি Coup d'e tat-ও তাঁরা করলেন—লেটিশ সৈম্বাহিনীর সাহায্যে ট্রট্নিফ সমাজবিপ্লবী সৈম্বাদের অন্তত্যাগ করতে বাধ্যা করালেন। কিন্তু দে অন্ত্রত্যাগ সাময়িক, ৩১শে আগন্ত সমাজবিপ্লবী দলের একটি জু মেয়ে—ডোরা কপ্লান —লেনিনকে গুলি করল। ১০

রাশিয়ার যে বিপুল সমাজশক্তি বলশেভিক বিপ্লব ও লেনিনের বিরুদ্ধাচরণ করেছে—তার বিরোধিতার যদি আজ অবসান হয়ে থাকে তা শুধু হয়েছে এই কারণে যে সোভিয়েটরাপ্তে তার দাবী আজ পূর্ণ প্রতিষ্ঠিত। লেনিনের মৃত্যুর পর সোভিয়েটরাপ্তি এমন কোনো পথ অবলম্বন করেনি যাতে স্বার্থে আঘাত পেয়ে বামপন্থী সমাজবিপ্লবীয়া বিদ্যোহের পতাকা উত্তোলন করবে। স্বার্থাহত সেখানে শ্রমিকশ্রেণী, শ্রমিকবিপ্লব সকল করেও তারা চাষীস্বার্থের বন্ধনে বন্দী! রাশিয়ার উদাহরণ থেকে এ শিক্ষাটি আমাদের পাত্রা দরকার যে কৃষিসহন্ধের মধ্য দিয়েই অনপ্রসরতা তার নখদন্ত প্রকাশ করবার স্বচেয়ে বেশি স্থযোগ পায়। আর তারি জত্যে গণতান্ত্রিক বিপ্লবন্ত অমুন্নত দেশগুলোতে পরিপূর্ণভাবে বিকাশলাভ করতে পারেনা। দেশ অথগুভাবে জাতীয় চেতনায় গড়ে উঠুক গণতান্ত্রিক এই আদর্শের পথেও কৃষকমনের মধ্যযুগীয় স্বাতন্ত্র্যপ্রবণতা প্রবল বাধা নিয়ে দাঁড়ায়। তাই "অনুন্নত দেশের স্বচেয়ে বড় কাজ দামাজিক সম্বন্ধকে প্রাচীন দামস্তভন্ত্রের জ্যাংশ আর নবীন দামস্তভন্ত্রের স্তরীভূত আবরণ থেকে মুক্ত করা।">২

<sup>1</sup> The Eastern Economist—Nov. 1946. ? | The History of the Russian Revolution -P. 416

ol Ibid. 81 Theory of the Agrarian Question. 41 Ibid.

<sup>\* 1</sup> The Economics of the People's Tribune and its attitude to young America.

<sup>1</sup> The History of the Russian Revolution.

FI Ten Days that shook the World—by John Reed—P. 294. FI Ibid—P. 298—99.

<sup>3. 1</sup> Memoirs of a British Agent—by Bruce Lockhart—(Putnam Ed.) P. 298.

<sup>331</sup> Ibid-P. P. 317.

No. 1 Trotsky's Introduction of the Book The Tragedy of the Chinese Revolution by H. R. Isaacs.

### হারাণের নাতজামাই

### মানিক বন্দ্যোপাধ্যায়

মাঝরাতে পুলিশ গাঁরে হানা দিল। সঙ্গে জোতদার চণ্ডী ঘোষের লোক কানাই ও শ্রীপতি। আর কয়েকজন লেঠেল।

কনকনে শীতের রাত। বিরাম বিশ্রাম ছেঁটে ফেলে উদ্ধানে একটানা ধান কাটার পরিশ্রমে পুরুষেরা অচেতন হয়ে ঘুমোচিছল। পালা করে জেগে ঘাঁটির ঘরের পাহারা দিচ্ছিল মেয়েরা। শাঁথ আর উলুধ্বনিতে আকস্মিক আবির্ভাব জানাজানি হয়ে গিয়েছিল প্রায় সঙ্গে সঙ্গে। পুলিশ সমস্ত গাঁ ঘিরে ফেলবার আয়োজন করলে হারাণের ঘর থেকে ভুবন মণ্ডল সরে পড়তে পারত, উধাও যেত, অতি সহজে, অনায়াসে গায়ে ফুঁ দিয়ে। গাঁ শুদ্ধ লোক যাকে কিছুতেই ধরাতে চায় না, হঠাৎ হানা দিয়েও পুলিশ কখনো তার পাত্তা পায় ? দেড়মাস চেন্টা করে পারেনি, ভুবন এ গাঁ ও গাঁ করে বেডাচেছ যখন খুসী।

কিন্তু গ্রাম ঘেরবার, আঁটঘাট বাঁধবার কোন চেফ্টাই পুলিশ আজ করল না। সটান গিয়ে ঘিরে ফেলল ছোট হাঁসতলা পাড়াটুকুর ঘর কথানা, যার মধ্যে একটি ঘর হারাণের। বোঝা গেল, আঁটঘাট বাঁধাই ছিল। খবর পেয়ে এসেছে।

' খবর পেয়ে এসেছে, খবর দিয়েছে কেউ। আজই বিকালে ভূবন পা দিয়েছে গ্রামে হঠাৎ, সন্ধ্যার পরে তাকে অতিথি করে ঘরে নিয়ে গেছে হারাণের মেয়ে ময়নার মা, তার আগে ঠিক ছিলনা কোন পাড়ায় কার ঘরে সে থাকবে। খবর তবে গেছে তার পরে। এমনও কি কেউ আছে তাদের এ গাঁয়ে ? শীতের তে-ভাগা চাঁদের আবছা আলোয় চোখ ফলে ওঠে অনেক চাষীর। জানা যাবে, গাঁঝের পর কে গাঁছেড়ে বাইরে গিয়েছিল জানা যাবে, গোপণ থাকবে না। দাঁতে দাঁত ঘষে গফুরালী।

খবর যাক, খবর পেয়ে আস্ক, ভুবন মণ্ডলকে তারা নিয়ে যেতে দেবে না সালিগঞ্জ গাঁ। থেকে। গাঁয়ে গাঁয়ে ঘুরছে ভুবন এতদিন গ্রেপ্তারী ওয়ারেন্টকে কলা দেখিয়ে, কোন গাঁয়ে সে ধরা পড়েনি। তাদের গাঁয়ের এ কলক তারা সইবে না। ধান দেবে না বলে ক্বল করেছে জান, সে জান নয় দেবে আপনজনটার জন্মে।

চোথ কচলে উঠেই লাঠি সড়কি দা' কুড়ল বাগিয়ে চাষীরা দল বাঁধতে থাকে। শালিগঞ্জে দেখা দেয় সাংঘাতিক সম্ভাবনা।

গোটা আন্তেক মশাল পুলিশ সঙ্গে এনেছিল, তিন চারটে টর্চচ। হাঁসথালি পাড়া

ঘিরতে ঘিরতে দপ্দপ্করে মশালগুলি তারা জেলে নেয়। দেখা যায় করেকজন পুলিশ সশস্ত্র।

পাড়াট। চিনলেও কানাই বা এপিতি ঠিক হারাণের বাড়ীটা চিনত না। সামনে রাখালের ঘর পেয়ে ঝাঁপ ভেঙ্গে তাকে বাইরে আনিয়ে রেইডিং পার্টির নায়ক মম্মথকে তাই জিজ্ঞেস করতে হয়, হারাণ দাসের কোন বাড়ী ?

হারাণ বলে, হায় ভগবান!

ময়নার মা বলে, তুমি উঠলা কেন কও দিকি ?

বলে কিন্তু জানে যে কথা কানে যায়নি বুড়োর। চোখে যেমন কম দেখে, কানেও তেমনি কম শোনে হারাণ। কি হয়েছে ভাল বুঝতেও বোধ হয় পারেনি হারাণ, শুধু একটা গগুলোল টের পেয়ে ভড়কে গিয়েছে। ছেলেটাকে মেয়েটাকে বুঝিয়ে দেওয়া গেছে চটপট, এই বুড়োকে বোঝাতে গেলে এত জ্লোরে চেঁচাতে হবে যে প্রত্যেকটি কথা কাণে পৌছবে বাইরে যারা বেড় দিয়েছে। তু'এক দণ্ড চেঁচালেই যে বুঝবে হারাণ ভাও নয়, ভার ভোঁতো চিমে মাথায় অত সহজে কোন কথা ঢোকে না। এই বুড়োর জন্ম না কাঁস হয়ে যায় সব।

ভূবনকে বলে ময়নার মা, বুড়া বাপটার তরে ভাবনা, কি বলে, কি কয় !

ভুবন বলে, মোর কিন্তু হাসি পায় ময়নার মা।

হাসির কথা নয়।

একটা কুপি জ্বালে ময়নার মা। হারাণকে বিছানায় শুইয়ে দিয়ে হাতের আকুলের ইসারায় তাকে মুখবুজে চুপচাপ শুয়ে থাকতে বলে। মেয়ের দিকে তাকিয়ে গলায় নিদারুণ আপশোধে ফুঁষে ওঠে, আঃ! ভাল শাড়ীখান পরতে পারলি না ?

वरलाइ नाकि १ भयना वरल।

ময়নার মা নিজেই টিনের তোরঙ্গের ডালাটা প্রায় মুচড়ে ভেঙ্গে তাঁতের রঙীন শাড়ীখানা বার করে। ময়নার পরণের ছেঁড়া কাপড়খানা তার গা থেকে একরকম ছিনিয়ে নিয়ে তাড়াতাড়ি এলোমেলো ভাবে জড়িয়ে দেয় রঙীন শাড়ীটি।

বলে, ঘোমটা দিবি। লাজ দেখাবি। জামায়ের কাছে ধেমন দেখাস। ভূবনকে বলে, ভাল কথা, আপনার নাম জগমোহন, বাপের নাম সাতকাড়। বাড়ী হাতীনাড়া, ধানা গৌরপুর—

নতুন এক কোলাহল কানে আসে ময়নার মার। কাণ খাড়া করে সে শোনে। কুপির আলোতেও টের পাওয়া যায় প্রথম প্রোচ বয়সেই তার বিধবার চুলটাটা মুখখানিতে ছঃখ ছুদ্দশার ছাপে ও রেখার কি রুক্তা ও কাঠিক এনে দিয়েছে। গাঁ ভেক্তে তেড়ে আদতেছে, রুখে। তাই না ভাবতেছিলাম, ব্যাপারটা কি, গাঁর মাইন্যের সাডা নাই।

ভূবন বলে, সারছে। দশবিশটা খুনজখম হইব নির্ঘাৎ। আমি যাই, সামলাই। র'ণ, র'ণ, ময়নার মা বলে, ভাখেন কি হয়। আপনে তো আছেন।

শ' দেড়েক চাষী চাষাড়ে অন্ত হাতে এসে দাঁড়িয়েছে দল বেঁধে। ওদের আওরাজ পেয়ে মন্মথও জড়ো করেছে তার ফোজ হারাণের ঘরের সামনে—হ'চারজন শুধু পাহারার আছে বাড়ীর পাশেও পিছনে, বেড়া ডিঙ্গিয়ে ওদিক দিয়ে ভুবন না পালায়। দশটি বন্দুকের জাের মন্মথের, তার নিজের রিভলবার আছে। তবু চাষীদের মরিয়া ভাব দেখে সে অস্বস্তি বাধ করছে স্পষ্টই বাঝা যায়। তার স্করটা রীভিমত নরম শােনায়—ক্রেফ হুকুমজারির বদলে দে যেন একটু বুঝিয়ে দিতে চায় সকলকে উচিত আর অনুচিত কাজের পার্থক্টা, পরিণামটা।

হাকিমের দস্তথতী পরোয়ানা নিয়ে সে এসেছে হারাণের ঘর তাল্লাস করতে। তাল্লাস করে আসামী না পায় ফিরে চলে যাবে। এতে বাধা দেওয়া হাঙ্গামা করা উচিত নয়।

গফুর চেঁচিয়ে বলে, মোরা তাল্লাস করতি দিমুনা।

প্রায় তুশো গলা সায় দেয়, দিমুনা!

ু এমনি যখন অবস্থা, সংঘর্ষ প্রায় স্থায় হার গেছে, মন্মথ হুকুম দিতে থাচ্ছে গুলি চালাবার, ময়নার মার খ্যানখেনে তীক্ষ গলা শীতার্ত্ত থমথমে রাত্রিকে ছিঁড়ে কেটে বেজে উঠল, রও দিকি তোমরা, হাঙ্গামা কইরো না। মোর ঘরে কোন আসামী নাই। চোর ডাকাইড নাকি যে ঘরে আসামী রাখুম ? বিকালে জামাই আইছে, শোয়াইছি মাইরা জামাইরে। দাবোগাবারু তাল্লাস করতে চান, তাল্লাস করেন।

মন্মথ বলে, ভুবন মণ্ডল আছে ভোমার ঘরে।

ময়নার মা বলে, ভাখেন আইসা, তাল্লাস করেন। ভুবন মণ্ডল কেডা ? নাম তো শুনি নাই বাপের কালে। মাইয়ার বিয়া দিলাম বৈশাখে, ছুই ভরি রূপা কম দিছি ক্যান, জামাই ফির্যা তাকায় না। ছুই ভরির দাম পাঠাইয়া দিছি তবে আইজ জামাই পায়ের ধূলা দিছে। আপনারে কমু কি দারোগাবাবু, মাইয়াটা কাইন্দা কাইন্দা মরে। মাইয়া যত কান্দে, আমি তত কান্দি—

আচ্ছা, আচ্ছা। মন্মধ বলে ভড়কে গিয়ে, ঘর তাল্লাসে তোমার আপত্তি নেই ? গৌর দাউ হেঁকে বলে, অত চুপি চুপি আসে কেন জামাই ময়নার মা ? গা জ্বলে যার ময়নার মার।—সদর দিয়া আইছে! গোর আবার কি বলতে যাচ্ছিল হেঁকে, কে যেন আঘাত করে তার মুখে। একটা কাটা ছাঁটা ঠেকানো আংটাক অর্ত্ত শব্দ শুধু শোনা যায়, সাপেধরা ব্যাঙ্কের একটিমাত্র ছাড়া আওয়াজের মত।

ময়নার রঙীন শাড়ীরও আলুথালু বেশ চোখে যেন ধাঁধা লাগিয়ে দেয় মন্মথের, পিচুটির মত চোখে এঁটে যেতে যায় ঘোমটা পরা ভারু লাজুক কচি চাষী মেয়েটার অনাবৃত্ত স্তনটি। এ যেন কবিতা বি, এ, ফেল মন্মথের কাছে, যেন চোরাই স্কচ হুইস্কির পেগ, যেন মাটির পৃথিবীর জীর্ণক্লিষ্ট অফিসিয়াল জীবনে একফোঁটা টসটসে দরদ। আরু সেই সঙ্গে প্রচণ্ড বাস্তব আঘাত, এমন যোয়ান মর্দ্দ মাঝ্যুসী চাষাড়ে লোকটা এর স্বামী, ওর আদরেই মেয়েটার এই আলুথালু বেশ!

তবু মন্মথ জেরা করে, সংশয় মেটাতে গায়ের হু'জন বুড়োকে এনে দনাক্ত করায়।
তবু যেন তার বিখাস হতে চায় না। ভুবন চুপচাপ দাঁড়িয়ে আছে গায়ে চাদর জড়িয়ে যতটা
সম্ভব নিরীহ গোবেচারী সেজে। কিন্তু থোঁচা থোঁচা গোঁপদাড়ি ভরা মুখ, রুক্ম এলোমেলো
একমাথা চুল, মোটেই তাকে দেখায় না নতুন জামায়ের মত।

গৰ্জ্জন করে হারাণকে শেষ প্রশ্ন করে, এ তোমার নাতনীর বর গু

হারাণ বলে, হায় ভগবান!

ময়নার মা বলে, জিগান মিছা, কানে শোনে না।

অ। মন্মথ বলে।

ভার কিছু বলা বা কর। উচিত ভাবে ভুবন।

এমন হাঙ্গামা জানলে আইতাম না কতা। মিছা কইয়া আনছে আমারে। সড়াইলের ্ হাটে আইছি, ঠাইরেণ পোলারে দিয়া খপর দিলেন, মাইয়া মরে।

তুমি অমনি ছুটে এলে ?

আস্ম না ? রতিভরি সোণারূপা যা দিব কইছিল, তাও ঠেকায় নাই বিয়াতে। মইরা গেলে গাও থেইকা খুইলা নিলে আর পামু ?

ওঃ! তাই ছুটে এসেছ ? মন্মথ বলে বাঙ্গ করে। জাতে চাষা, আর কত হবে। আর কিছু করার নেই, বাড়ীগুলি তাল্লাস ও তছনচ করে নিয়ম রক্ষা করা ছাড়া। জামাইটাকে বেঁধে নিয়ে যাওয়া চলে সন্দেহের যুক্তিতে গ্রেপ্তার করে কিন্তু হাঙ্গামা হবে। ত্'পা পিছু হটে এখনো চাষীর দল দাঁড়িয়ে আছে, ছত্রভঙ্গ হয়ে চলে যায় নি। গাঁয়ে গাঁয়ে চাষাগুলোর কেমন যেন উগ্র বেপরোয়া ভাব, ভয় ভয় নেই একেবায়ে। ঘয়ে ঘয়ে তাল্লাস চলতে থাকে। একটা বিড়াল লুকানোর মত আড়ালও ষে ঘয়ে নেই সে ঘয়েও কাঁথা কানা হাঁড়িপাতিল জিনিষপত্র ছত্রখান করে খোঁজা হয়ু মাসুষকে।

মন্মথ থাকে হারাণের বাড়ীতেই। অল্প নেশায় রঙীন চোথ, এসব কাজে বেরোতে হলে দশ্মথ অল্প নেশা করে, মাল সঙ্গে থাকে কর্ত্বা সমাপ্তির পর টানবার জন্ম,—রঙীন শাড়ীজড়ানো মেরেটাকে ছাড়তে চার না। কুরিয়ে কুরিয়ে তাকায় ময়নার কুড়ি বাইশ বছরের যোয়ান ভাইটা, উস্থুস করে ক্রমাগত। ভূবনের চোথ জলে ওঠে থেকে থেকে। ময়নার মাটের পায়, একটু যদি বাড়াবাড়ি করে মন্মথ, আর রক্ষা থাকবে না।

মেরেটাকে বলে ময়নার মা, শীতে কাঁপুনি ধরেছে, শো' না গিয়া বাছা ? তুমিও শুইয়া পড় বাছা। আপনে অনুমতি ভান দারোগাবারু, জামাই শুইয়া পড়ুক। কত মানত কইরা, মাথা কপাল কুইটা আনছি জামাইরে, ময়নার মা'র গলা ধরে যায়, আপনারে কি কমু—

ময়না ঘরে গিয়ে শুরে পড়ে। ভুবন যায় না।

আরও চু'বার ময়নার মা সম্মেহে আদর অমুরোধ জানায় তাকে, তব্ ভূবনকে ইতস্ততঃ করতে দেখে বিরক্ত হয়ে জোর দিয়ে বলে, গুরুজনের কথা শোণ, শোও গিয়া। খাড়াইয়া কি করবা ? বাঁপ বন্ধ কইরা শোও।

তখন তাই করে ভুবন। যতই তাকে জামাই মনে না হোক, এরপর না মেনে কি আর চলে যে সে জামাই ! মন্মথ আত্তে আতে বাইরে পা বাড়ায়। পকেট থেকে চ্যাপ্টা শিশি বার করে ঢেলে দেয় গলায়।

• দেখতে দেখতে মুখে মুখে এ গল্ল ছড়িয়ে যায় দিগদিগস্থে, তুপুরে আগে হাতীপাড়ার জগমোহন আর জোতদার চণ্ডী ঘোষ আর বড় থানার বড় দারোগার কাছে পর্যান্ত গিয়ে পৌছায়। গাঁয়ে গাঁয়ে লোকে বলাবলি করে বাাপারটা আর হাসিতে ফেটে পড়ে, বাহবা দেয় ময়নার মাকে! এমন তামাসা কেউ কখনো করে নি পুলিশের সঙ্গে, এমন জব্দ করেনি পুলিশকে। ক'দিন আগে তুপুরবেলা পুরুষশৃণ্য গাঁয়ে পুলিশ এলে ঝাঁটা বঁটি হাতে মেয়ের দল নিয়ে ময়নার মা তাদের তাড়া করে পার করে দিয়েছিল গাঁয়ের সীমানা। দে যে এমন রিসকভাও জানে কে ভেবেছিল!

গাঁরের মেয়েরা আদে দলে দলে, অনিশ্চিত আশকা ও সম্ভাবনায় ভরা এমন যে ভয়কর সময় চলেছে এখন, তার মধ্যেও তারা আজ ভাবনা চিস্তা ভূলে হাদিখুদী উচ্ছল।

মোক্ষদার মা বলে একগাল হেসে গালে হাত দিয়ে, মাগো মা ময়নার মা, তোর মধ্যে এত ?

ক্ষেন্তি বলে ময়নাকে, কিলো ময়না, জামাই কি কইলো ? দিছে কি ?
লাজের রঙে মরনা হাসে।

বেলা পড়ে এলে, কাল বে সময় ভূবন মগুল গাঁয়ে পা দিয়েছিল প্রান্ন সেই সময়

জাবিষ্ঠাব ঘটে জগমোহনের। বয়স তার ছাব্বিশ সাতাশ, বেঁটে থাটো বোরান চেহারা, দাড়িক মানো, চুল আঁচড়ানো। গারে ঘরকাচা সার্ট, কাঁধে মোটা স্থৃতির করসা চাদর। গাঁরে চুকে গটগট করে সে চলতে থাকে হারাণের বাড়ীর দিকে, এপাশ ওপাশ না তাকিয়ে, গাস্তার মুখে।

রসিক ডাকে দাওয়া থেকে, জগমোহন নাকি? কখন আইলা?

त्नान, त्नान।

জগমোহন ফিরেও তাকায় না।

রসিক ভড়কে গিয়ে নন্দকে শুধোয়, কি ব্যাপার ?

কেমনে কমু ?

মুখ চাওয়াচাওয়ি করে ছু'জনে।

পথে মথুরের ঘর। তার সঙ্গে একটু ঘনিষ্টতা আছে জগমোহনের। নাম ধরে হাঁক দিতে ভেতর থেকে সাড়া আসে না, বাইরের লোক জবাব দেয়। ঘরের কাছেই পথের ওপাশে একটা তালের গুঁড়িতে তুঁজন মানুষ বসে ছিল নির্লিপ্তভাবে, একজনের হাতে খোঁটা শুদ্ধ গরু-বাঁধা দড়ি।

বাড়ীত্ নাই। তুমি কেডা, হালার পুতরে থোঁজ ক্যান ? জগমোহন পরিচয় দিতেই তুজনে তারা অন্তরক হয়ে যায় সঙ্গে সঙ্গে।

্অ ! তুমিও আইছ ব্যাটারে ছুই ঘা দিতে ?

তা ভর নেই জগমোহনের, তারা আখাস দেয়, হাতের স্থুপ তার কসকাবে না। কাল সন্ধ্যায় গেছে গাঁ। থেকে, এখনো কেরেনি মথুর, কখন ফিরে আদে ঠিকও নেই, তার অপেকায় দাঁভিয়ে থাকতে হবে না জগমোহনকে। মথুর ফিরলে তাকে যখন বেঁধে নিরে বাওয়া হবে বিচারের জন্ম, সে খবর পাবে। সবাই মিলে ছিঁড়ে কুটি কুটি করে ফেলার আগে তাকেই নয় স্থাগ দেওয়। হবে মথুরের নাক কানটা কেটে নেবার, সে ময়নার মার জামাই।

শাউড়ী পাইছিলা দাদা একথান!

নিজের হইলে বুঝতা! জগমোহন জবাব দেয় ঝাঁবের সঙ্গে, এগোঁতে আরম্ভ করে।

্তুজনে তারা মুখ চাওয়াচাওয়ি করে অবাক হয়ে।

আচমকা জামাই এল, মুখে তার ঘন মেঘ। দেখেই ময়নার মা বিপদ গণে। ভাই, ব্যস্ত সমস্ত না হয়ে হাসি মুখে ধীর শাস্তভাবে অভ্যর্থনা জানায়, তার যেন আশা ছিল জানা ছিল জামাই আসবে, এটা অঘটন নর। আস বাবা, আস। ও ময়না, পিঁড়া দে। জাল বি আছে বেবাকে ? আছে।

আরেকটু ভড়কে যার ময়নার মা। কত চাপা গোসা জামারের কাটাছাঁটা এক কথার জবাবে। ময়নার দিকে তার না-তাকাবার ভঙ্গিটাও ভাল ঠেকে না। পিঁড়ি পাততে পাততে চকিতে ময়না তাকিয়েছে কবার, একটিবার অন্ততঃ চোখাচোথি হতই ব্যাপারটা অল্পবিস্তর কিছু হলে। পড়স্ত রোদে লাউমাচার শাদা ফুলের শোভা ছাড়া আর কিছুই যেন চোথ চেরে দেখবে না শ্বশুরবাড়ীর পণ করেছে জগুমাহন। লক্ষণ খারাপ।

ঘর থেকে কাঁপা কাঁপা গলায় হারাণ হাঁকে, আদে নাই ? হারামজাদা আসে নাই ? হায় ভগবান !

নাতিরে খোঁজে, ময়নার মা জগমোহনকে জানায়, বিয়ান থেইকা ভাখে না, উতলা হইছে।

ময়নার মা প্রভাগা করে যে নাতিকে হারাণ সকাল থেকে কেন ভাখে না জানতে চাইবে জগমোহন, তখন বলবে কথাটা। কিন্তু শালার খবরে এতটুকু কৌতুহল দেখা যায় না জগমোহনের।

था ए। देश बहेला (य ? वम वावा, वम।

ময়নার পাতা পি'ড়ি সে ছোঁয় না, দাওয়ার খুঁটিতে ঠেস দিয়ে উবু হয়ে বসে।

় মুথ হাত ধুইয়া নিলে পারতা।

না যামু গিয়া।

অখনি যাইবা ?

হ। একটা কথা শুইনা আইলাম। মিছা না খাঁটি জিগাইয়া যামু গিয়া। মাইয়া নাকি কার লগে শুইছিল কাইল রাইতে ?

শুইছিল ? ময়নার মার চমক লাগে, মোর লগে শোষ মাইয়া, মোর লগে শুইছিল, আর কার লগে শুইব ?

ব্রহ্মাণ্ডের মাইনষে জানছে কার লগে শুইছিল। চোখে দেইখা গেছে ছ্য়ারে ঝাঁপ দিয়া কার লগে শুইছিল।

ভারপর বেধে বার শাশুড়ী জামারে। প্রথমে ময়নার মা ঠাণ্ডা মাথায় নরম কথার বুরাতে চেষ্টা করে কিন্তু জগমোহনের ওই এক গোঁ! ময়নার মাও শেষে গরম হয়ে ওঠে। বলে, ভূমি নিজে মন্দ, অস্তোরে ভাই মন্দ ভাব। উঠানে মাইনব্রের গাদা, আমি খাড়া নামনে, একদণ্ড মরে গিরা বাঁপ দিছে, ভূমি দোব দেখলা! অস্তে ভো কয় না ?

व्यात्र (व) इट्टा क्ट्रेज।

ছোট মন তোমার। আইজ মগুলের নামে এমন কথা কইলা, কাইল কইবা যুয়ান ভায়ের লগে ক্যান হাসাহাসি করে।

কওন উচিত। ও মাইয়া সব পারে।

তখন আর শুধু গরম কথা নয়, ময়নার মা গলা ছেড়ে উদ্ধার করতে আরম্ভ করে জগমোগনের চৌদ্দপুরুষ। হারাণ কাঁপা গলায় চেঁচাফ, আইছে নাকি? আইছে হারামজাদা ? হায় জগবান, আইছে ? ময়না কাঁদে ফুঁপিয়ে ফুঁপিয়ে। ছুটে আসে পাড়াবেড়ানি নিন্দা ছড়ানি নিতাই পালের বৌ আর প্রতিবেশী কয়েকজন স্ত্রীলোক।

কি হইছে গো ময়নার মা ? নিতাই পালের বৌ শুধায়, মাইয়া কাঁদে কাান ?

দিশা ফিরে পায় ময়নার মা, কোঁস করে ওঠে, কাঁদে ক্যান! জান না কাঁদে ক্যান ? ভাইটারে ধইরা নিছে, কাঁদৰ না ?

জামাই বুঝি আইছে খবর পাইয়া ?

শুনবা বাছা, শুনবা। বইতে দাও, জিরাইতে দাও। ধীরে ধীরে অনিচ্ছুক পদে মেয়েরা ফিরে যায়। ময়নার মা মেয়েকে ধনক দেয়, কাঁদিস না। বাপেরে নিয়া ঘরে গেছিলি, বেশ করছিলি, কাঁদনের কি ?

বাপ নাকি ? জগমোহন বলে বাঙ্গ করে।

বাপ না ? মণ্ডল দশটা গাঁয়ের বাপ। খালি জন্মো দিলেই বাপ হয় না, অন্ন দিলেও হয়। মণ্ডল আমাদের অন্ন দিছে। আমাগো বুঝাইছে, সাহস দিছে, একসাথ কঞ্ছে, ধান কাটাইছে। না ভো চণ্ডী ঘোষ নিত বেবাক ধান। আবার ভোমারে কই জগু, হাভে ধইরা কই, বুইঝা ছাখো।

বুইঝা কাম নাই। অথন যাই।

রাইতটা থাইকা যাও। জামাই আইলা, গেলা গিয়া, মাইনষে কি কইব ?

জামায়ের অভাব কি। মাইয়া আছে, কত জামাই জুটবো।

বেলা শেষ হতে না হতে ঘনিয়ে এসেছে শীতের সন্ধা। অল্ল অল্ল কুয়াশা নেমেছে।
ছুঁটের ধোঁয়া ও গন্ধে নিশ্চল বাতাস ভারি। যাই বলেই যে গা ভোলে জগমোহন তা নয়।
মরনার মারও তা জানা আছে যে গুধু শাশুড়ীর সঙ্গে ঝগড়া করে যাই বলেই জামাই কখনো
গট গট করে বেরিয়ে যায় না। ময়নার সাথে বোঝাপড়া, ময়নাকে কাঁদানো এখনো বাকী
আছে। যদি যায় জামাই, মেয়েটাকে নাকের জলে চোখের জলে এক করিয়ে তারপর যাবে।
আরু কথা বলে না ময়নার মা, আন্তে আন্তে উঠে বেরিয়ে যায় বাড়ী থেকে। ঘরে কিছু নেই,
মোনামৃড়ি কিছু যোগার করতে হবে। খাক বা না খাক সামনে ধরে দিতে হবে জামায়ের।

চোৰ মুছে নাক ঝেড়ে ময়না বলে ভয়ে ভয়ে, ঘরে আস.৷

খাদা আছি। শুইছিলা তো ?

না। কালীর কিরা, শুই নাই। মায় কওনে থালি ঝাঁপটা দিছিলাম, বাঁশটাও লাগাই নাই।

ঝাঁপ দিছিলা, শোও নাই। বেউলা সতী।

ময়না তথন কাঁদে।

ভোমার লগে আইজ থেইকা শেষ।

ময়না আরও কাঁদে।

হারাণ কাঁপ। গলায় জিগায়, আসে নাই ? ছোঁড়া আসে নাই ? হায় ভগবান।

থেমে থেমে এক একটা কথা বলে যায় জগমোহন, না থেমে অবিরাম কেঁদে চলে ময়না, যতক্ষণ না কান্নাটা একঘেয়ে লাগে। তখন কিছুক্ষণ চুপ করে থাকে। মুড়িমোয়া যোগার করে পাড়া ঘুরে ময়নার মা যখন ফিরে আদে, তখন ময়না চাপা স্থরে ডুকরে কাঁদছে। বেড়ার বাইরে স্থপারি গাছটা ধরে দাঁড়িয়ে থাকে ময়নার মা। সারাদিন পরে এখন তার ছ'চোখ জলে ভরে যায়। জোতদারের সাথে, দারোগা পুলিশেব সাথে লড়াই করা চলে, অবুঝ পাষ্ণু জামারের সাথে লড়াই নেই।

আবার জিগায় হারাণ, আদে নাই ? আমার মরণট। আদে নাই ? হায় ভগবান। চুপ করে ছিল জগমোহন, এতক্ষণ পরে হঠাৎ সে জিজ্ঞেস করে শালার খবর।—পুলিশে

ধরছে ক্যান গ

ময়নার কারা থিতিয়ে এসেছিল, সে বলে, মণ্ডলথুড়ার লগে গোঁদলপাড়া গেছিল, ফিরবার পথে একা পাইয়া ধরছে।

ধরছে কেন ?

কাইল জব্দ হইছে, দেই রাগে বুঝি।

বদে বদে কি ভাবে জগমোহন, আর কাঁদায় না ময়নাকে। ময়নার মা ভেতরে যায়, কাঁসিন্ডে মুড়ি আর মোয়া খেতে দেয় জামাইকে, বলে, মাথা খাও, মুখে দাও।

আৰার বলে, রাইত কইরা ক্যান যাইবা বাবা ? থাইকা যাও।

-- थाकरनत्र या नारे। मा निवा निष्ट।

তবে খাইয়া যাও ? আখা ধরাই ? পোলাটারে ধংছে, পরাণডা পোড়ায়। তোমারে রাইখা জুড়ামু ভাবছিলাম।

না, রাইত বাড়ে।

কৰে আইবা ?

(मिथि।

উঠি উঠি করে দেরী হয়। তারপর আজ সন্ধ্যারাতে পুলিশ হানার সোর ওঠে কাল মাঝগাত্রির মত। আজ মশ্বথের সঙ্গের শক্তি কালের চেয়ে অনেক বেশী। চোখ সাদা।

প্রথমেই হারাণের বাড়ী।

কি গো মণ্ডলের শাশুড়ী, মন্মথ বলে ময়নার মাকে, জামাই কোথা ?

ময়নার মা চুপ করে দাঁড়িয়ে থাকে।

এটা আবার কে গ

জামাই। ময়নার মা বলে।

বাঃ, তোর তো মাগী ভাগ্যি ভাগ, রোজ নতুন নতুন জামাই জোটে ! আর তুই ছু'ড়ি এই বয়সে—

হাতটা বাড়িয়েছিল মশ্মধ রসিকতার সঙ্গে ময়নার থুতনি ধরে আদর করে একটু নেড়ে দিতে। তাকে পর্যান্ত চমকে দিয়ে জগমোহন লাফিয়ে এসে ময়নাকে আড়াল করে গর্জ্জে ওঠে, মুখ সামলাইয়া কথা কইবেন!

বাড়ীর সকলকে, বুড়ো হারাণকে পর্যন্ত, গ্রেপ্তার করে আসামী নিয়ে রওনা দেবার সময় মন্মথ দেখতে পায় কালকের মত না হলেও লোক মন্দ জমেনি। কিন্তু দলে দলে লোক ছুটে আসছে চারিদিক থেকে, জমায়েৎ মিনিটে মিনিটে বড় হছে। মথুরার ঘর পার হয়ে পাণা পুক্রটা পর্যন্ত গিয়ে আর এগোনো যায় না। কালের চেয়ে সাত আটগুণ বেশী লোক পথ আটকায়। রাত বেশী হয়নি, শুধু এগাঁয়ের নয়, আন্দেপাশের গাঁয়ের লোক্ও ছুটে এসেছে। এটা ভাবতে পারে নি মন্মথ। মগুলের জন্ম হলে মানে বুঝা যেত, হারাণের বাড়ীর লোকের জন্ম চারিদিকের গাঁ ভেঙে মানুষ এসেছে!

ময়না তাড়াতাড়ি আঁচল দিয়েই রক্ত মুছিয়ে দিতে আরম্ভ করে, নক্বই বছরে বুড়ো হারাণ সেইখানে মাটিতে এলিয়ে নাতির জন্ম উতলা হয়ে কাঁপা গলায় বলে, হোঁড়া গেল কই? কই গেল ? হায় ভগবান!

# वाश्लाव प्रश्कृति

## বাংলার রূপর্স সাধনা

[ বাংলার স্থাপত্য ]

#### যামিনীকান্ত সেন

বাংলার রূপসাধনা প্রসঙ্গে ভাষ্ণগ্য ও চিত্রকলা অপেকা স্থাপত্যকলা কম বিস্ময়ের উদ্রেক করে না। বিস্ময়ের বিষয় এ পর্যান্ত কোন আলোচকট এ বিষয়ে অগ্রসর হয়ে বাংলার সৌধকলার প্রকৃতি, তত্ত্ব ও ব্যঞ্জনার অপূর্ব্ব রীতি সম্বান্ধ কোন পর্যাপ্ত আলোচনা করেনি। শুধু কোন মন্দিরটি কোন প্রচলিত আদর্শে রচিত—এ আলোচনা এ ক্ষেত্রে মোটেই পর্য্যাপ্ত নয়। উত্তর ভারতের "ইন্দো-আর্য্য" বা নাগর আদর্শ মধ্যভারতের 'বেশর' ও দক্ষিণ ভারতের "দ্রাবিড়" আদর্শে রচিত হর্ম্মাগুলি কেবল ভাব ও কৃষ্টিগত প্রেরণাকে মুখ্যভাবে প্রকাশ করেন। যদিও এদের ভঙ্গী বিচিত্র ও বিভিন্ন। উত্তর ভারতের রচনা যে একঘেরে নয় তা' প্রাক্তারতীয় সৃষ্টিগুলি বিশ্লেষণ করলে স্মুস্পন্ট হবে। সব রচনাকেই এক শ্রেণীর ভিত্তর ক্ষেলে বিচার করলে এ সমস্ত সৌধ সমুচ্চয়ের বিশিষ্টতা কোথা এবং কি ভাবে এ সব বিভিন্ন রূপোচ্ছাস বিশ্বিত হয়ে নানা জাতির হৃদ্য়তত্বের মুকুরম্বরূপ হয়েছে—ভার বিচার হয় না। বহিরঙ্গের দিক দিয়ে বিচার করলে এ ক্ষেত্রে বিশেষ অগ্রসের হওয়া যায় না।

ভূবনপ্রদীপে আছে একটি মন্দির নির্দ্ধাণ করলে একণটি বাজপের উৎসর্গের এবং একলক অথমেধ যজের সমান পূণ্য অর্জ্জন করা যায়। কাজেই ভারতের সর্বব্রেই মন্দিরের অভাব দেখা যাবে না। এ মন্দিরগুলিই যথার্থ জাতীয় চিত্তের প্রতিফলক। বহু বর্ণ, জাতি ও সমাজ অধ্যুষিত ভারতে বিভিন্ন রক্তগত বিশিষ্টতা এবং সাধনাগত বৈচিত্র্য মন্দির আলোচনার সাহায্যে যেমন স্থাপষ্ট হবে এমন আর কোন উপায়ে হবে না। বস্তুতঃ সৌধকলাকে মধ্যমণিরূপে স্থাপিত করেই সকল কলার চর্চচা হয়। মন্দিরের ভিতর মৃত্তির প্রয়োজন হয়, মন্দিরের প্রাচীরে চিত্রাহ্বনের রীতি অপরিহার্য্য— সঙ্গাতকলাও মন্দির হ'তে উৎসাহ পায়। এজভাই রসতাত্ত্বিক রস্কিন্ (Ruskin) ইউরোপের দিক হ'তে বলেন্দেন স্থাপতাই সকল শিল্পের জনক। কাজেই স্থাপত্য রসের ভিতরই সকল ক্লপ্সাধনার

অঙ্কুর পাওয়া যায়। এজন্ম প্রাচীনকাল হ'তে বাস্তুবিভার প্রসঙ্গ এদেশে প্রচুর হয়েছে। দিঘনিকারে [১, ৯, ১২] শুক্রনীভিতে, কোটিল্যের অর্থশাস্ত্রে, (৪৫ অধ্যায়) অগ্নিপুরাণ ও গরুড় পুরাণে [৪৬ অধ্যায়] সৌধকলার আলোচনা আছে। মানসার মতে বাস্তু বলতে শুধু গৃহ বা হর্ম্মা বোঝায় না, মন্দির, তুর্গ, গ্রাম, নগর, রাস্তা ঘাট, সেতু এবং দীর্ঘিকাদিও বোঝায়। কাজেই প্রাচীন গ্রন্থাদিতে বাস্তুবিভার পরিধিকে খুবই বিস্তৃত করা হয়েছে দেখতে পাওয়া যায়।

বাংলাদেশে উত্তর ভারতীয় ইন্দো-আর্য্যরীতির প্রাচুর্য্য আশা করা স্বাভাবিক। কিন্তু বাস্তবক্ষেত্রে এ অঞ্লে যা' দেখ্তে পাওয়া যায় তা অতি বিচিত্র ও বিস্ময়জনক— সকল পুঁথিপত্রের নির্দ্দেশকে অপ্রচুর মনে করে এদেশের শিল্পীরা এ পথে অগ্রসর হয়েছে।

পঞ্চম শতাকীতে চৈনিক পরিবাজক কা-হিয়ান এবং দপ্তম শতাকীতে উয়াং-চ্য়াং [ Hiuen Tsang ] বাংলাদেশে বহু মন্দির, স্থপত দেখতে পেয়েছেন ব'লে বর্ণনা করে গেছেন। বাংলাদেশের প্রাচীনতম স্থৃপ পাওয়া গেছে ঢাকার আসবপুরে, রাজসাহীর পাহাড়পুরে এবং চট্টগ্রামে উয়াং চুয়াং পুগুরদ্ধনের পো-সি-পো বিহার এবং কর্ণস্থবর্ণের লো-লো-মো-চি বিহারেরও বর্ণনা করেছেন। এর ভিতর পো-দি-পো বিহারের স্থান নির্ণীত হয়েছে মহাস্থানে। এ বিহারটি ইদানীং ভাস্কয়া বিহার নামে পরিচিত। একটা উঁচু পাহাড়ের মত স্তৃপ আ<িক্কত হয়েছে—যার পরিমাণ হচ্ছে ৮০০´×৭৫০´×৪০´। পাহাড়পুরের বিহারটিও অতি প্রকাণ্ড। এটা উভয়দিকে ৯০০ ফুট চডড়া। ধর্মপালের রাজ্বের কালে এই বিরাট বিহারটি রচিত হয়। বাংলার বিশিষ্ট প্রেরণা এবং জগভ্জয়ী আদর্শে স্থাপত্যের এই অপরাজেয় নমুনাই প্রকাশ হয়ে পড়েছে—কারণ এত বৃহৎ বিহার ভারতের আর কোণাও নেই। এ কৃতিত্ব অসাধারণ বলতে হয়। এীযুক্ত কে. এন. দীকিত বলেন, "No sight monastery of this dimension has come to light in India"। বিপুল শ্রীমিত্রের নালন্দা লিপিতে একে বর্ণনা করা হয়েছে এইভাবে—"a singular feast to the eyes of the world"। বস্তুতঃ বিরাটের সহিত বাংশার পরিচয় বস্তুকাশের! বাংলায় জাবিড় শীলতার প্রেরণা এসব রচনায় সার্থক ও প্রমাণিত হয়েছে সন্দেহ নেই। ভারতের কোথাও এরকমের কিছু নেই—অথচ বাংলাদেশেই এরূপ কিছু সৃষ্ট হল এর কারণ অনুসন্ধানের কি প্রয়োজন নেই ৷ বিরাটের বাছলা ও উদ্দাম অত্যক্তি বর্জন করলেও যথার্থ বিরাট্ড বাংলার প্রিয় ছিল তা' এ শ্রেণীর অফ্রাম্ম সৌধ স্ষ্টিতে প্রমাণিত रुष् ।

এ রচনার আর একটি সার্ব্বভৌম দিক্ আছে। এ বিহারটি প্যাগোডারীভিতে নিশ্মিত হয়েছিল। এই রীতি একটির উপর দিতীয়, তার উপর তৃতীয় এবং এমনি করে' চতুর্থ ও পঞ্চম স্তরের সাহায্যে উদ্ধিদিকে ছাদ নির্মাণ করে' রচনাকে সুশোভিত করে। ব্রহ্মদেশ, চীন ও জাপান এই পদ্ধতি অমুকরণ ও গ্রহণ করেছে। কারও মতে এ পদ্ধতি মুদুর প্রাচ্য অর্থাং চীন ও জাপানের স্প্রে। পণ্ডিত প্রবর সিলভাঁ। সেভির (Sylvain Savi) মতে এই পদ্ধতির সূত্রপাত হয় ভারতবর্ষে। পাহাড়পুরের বিহার আবিদ্ধার হওয়াতে এ বিষয়ে সকল সন্দেহেরই অবসান হয়। কাজেই দেখা যাচ্ছে বাংলাদেশের এই আদর্শ সমগ্র পূর্বিপ্রাচ্যভূমি শ্রদ্ধার সহিত গ্রহণ করেছে। বাংলার অন্য একটি রীভিও যে সমগ্র ভারতবর্ষ নতমন্তকে গ্রহণ করেছে ভা'র বিবরণ পরে দেওয়া হবে।

পাহাড়পুড়ের মন্দিরটির রচনার মত কোন রচনাই ভারতবর্ষে পাওয়া যায়নি—এ হ'ল আর একটি বিশায়জনক খবর। বাংলার সৃষ্টিশক্তির এই মৌলিকতা দেখে আবাক্ হ'তে হয়। বাংলার ইতিহাস লেখক বলেন; "The Paharpur Monument may be said to have its own distinctive characteristic and no exact parallel has so far been found elsewhere a type entirely unknown to Indian archæology the temple rose in several terraces."\*

বাংলার সূক্ষ্ম দৃষ্টিভঙ্গী এবং তর্কশাস্ত্র হ'তে লব্ধ-অমুগম বিশ্লেষণ-প্রিরতা একঘেরে রচনার কোনকালেই উৎসাহিত করেনি। আলোচকেরা এখানে একরকমের আদর্শের পরিবর্ত্তে বহু আদর্শের সঙ্গম দেখতে পেয়েছে। "ভজ্ব" "রেখা" ভূপশীর্ষা বহুস্তরের প্যাগোদা এবং শিখরশীর্ষা বহুস্তরের প্যাগোদা প্রভৃতি নানাভঙ্গীর বাংলাদেশের রচনা দেখে পুলকিত হ'তে হয়। এরকমের বৈচিত্রাপ্রীতি অহাত্র তুর্লভ। ব্রাক্রের মন্দির্টি ভূবনেশ্বের মত।

এসব ছাড়া বহু মন্দির আছে যাদের রচনাভঙ্গী বিচিত্র ও অভিনব। বর্জ্ধানের দিউলিয়া মন্দিরের অপূর্বব সমন্বর লক্ষ্য করবার ব্যাপার। বাঁকুড়ার সিদ্ধেশ্বরের মন্দিরে আর একটি রূপের স্রোভোভঙ্গ দীপ্ত হচ্ছে। সব যেন নৃতন নৃতন ছবি আঁকা হয়েছে নৃতন বিষয়ে নিয়ে। এসব কেত্রে শিল্পীর স্বাধীন মনন এবং স্বপ্রতিষ্ঠ প্রেরণা বারবার অভিনব স্থযোগ পেয়েছে সন্দেহ নেই।

পূর্ববঙ্গের মন্দিরগুলির বৈচিত্র্য ও রূপের ডালিও বিশ্বয়কর। কতকগুলি মন্দির
গির্জ্জার চূড়ার স্থায় উদ্ধিগামী সরু শিখর কতৃ কি অলঙ্কৃত। বাংলার জেটেশ্বরের প্রাচীন
মন্দিরের অভিনব ছন্দ দেখবার ব্যাপার। এ মন্দির প্রায় হাজার বছর প্রাচীন অথচ
এখনও অমুপম শোভার মণ্ডিত। এতে গতামুগতিক কিছুই নেই। একটা বলিষ্ঠপ্রেরণা বেন মূর্ত্তিমান্ হয়েছে মন্দিরটির স্থান্ধ বক্ষে। বস্ততঃ. বাংলাদেশের মন্দিরগুলির
বৈচিত্রাও বহুমুখী বিভিন্নতা দেখে আবাক্ হ'তে হয়। মানভূমের পাড়াগ্রামের মন্দিরটি

<sup>\*</sup> R. C. Mazumdar, History of Bengal P. 505.

যেন একটি মধুর কাবা! এ অঞ্চলের তেলকুপির মন্দির ভুগনেশবের রীভিকে অমুদরণ করেছে। এখানকার ইটের দেউটিও যেন এক অপূর্ববৃস্প্তি-—সমগ্র রচনাটি যেন একটা<sup>ে</sup> গোলাকার দীর্ঘ আদবাব। দিকভূমের পঞ্চরত্ন মন্দির এক অপূর্ব্বসন্তি। বাহুলাড়ার ম নদরটিকে খেন একটা সম্পূর্ণ আধুনিক cubic ছনেদ অঙ্কিত রচনারূপে মনে হয়। এ সমস্ত -রচনার বিশেষত্ব হচ্ছে যে এদের একটি আর একটির মত মোটেই নয়। সবই যেন অভিনবত্বের দাবী করে' উদ্ধশিরে দাঁড়িয়ে আছে। বস্তুতঃ এত বিচিত্র বহু:ত্বর সৃষ্টি ভারতের আর কোথাও দেখা বায়না। সব জায়গায় এক একটি প্রদেশের রীতি একটি আদর্শকে মুখ্য করে নিজের প্রতিভা ও মৌলিকতা প্রদর্শন করেছে। বৈচিত্র্যের ভিতর দিয়ে আত্মপ্রকাশ করে সংসময় মনঃপৃত হয় নি। কিন্তু বাংলাদেশের রচনা মোটেই একঘেয়ে হ'তে পারেনি। বাংলার কাব্য ও সাহিত্যে যেমন, আলাওল, ভারতচন্দ্র, চণ্ডীদাস, রামপ্রসাদ প্রভৃতি কবিরা বিভিন্ন রকমের দাহিত্য সৃষ্টি করে' দকলকে পুল্কিত করেছে—তেমনি সৌধকলায়ও অফুরস্ত সৌন্দর্য্যস্বপ্ন রূপগ্রহণ করেছে বিভিন্ন ও বিচিত্র আকার নিয়ে। এ সমস্ত সৃষ্টি লঘুভাবে বিচার করলে অনেকটা অপ্রত্যাশিত রচনা মনে করা যেতে পারে, বস্তুতঃ তা নয়। এ সব সৃষ্টিতে প্রমাণিত হয় বাঙ্গালী জ্ঞাতি নুতনত্বের প্রেমিক—সে একঘেয়ে বা একটানা কোন রচনা কোন কালেই পছনদ করেনি। এই নূতনত্বের প্রাণপ্রতিষ্ঠ। হয় বাঙ্গালীর সৃক্ষ বিচারে বা' মুত্যু হ'তেও অমৃতের পথ খুঁজে পার।

ইতস্ততঃ বিক্ষিপ্ত এই সমস্ত সৌধগুলির বিচিত্র ছন্দ সমগ্র বাংলাদেশের রক্তগত উত্তেজনার স্মৃতি বহন করছে। শুধু প্রত্নতাত্ত্বিকদের প্রাচীনতার মানদণ্ড নিয়ে পরিমাপ করবার উৎদাহ একেত্রে অতি তুচ্ছ ব্যাপারই হয়ে পড়ে। উড়িয়্বার গগনভেদী মন্দিরের চাতুর্যা, খাজুবাহোর সপ্রতিভ আয়োজন, হালেবিদের আলঙ্কারিক মুখরতায় ভারতীয় স্থাপত্যকলা নিঃশেব হয়নি। স্থাতিরা শুধু এরকমের মহাকাব্য রচনা করে' এ দেশে কর্ত্তব্য শেব করেনি—তারা ব্যক্তিগত স্থানের পরম্পারা সৃষ্টি করতেও অগ্রসর হয়েছে। এ সমস্ত lyric বা গীতিপ্রাণ রচনা দেশকালের সমগ্র স্কীর্ণতা ও বন্ধনকে তুচ্ছ করতে পারামুথ হয়নি।

বাংলাদেশ ভাবপ্রবণ, স্বেচ্ছাতান্ত্রিক ও মননশীল। কাজেই এখানকার রচনার প্রাচ্ব্য নানারসসম্ভারকে বহন করতে উদ্ব্রীর, স্বাধীন ছন্দে সকল রচনাকে গলিত ও প্রবাহিত করতে উদ্মানি এবং প্রতি সৃষ্টিতে মনসিজরাগের হিল্লোল ছোভিত করতে উৎসাহিত। বাংলাদেশের সৌধনিল্লে এরকমের অসাধ্য সাধন হয়েছে। সচরাচর স্থাপত্যের ধারাগুলি প্রায়ই ঐক্যের ছন্দে বিগলিত হয়। ইউরোপের মধ্যযুগের স্বৃদ্খ cathedral বা গির্জ্জাগুলি প্রায়ই একরকমের। ভিতরকার অসংখ্য খিলানগুলির অফুরস্ত ঘাতপ্রতিঘাত সম্প্রা রচনাকে স্থাপ্রত করে তোলে। বাইরের দৃশ্পেটও অনেকটা এক বক্ষের। মুস্তমান শিল্পীর

মসজিদগুলিও গমুক, মিনার ও চন্থরের একহেয়ে সংগ্রহ বহন করে আস্ছে। তার ভিতর বৈচিত্রাসঞ্চার সব সময় সম্ভব হয় নি। বাংলাদেশে সকল সম্ভাবেরই বিপর্যায় উপস্থিত হয়ে থাকে। এমনকি অতি কঠিন বিধিনিষেধে প্রতিহত ইস্লামের সৌধকল্পনাও বাংলাদেশে এসে রূপান্তর গ্রহণ করেছে। এরকমের কৃষ্টিগত পরিবর্ত্তন এবং ভাবগত বিপ্লব অ্যাত্র খুব কমই দেখা বার।

গৌড়ের স্থাপত্যকলা এখনও জগতের দৃষ্টি বিশেষভাবে আকৃষ্ট করতে পারেনি। খেতজতির পক্ষে লোভনীয় ও প্রিয় খেতমর্ম্মের সৃষ্টি এখনও সকলের চিত্তবিনোদন করেছে অসামাক্সভাবে। কালো পাথরের রচনা সে রকম প্রীতির চোখে বিচার করা সম্ভব হবে কিনা বলা কঠিন; কাজেই উপকরণের দিক হ'তে যে বাধা বাংলাদেশের প্রাণ্য তা' পেয়েও সে উপকরণের সামাক্যতাকে অতিক্রম করবার সাধনা বাংলাদেশে পরে এসেছে। ফলে গৌড়ের স্থাপতা একটি অভূতপূর্বব রূপবিতান সৃষ্টি করে' সকলের তাক লাগিয়েছে!

বাংলাদেশে গৌডের স্থাপত্য এক অভাবনীয় বীর্ত্তি। আদিনার মদজিদের সারি মারি থিলানের অফুরন্ত শ্রেণী দেখে অবাক হতে হয়। এই প্রশান্ত হর্মাটির তুলনা পাওয়া কঠিন। ছোট সোনা মসজিদের রচনাকাল ১৮৯৩ খ্রীঃ। এই মসজিদির উপরকার গস্ত্বক্তলি সোনার রঙে ভৃষিত করা হত। মধাভাগে বাংলার কুটিবের বহিষম চালের ভঙ্গী ত রচিত একটি গস্ত্বপ্র অ'ছে। এসব গস্ত্বপ্র সোনার রঙে চিত্রিত হয়ে এক অপূর্বব শোভা বহন করত যা উত্তর বা দক্ষিণাঞ্চলের রচনায় সম্ভব হয়নি। মসজিদের উপর সোনার রঙ দেওয়ার রীতি এ দেশেই সূচিত হয়। সোনার রঙে আর্ত এ মসজিদি সংজেই এ শ্রেণীর সকল রচনাকেই হতপ্রভ করে দেয় কারণ পৃথিবীর কোথাও মসজিদকে এবক্ষের রঙে স্থাণাভিত করার নমুনা পাওয়া যায়না।

গৌড়ের বাদশাহগণ বহু মসজিদ হৈ নী করেন। এগুলির ভিতর একটি অহাটির মত নয়। প্রত্যেকটির ভঙ্গী, ছন্দ ও রচনাপদ্ধতি বিভিন্ন। কদম রস্থল মসজিদ, তাঁতি পাড়া মসজিদ, লোটন মসজিদ যেন এক একটা স্বতস্ত্র কাব্য! লোটন মসজিদ রঙীন porcelain এর সাহায্যে মণ্ডিত হয়—এই মসজিদখানিও ভারতে একটা নৃতন দিগন্ত সূচিত করে।

বিশ্বরের বিষয় বাংলাদেশে এসে পাঠানেরা তাদের নিজেদের আদিম সংস্কার ও প্রেরণা যেন অনেকটা ভূলে যায়। তারা অনেকটা বাঙালীই হয়ে পড়ে—এজন্ম কথনও বাংলার বাদশাহেরা লভ্জিত হয়নি। বাংলার বাদশাহগণই বাংলা সাহিত্যের উন্নয়নের জন্ম নিজেদের দক্ষিণ হস্ত প্রসারিত করে। বহু হিন্দু করি মুসলমান বাদশাহগণের প্রশস্তি করে নিজেদের কাব্যের সূচনা করেছে। পরাগলী মহাভারত, ছুটিখার মহাভারত প্রভৃতি বা আরবভূমির আদর্শ আমদানি করতে বাংলার কোন বাদশাহ উৎসাহিত হয়নি। কতেথাঁর মসজিদথানি একেবারে একথানি বাঙলার কুটিরের ভঙ্গীতে রচিত হয়েছে। এ রকম মসজিদ জগতের আর কোথাও পাওয়া যাবেনা।

বাংলার কৃটিরের ভঙ্গীতে একরকমের গম্মুজ রচনা এ সময় হতে প্রচলিত হয় বাংলাদেশে। এ রচনাটি বাংলার একান্তভাবে মৌলিক স্প্রী। স্থাপত্যক্ষেত্রে গভামুগতিক রচনা ছাড়া আর কিছু উদ্ভাবন করা অত্যন্ত কঠিন কিন্তু বাংলাদেশের শিল্পী এক্ষেত্রে এক অপূর্বে অর্ঘ্য দান করেছে। অবনত চারকোণের রেখা ও কঠিন কোণের এক রূপগত সামঞ্জস্ম স্প্রী করে এখানকার স্থপতিরা অমর হয়েছে। এ রক্মের ছন্দ সমগ্র ভারতে অমুকৃত হয়ে প্রশস্তি লাভ করেছে। জয়পুরের স্থাপত্যে বাংলার এই দান শিরোধার্য্য করা হয়েছে। শিখদের স্থলিন্দিরের শীর্ষভাগে এরক্মের রচনার প্রতিষ্ঠা হয়েছে। এ গৌরব বাংলাদেশের পক্ষে সামান্ত নয়। এ সমস্ত রচনার কাল হচ্ছে চতুর্দ্দশ, পঞ্চদশ ও বাড়েশ শতাবদী।

বাংলার স্থাপত্যক্ষেত্রে এই মূদলমানকীতিই শেষ কীর্ত্তি নয়। সম্পূর্ণভাবে বাংলার মনোবিহারকে আয়ত্ত ও শ্রদ্ধা করে' গৌড়ের পাঠানগাজগণ এদেশের প্রতি শ্রদ্ধানিবেদন করে গেছে। আজ সে যুগের বাদশাহগণ অন্তহিত হলেও তাদের স্থাপত্যকীর্ত্তি এ বিষয়ে অভ্রাপ্তভাবে দাক্ষ্য দেবে। সমদাম্য়িক এবং পূর্ব্ববর্তী বাংলার আর একটি স্বাধীনরাজ্যের স্থপতিগণ বাংলার স্থাপত্যের এক অতুলনীয় আদর্শ স্থাপন করে গেছে। কলিকাতা হতে মাত্র একশত পঁটিশ মাইল দূরে বিষ্ণুপুর সহর এখনও দাঁড়িয়ে আছে। এ সহরটি মল্ল-রাজগণের রাজধানী ছিল। এই বংশটি আদি মল রঘুনাথ কর্তৃক প্রবর্ত্তিত হয় ৬৯৫ খ্রীষ্টাব্দে। মল্লরাজবংশ বিষ্ণুপুরে বস্তুমন্দির নির্ম্মাণ করে। এর ভিতর প্রভ্যেকটির রূপভঙ্গীই মৌলিক ও স্বাধীন। এখানকার মদনমোইন মন্দিরের ত্রী অতুলনীয়। ইন্দোআর্য্য পদ্ধতির সহিত বাংলার কুটির-লালিত্য সঙ্গত করা হয়েছে এই সৌধে! বিষ্ণুপুরের জোড়বাংলা মন্দিরে বাংলার চালাঘরের মর্যাদাকে যেন তুরীয় স্তরে উন্নীত করা হয়েছে। যুগাভাবে রচিত এ মন্দিরের অষ্টকোণের উচ্ছুসিত আবর্ত্তন সমগ্র ভারতীয় স্থাপত্যে অভিনব ব্যাপার। এখানকার রাসমঞ্চে লীলায়িত ক্রম ও হিল্লোলিত অঙ্গগৌরব একটা পিরামিড ফুলভ ছন্দকে আঁকড়ে আছে এক অভিনব রূপগত মিলনের ক্রোড়ে! জোড়বাংলা মন্দিরের গাত্তে नाना इन्न छे देनी क्रेना . इरहाइ । भूमिन बहनाइ এ व्यक्षांच मख्य स्वान । खीत्रामहस्त्र, জ্ঞীকৃষ্ণ প্রভৃতির দেবলীলা ছাড়া যুদ্ধবিগ্রাহ, ঘরকন্না, পল্লীজীবন, পশুপক্ষী জীবনের অনেক কাহিনী মন্দিরগাত্তে খোদিত করা হয়েছে।

মলবাব্দগণের এই রাজ্য ১৭৪৮ খ্রীঃ পর্যান্ত স্থায়ী হয়। বাংলার স্বাধীন হিন্দুরাক্ষা যড়টা

চিন্তার স্বাভন্তা সম্ভব হয় তত্তা বিষ্ণুপুরে সম্ভব হয়েছিল। এজন্ম এখানকার মন্দিরগুলির স্থাঠিত দেহভঙ্গী ও লীলায়িত নক্সা সকলকে বাংলার সভ্যতার পরম বিশিষ্টতার স্মৃতিপথে নিয়ে আসে। বাংলার রচনা চিরকালই বৈচিত্রের প্রতি আরুষ্ট—বহুত্বের ভিতর ঐক্যকে নয়—ঐক্যের ভিতর বহুত্বকে লক্ষ্য করা—অথচ সে ঐক্য হ'তে লক্ষ্যভ্রন্থ না হওয়া— এরকমের মনস্থাত্বিক প্রেরণাতেই ছিল বাঙালীর এম্বর্য়। এজন্ম ইংরাজ আমলে যখন কলিকাতা রাজধানী হয়ে পড়ে তখন ভারতবর্ষের সকল জাতি এখানে এলেও বাঙালী সেজন্ম ভীত হয়নি। বরং সে অভিথিবৎসলক্ষপে সকলের শ্রন্ধাই অর্জ্জন করে। বাংলাদেশ শুধু বাংলার জন্ম—এরকম কুণোভাব কখনও বাঙালীর মনে স্থান পায়নি। বহুকে বর্জ্জন করে বাঙালী আনন্দ পায়না—বাঙালী চিরকালই বাহিরকে আপন করে তৃপ্ত হয়েছে। রাজপুত্দের বীরত্ব কাহিনীর কথা বাঙলার সাহিত্যিকগণই প্রচার করেছে—শিবাজীর সংগ্রাম এবং প্রভাপ সিংহের হলদি ঘাট বাঙালীকেই আন্দোলিত করে বেশী।

বাঙালীর স্থাপত্যে বাংলার এই সাধীন মনন, স্বাতন্ত্রাপ্রীতি ও বৈচিত্র্যের রসগ্রহণের প্রেরণা দেখা যার। ভৌম দিক হতে বাঙালী এমন বিহার তৈরী করেছে যার তুলনা সমগ্র ভারতবর্ষে নেই। আলঙ্কারিক দিক হতে বাঙালী বহু নক্সা, ছন্দ ও স্থাপত্যরীতির পথপ্রদর্শক হয়েছে। শুধু একদিকে নয়— স্থাপত্যের সকলদিকে বাংলার দান বিরচিত হয়েছে। সূক্ষ্মদিকেও নানা বৈচিত্র্য যেমন অফুরস্ত জীগিষায় বাঙালীকে উদ্বুদ্ধ করেছে ভেমনি বিরাটের দিকেও বাঙালী অন্ধ কোন কালেই হয়নি। বাংলার স্থাপত্য সমগ্র ভারতীয় রচনাক্ষেত্রে একটা অভ্ততপূর্বর্ব অধ্যায়। সে অধ্যায় শ্রদ্ধার সহিত পাঠ করা প্রয়োজন। বাইরে সব কিছু পাওয়া যাবে ভেবে যারা ঘরের দিকে তাকায় না তাদের পক্ষে সৌন্দর্য্যচন্ত্রন কঠিন হয়। স্থাপত্যক্ষেত্রে বাংলার রচনার যথোপযুক্ত বিচারই হয়নি। শুধু পাশ্চাত্য প্রত্নতাত্ত্বিকগণের পদ্চিক্তে অগ্রসর হয়ে অধিকাংশ জ্ঞানার্থী তুস্তর পক্ষে পড়ে গেছে।

# আধুনিক যাত্রা করালীকান্ত বিশ্বাস

অফীদশ শতাকীর শেষ দিকে বাংলাদেশে নৃতন করিয়া যে যাত্রার প্রচলন হইয়াছিল তাহাকেই আধুনিক যাত্রার সূত্রপাত বলিয়া ধরা যাইতে পারে। প্রথম দিকে এই যাত্রা বিষয় ও রীতিতে প্রাচীন পদ্ধা অমুসরণ করিত বলিয়া অমুমিত হয়। কিন্তু যে কারণে প্রাচীন যাত্রার সম্যক পরিচয় দেওয়া সম্ভব নহে অমুরূপ কারণেই আধুনিক যাত্রার' শৈশব সম্বন্ধে নির্ভূল তথ্য পাওয়া কঠিন। তখনকার দিনে ছাঁপাখানার প্রসার হয় নাই, নির্ভরযোগ্য পুঁথি অথবা তাহার বিবরণও যথেষ্ট পাওয়া যায় না। বাংলা নাটকের একটি ধারাবাহিক ইতিহাসের এই অহ্যতম প্রস্থিটির প্রকৃতি সম্বন্ধে অমুমানের উপর নির্ভর করিতে হইবে। পরবর্তী যুগে যে সকল পুস্তক মুদ্রিত হইরাছে তাহাতে ইতন্তত বিক্ষিপ্ত ছুই চারিটি ইঙ্গিতের নির্ভর করিয়া একটি সিদ্ধান্তে উপনীত হইবার চেন্টা করা ছাড়া আপাতত অহ্য কোনও উপায় নাই। অমুসরিৎসুদের নিকট হইতে ভবিষ্যতে হয়ত আরও উপাদান পাওয়া যাইতে পারে।

যাত্রাকে পূর্ব্বে বলা হইত যাত্রাগান। এখন আমরা বলি যাত্রা অভিনয়। অফাদশ শতানীতেও যাত্রাকে যাত্রাগান বলা হইত—অর্থাৎ উহাতে অভিনয়ের অংশ অপেক্ষা গানের অংশই বেশী ছিল। ইহা প্রাচীন রীতিরই পুনরাবৃত্তি। পাঁচালি, কথকতা, হাক আপড়াই, তরজা, কবি প্রভৃতিতেও গানই ছিল প্রধান উপাদান—ইহার প্রস্টোনন্ডলির বহু সমাদর ছিল। হইলেও নাটকীয়। অষ্টাদশ শতাব্দীর শেষাংশে এই অনুষ্ঠানগুলির বহু সমাদর ছিল। সথের যাত্রার সহিত ইহার পার্থক্য প্রধানত বিষয়ে ও অভিনয়ের লোকসংখ্যায়। সথের যাত্রায় এই অমুষ্ঠানগুলি হইতে কিছু কিছু উপাদান স্থান পাওয়া স্বাভাবিক। প্রাচীন যাত্রা হইতে সথের যাত্রায় রীতির দিক হইতে এই সামান্ত পার্থক্যটুকু থাকিতে পারে; বিষয়ের দিক হইতে সথের যাত্রার নৃতনত্ব বিশেষ কিছু ছিল না। অষ্টাদশ শতাব্দীর শেষের দিকে বিভাস্থানর আখ্যান অতান্ত জনপ্রিয় হইয়া উঠে। বিভাস্থানর কাহিনী স্থের যাত্রার অন্তত্বন প্রধান বিষয় ছিল। পৌরাণিক কাহিনীও স্থান লাভ করিতে আরম্ভ করে।

স্থের যাত্রা সম্বন্ধে 'সমাচার চন্দ্রিকায়' একটি মস্তব্য আছে—মস্তব্যটি প্রসঙ্গত, সথের বাত্রা সম্বন্ধে কোনও রচনা নহে। কলিকাভার একটি নাট্যশালা প্রতিষ্ঠার প্রয়োজনীয়তা সম্বন্ধে আলোচনা করিতে গিয়া উক্ত পত্রের সম্পাদিকীর স্তন্তে সথের বাত্রার উল্লেখ করা হইরাছে। সম্পাদক মহাশ্র সথের বাত্রার ক্রটি থাকা সত্ত্বেও উহা লোকের আনন্দ বর্জন করিতে ইহা উল্লেখ করিয়াছেন, ইহাও বলিয়াছেন যে এখন, সথের যাত্রার অমুষ্ঠান ত কদাচিত হইয়া থাকে। 'সমাচার চন্দ্রিকার' ১৮২৬ সালের সম্পাদকীয় এই উক্তির উপর নির্ভর করিয়া বলিতে পারা যায় যে উনবিংশ শতাকীর প্রথমাংশে সথের যাত্রার প্রচলন কমিয়া আসিয়াছে। কিন্তু সথের যাত্রা ইংরেজী ধরণের নাটকীয় অমুষ্ঠানের সহিত কোনও অংশে তুলনীয় কি না ভাহা সম্পোদক মহাশ্র বলেন নাই।

মুদ্রিত পুস্তকাদিতে পর্বতী যুগে কোথাও কোথাও সথের যাত্রার উল্লেখ আছে, তুই একজন লেখক ভাহার অল্লাধিক সমালোচনাও করিয়াছেন। 'কীর্ত্তিরিলাস' নামক নাট্রখানি অনুরূপ একটি পুস্তক। লেখক যোগেক্সচন্দ্র গুপ্ত। নাটক্টির প্রথম প্রকাশকাল

১৮৫২ এবং প্রথম মৌলিক ট্রাক্তেডি রচনার প্রয়াস হিসাবে উল্লেখযোগ্য। ভূমিকায় লেখক বলিতেছেন

"·····অনেকেই অবগত আছিন যে, বঙ্গদেশে যাত্রা নামে এক প্রকার অভিনয় সাধারণ জনগণের মনোনীত হইলাছে, বাস্তবিক ইহা মন্দ নহে। কিন্তু বঙ্গদেশের প্রচলিত ব্যবহার দারা এই, অভিনয় ক্রমশ অপকৃষ্ট হইলা উঠিলাছে। তাহার কেতু এই, যে যাত্রার গীত ও পরার রচকেরা অধিকাংশ সামান্ত অজ্ঞ ব্যক্তি স্কুতরাং সমস্ত বিরস হইলা উঠি। যদি সাধারণ উৎসাহে পণ্ডিত লোকেরা সমস্ত রচনা করে তবে যাত্রার উৎকৃষ্টতা জন্মে তাহার কি সন্দেই। ···'

লেখক যোগেন্দ্ৰচন্দ্ৰ গুপ্ত ইংরেজী দাহিত্যের সহিত পরিচিত ছিলেন, উক্ত ভূমিকাতেই সেনেকার উল্লেখণ্ড করিয়াছে। তথাপি এই নাটকখানি প্রথম মৌলিক রচনার গৌরব ছাড়া অপর কিছু দাবী করিতে পারে না। কিন্তু ভূমিকাটি নানাদিক হইতে তাৎপ্র্যুপূর্ণ। ভূমিকাটি পরে আলোচনা করা যাইতেছে।

'কীন্দিবিলাস' নাটকের প্রকাশকালের প্রায় সমসাময়িক তারাচরণ শীকদার প্রণীত 'ভদ্রাৰ্জ্ক্ন' নাটক। এই গ্রন্থটির ভূমিকাতেও যাত্রা সম্বন্ধে আছে, উহার কিয়দংশ উদ্ধৃত করা যাইতেছে:

"……এত:দ্শীর কবিগণের প্রণীত অসংখ্য নাটক সংস্কৃতভাষার প্রচলিত আছে, এবং বঙ্গুভাষার তাহার করেক গ্রন্থের অনুবাদও হইয়াছে; কিন্তু আক্ষেপের বিষয় এই, ষে এদেশের নাটকের ক্রিয়াসকল রচনার শৃঞ্জাশ অনুসারে সম্পন্ন হয় না। কারণ কুশীলবগণ রঙ্গুলিতে আসিয়া নাটকের সমুদ্য কেবল সঙ্গীতদ্বারা বাক্ত করে এবং মধ্যে মধ্যে অপ্রয়োজনাই ভণ্ডগণ আসিয়া ভণ্ডামি করিয়া থাকে। বোধ হয় কেবল উপযুক্ত গ্রন্থের অভাবই ইগার মূল কারণ।"……

উপরোক্ত তুইটি উদ্ধৃতি হইতে সথের যাত্রার প্রকৃতি সম্বন্ধে কয়েকটি ইক্সিত পাওয়া বাইতেছে। প্রাচীন পদ্ধতির যাত্রার মত সথের যাত্রাতেও বক্তৃতার স্থান ছিল না—আগোপাস্ত ছিল গান। 'শৃঞ্জলা অনুসারে অভিনয় সম্পন্ন' হইত না, এই উক্তিদারা তারাচরণ শীকদার কি ব্ঝাইতে চাহিন্নাছেন বলা যায় না। তবে মনে হয় তিনি অভিনয়কালে অভিনেতার improvisation-এর প্রতি কটাক্ষ করিয়াছেন। সমসাময়িক কবি তরজা প্রভৃতির প্রভাবে অভিনেতারা হয়ত রক্ষভূমিতে প্রবেশ করিয়া আপন আপন কবিত্বশক্তির পরিচয় দিবার লোভ সম্বরণ করিতে পান্নিত না। কিন্তু গানের মধ্যে এইরূপ improvisation অথবা entempre উক্তির স্থান নিতান্তই কম। কাজেই গান-অতিরিক্ত কিছু কিছু বিষয় অভিনম্নে স্থান পাইত তাহাতে সম্পেহ নাই।

পূর্বেণক্ত 'কার্তিবিলাসের' ভূমিকার বোগেন্দ্রচন্দ্র গুপু বাঙালী দর্শকের হাস্তরস-প্রিরভার উল্লেখ করিয়াছেন। ভারাচরণ শীকদার ভাহাকেই 'অপ্রয়োজনার্ছ ভণ্ডগণের' ভারমি আবাদ দিরাছেন। মূল প্রছের সহিত সক্ষতি না থাকিলে এইরূপ হাস্তরমের অবতারণা নিন্দার্হ সন্দেহ নাই। কিন্তু একটা বিষয়ের কথা শীকদার মহাশয় চিন্তা করেন নাই, বোগেন্দ্র গুপ্ত মহাশয় করিয়াছেন। নাটক অথবা নাটকীয় অমুষ্ঠান সাধারণের পোষকতায় প্রসার লাভ করে। কাজেই জনসাধারণের দাবী স্বীকার করিয়াই এই অমুষ্ঠানের আয়োজন করিতে হইবে। হালকা হাসি এবং ব্যঙ্গ জাতি-হিসাবে বাঙ্গালীর প্রিয়। বাংলা রামায়ণে শীকৃষ্ণ কীর্ত্তনে তাহার স্থান আছে। যাত্রাগানের একটা গানের স্রোতের মধ্যে বৈচিত্র্যের জন্মও হাস্তর্সের অবতারণার প্রয়োজন ছিল। অভিনেতাদের বিশ্রামের প্রয়োজন হাস্তরস অবতারণার প্রেক্ষ কারণ হইতে পারে।

গানের মাধ্যমে যে নাটকীয় বিষয়ের প্রকাশ তাহাতে action অথবা ঘটনা-সংঘাতের অবকাশ কম। ইয়োরোপীয় অপেরাতেও আগাগোড়াই গান—তথাপি লোহেন গ্রীন, লা বোহেম প্রভৃতি বিখ্যাত অপেরায় নাটকীয় সংঘাত প্রচুর। আমাদের প্রাচীন ও আধুনিক যাত্রার প্রথম যুগে অসুরূপ সংঘাত না থাকিবার কারণ ইহাই যে বাংলাদেশের প্রাচীন যাত্রার প্রকাশরীতিতে সংঘাত অথবা action এর সুযোগ খুব কমই ছিল।

'কীর্ত্তিবিলাসে'র লেখক দেশজ নাট্যরীতির প্রতি পণ্ডিত এবং প্রকৃত অধিকারীদের দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়াছিলেন। বাস্তবিক পক্ষে অষ্টাদশ শতাকীর শেষদিকে এবং উনবিংশ শতাকীর শেষে ক্ষমতাবান লেখকদের দৃষ্টি যদি এই দিকে পড়িত তবে বাংলা দেশে প্রকৃত জাতীয় নাটক গড়িয়া উঠিতে পারিত। প্রাচীন যাত্রাকে স্থগঠিত কাঠামোর মধ্যে আনিয়া তাহাকে নূতন রূপে রূপায়িত করিয়া তুলিবার চেষ্টা কেহ তখন করেননাই, কীর্ত্তিবিলাসের লেখকও নহে। তিনি বরং সংস্কৃত নাট্যরীতির অমুসরণে নান্দী ও প্রেধারের অবতারণা করিয়াছেন এবং 'সেনেকা নামক রোম দেশীয় পণ্ডিতের' অমুকরণে তথাকথিত ট্রাজেডি রচনা করিবার প্রয়াস করিয়াছেনু। যে 'উপযুক্ত গ্রন্থের অভাব' এর উল্লেখ তারাচরণ শীকদার করিয়াছিলেন 'ভদ্রাৰ্জ্বন' নাটক তাহা দূরীকরণে একট্ও সাহাষ্য করে নাই।

বাংলা দেশের নাটকের বিবর্তনের ইতিহাসে সংশর যাত্রার কতথানি স্থান অথবা তাহার প্রভাব কতথানি তাহার প্রামাণিক আলোচনা সম্ভব নহে। নৃতন তথা আবিদ্ধৃত হইলে বর্ত্তমান অনুমান ভ্রান্ত প্রমাণিত হইতে পারে। 'হিন্দু পায়োনিয়ার' পত্রিকার মারকতে আমরা জানিতে পারি যে উনবিংশ শতকের তৃতীয় দশকে খ্যামবাজ্ঞারে নবীনচক্র বস্ত্রর গৃহে বিশ্বাস্থুন্দর নাটকের মহাসমারোহে অভিনয় হইয়াছিল। বিশ্বাস্থুন্দরের কাহিনী অবলম্বনে সথের যাত্রা অভিনয় পূর্বেও হইয়াছিল। খ্যামবাজ্ঞারের এই অভিনয় পূর্বের কোনও পুঁণি অবলম্বনে অথবা দৃতন রচিত কোন নাটকের কিনা তাহা জানা যায় না। 'হিন্দু পায়োনিয়ার' পত্রিকার আলোচনা হইতে মনে হয় যে তাহাতে ভায়ালগ ব্যব্ছত

হইরাছিল। পূর্বেকার উদ্ধৃতির উপরে নির্ভর করিয়া নিশ্চিতরূপে বলা যায় যে সংখর ৰাত্ৰার প্রথম যুগে ডায়ালগ খুব কমই ব্যবহৃত হইত। অতএব প্রাচীন ও সংখর যাত্রার মধ্যে প্রথম যুগে ফর্মের দিক হইতে কোনও পার্থক্য ছিল না। প্রাচীন ঘাত্রার একটি পালা একাদিক্রেমে কয়েকদিন ধরিয়া অভিনীত হইত। এখনও বাংলা দেশের কোন কোন অঞ্চলে এইরূপ যাত্রার প্রচলন আছে। সংখর যাত্র। এইরূপ একাদিক্রমে অভিনয় হইত না। কেননা যাত্রা যাহাদের পেশা নহে তাহাদের পক্ষে দিনের পর দিন অভিনয় চালাইয়া যাওয়া সম্ভব নছে। সংক্ষিপ্ত পালা সথের যাত্রার নৃতন উদ্ভাবন। পরবর্ত্তী কালে নাটকের পা**লা** আরও সংক্ষিপ্ত হইয়া পড়িয়াছিল। সথের যাত্রার অপর বৈশিষ্ট্য কৌতকাভিনয়। মূল কাহিনী অতিক্রম করিয়া কোতুক অভিনয়ের অবতারণা করা হইত। এই উক্তির সমর্থন পাওয়া যাইতেছে তারাচরণ শীকদারের ভূমিকা হইতে। বর্ত্তমান কা**লে কো**তু**কাংশ** বাংলা নাটকের অবিচেছত অংশ হইয়া দাঁড়াইয়াছে। সথের যাত্রার কৌতুকাভিনয়কে কেবলমাত্র relief অথবা interlude মনে করা ঠিক নহে। সথের যাত্রায় অনেকগুলি অভিনয়োপম অনুষ্ঠানের উপাদান মিশিয়াছে। জেলে-জেলেনি, ঘেদেড়া-ঘেষেড়ানীর অভিনয়ে থেউরের প্রভাব আছে নিশ্চয়ই। যাত্রার এই অংশগুলির রুচির বিকার দেখিয়া নাসিকা কুঞ্চিত না করিয়া বরং ভাবিয়া দেখা উচিত উৎকৃষ্ট 'ব্যালে' সৃষ্টি করিবার কি অপূর্ব্ব স্থাযোগ নষ্ট হইয়াছে। সে যাহাই হউক, নানা বিবর্ত্তনের পরে কৌতুক অভিনয় আধুনিক নাটকের অঙ্গীভূত হইয়া দাঁড়াইয়াছে। শিশিরকুমার ভাত্রী 'দীতা' অভিনয়েও ভাহা প্রহণ করিয়াছিলেন। সাধারণ দর্শকের ভাহাতে সাগ্রহ সমর্থন ছিল। নাট্যান্ডিনয় সাধারণের মনোরঞ্জ:নর জন্মই। লেখক ও প্রযোজকদের কর্ত্তব্য জনপ্রিয় উপাদান গ্রহণ করিয়া ভাহাদের রুচি উন্নততর করিবার চেষ্টা করা। গান সংক্ষেও এই মন্তব্য প্রযোজ্য।

প্রাচীন যাত্রা হইতে অফাদশ শতাব্দীর সথের যাত্রা নাটকের ক্রমোয়তির একটি সোপান নিশ্চয়ই। প্রকৃত নাটক স্থান্তির পথে সথের যাত্রায় গানের আধিক্য অক্যতম বাধা হউলেও তাহাকেই প্রধান মনে করিবার কারণ নাই। নাটক বিকাশের জন্ম যে সামাজিক পরিবেশ প্রয়োজন, বাংলা দেশের ইতিহাস আলোচনা করিলে দেখিতে পাওয়া যাইবে বে তাহার অভাব অনেক সময়েই অমুভূত হইত। বিরূপ প্রতিবেশেও যে প্রাচীন যাত্রা হইতে সখের যাত্রার উদ্ভব হইতেছিল তাহা অগৌরবের নহে।

আধুনিক যাত্রার সহিত সকলেই সমধিক পরিচিত। ইয়োরোপীর আদর্শে রচিত বাংলা নাটক ও দেশজ প্রাচীন যাত্রার মিশ্রণে উহার স্থিটি। দেশজ প্রাচীন যাত্রার actioni অথবা conflict এর স্থান ছিল না বলিলেই হয়। ইয়োরোপীর নাটকের উহাই প্রাণ। এই ছুইটি বিপরীত আদর্শের মিশ্রণে যাহার উৎপত্তি তাহা যদি খুব উন্নত শিল্পকলার পরিচায়ক না হয় তাহা হইলে আশ্চর্য্য হইবার কিছু নাই। আধুনিক যাত্রায় এই কারণেই এমন অনেক কিছুর সাক্ষাৎ পাওয়া যায় যাহার পূর্ব্বাপর কোন সঙ্গতি নাই। কলিকাতায় এবং মকঃস্বল শহরে যথন নূতন নাটকের অভিনয় হইতে লাগিল তখনই আধুনিক যাত্রার পূর্ণতর বিকাশ। কলিকাতার অভিজাত দর্শকদের সম্মুখে যাহা কল্পনাতীত যাত্রার আসরে তাহা অনায়াসে চালাইয়া দেওয়া যায়। যাত্রাগানের রচয়িতারা ইহা বেশ উপলব্ধি করিয়াছিলেন যে দর্শকেরা কি চায়—দর্শকের রুচি উন্নত করিবার কোনও দায়িত্ব তাঁহারা স্বীকার করেন নাই। নাটকের নূতনত্ব মোহ স্প্তি করিয়াছিল বটে, কিন্তু যাত্রারচয়িতারা দর্শকগণকে তাহাই পরিবেশন করিয়াছেন যাহা সহজ পরিচয়ে তাহারা অনায়াসে গ্রহণ করিবে। কোনরূপ ছঃসাহসিক পরীক্ষার কথা তাঁহারা চিন্তা করেন নাই। তাই যাত্রার কথায় কথায় কথায় গান, নানারকম সঙ্গের ভাঁড়ামি।

সে যুগের যাত্রা-অধিকারীদের মধ্যে গোবিন্দ অধিকারী, বদন অধিকারী, রাধাকৃষ্ণ বৈরাগী প্রভৃতি যথাসম্ভব প্রাচীন রীতি বজায় রাখিবার চেষ্টা করিতেন। হয়ত তাঁহাদের এই চেন্টা ইচ্ছাকৃত নহে, নৃতনত্বের প্রতি অবিশ্বাস এবং নৃতনকে গ্রহণ করিবার সাহসের অভাবেই হয়ত গতামুগতিক পুরাতন রীতি বজায় রাখিবার চেষ্টা তাঁহারা করিয়াছিলেন। এই অধিকারীদের যাত্রা পালায় গানের আধিকা বেশী, নাচ অথবা সঙ্কের আয়োজন অপেক্ষাকৃত কম ছিল, অপরদিকে মহেশ চক্রবর্তী, বৌ মাষ্টার, ঝোড়ো, উমেশ মিত্র, মদন মাষ্টার, লোকা ধোপা প্রভৃতি সমসাময়িক নাটকের ছাঁচে ঢালিয়া নৃতন যাত্রা স্বষ্টি করিলেন। নাটকের সঙ্গে টেকা দিতে গিয়া নাচগানের প্রাচুর্য্য ও সঙ্কের অবভারণা অধিকমাত্রায় করিতে হইয়াছিল। এই শেষোক্ত অধিকারীর দলই প্রাচীন যাত্রা লোপের অম্বতম কারণ। সন্তা জাঁকজমকে আসর মাৎ করিয়া, দর্শকদের রুচি তাঁহায়া বিকৃত করিতেই সাহায়্য করিয়াছিলেন।

যদিও হরিশচন্দ্র মিত্র এবং হরিমোহন কর্ম্মকারই যাত্রাভিনয়ের উপযোগী নাটক প্রথম রচনা করেন তথাপি মনোমোহন বস্তুই প্রকৃতপক্ষে আধুনিক যাত্রাপালার স্রন্ধা। তাঁহার রচিত নাটকে বহু গান থাকিত বলিয়া তাহা যাত্রার পক্ষে উপযোগী বলিয়া বিবেচিত হইত। তাহা ছাড়া তিনি, অনেক প্রচলিত নাটকে গীত সংযোজিত করিয়া তাহা যাত্রাভিনয়ের উপযোগী করিয়া দিতেন। কবিগান ও পাঁচালি রচনা করিয়া তিনি পূর্ব্বেই সাহিত্যের জাসরে পরিচিত হইয়াছিলেন। অস্তান্ত সাহিত্যিক প্রচেন্টার সহিতও তাঁহার নাম জাড়ত। মনোমোহন বস্থু তখনকার ইংরেজী শিক্ষা লাভ করেন নাই, কাজেই আদর্শ পদ্ধানে তাঁহাকে সমসাময়িক বাংলা নাটক ও প্রাচীন পালাগানের উপরেই নির্ভর করিতে হইয়াছে। ঈশ্বচন্দ্র গুপ্তের তিনি অস্তত্ম মন্ত্রশিস্তা। ঈশ্বচন্দ্রের দোষগুণ উভয়ই তাঁহার

রচনায় প্রচ্র দেখিতে পাওয়া যায়। প্রাচীন যাত্রাগান ও পাঁচালী রীতির সহিত সমসাময়িক বাংলা নাটকের আদর্শ মিশাইয়া তিনি আধুনিক যাত্রার সৃষ্টি করেন। তিনি ইংরেজী সাহিত্যের সহিত পরিচিত ছিলেন না বটে, কিন্তু সমসাময়িক বাংলা নাটকের মারকতে তাঁহার রচনার উপর পরোকভাবে ইংরেজী প্রভাব পড়িয়াছিল। তথাপি একথা বলিতে পারা যায় যে তাঁহার রচনায় দেশজ উপাদানই অধিক স্থান পাইয়াছে।

মনোমোহন বস্থ যখন যাত্রাগান রচনা করিতে আরম্ভ করেন তখন কলিকাতার অলিতেগলিতে অভিনয়ের মরশুম লাগিয়াছে। রঙ্গমঞ্চ প্রস্তুত ব্যয়সাধ্য, এবং তখনকার দিনে রঙ্গমঞ্চে যে অভিনয় হইত তাহা অনেকের ভাগ্যেই দেখিবার স্থযোগ হইত না। ধনীব্যক্তিদের গৃহে বহুমান্থ অভিথিদের সম্মুথে অভিনয় হইত। সাধারণ তাহার কাহিনী শুনিত মাত্র। নাট্যান্ডিনয় জাতি হিসাবে বাঙ্গালীর অত্যন্ত প্রিয়। তাই সাধারণের অনুচারিত প্রয়োজন ছিল আধুনিক যাত্রার মত আড়ম্বরহীন ব্যয়বাহুলাহীন নাট্যান্ড্ঠানের।

আরও একটি কারণে আধুনিক যাত্র। প্রসার লাভ করিবার স্থযোগ পাইয়াছে। রঙ্গমঞ্চ ও তাহার কলাকোশল একমাত্র শহরেই সম্ভব। ইংরেজ আমলে অনেকগুলি সফঃস্বল শহর পডিয়া উঠিয়াছে বটে কিন্তু একমাত্র কলিকাতাতেই সাধারণ রঙ্গমঞ্চের অন্তিত্ব আছে। মফঃস্বলের নাট্যালয়গুলি নিতান্তই এ্যামেচারি ব্যাপার। ইংরেজ অধিকারের পরেদেশের অর্থ নৈতিক কাঠামো পরিবর্ত্তিত হইলেও মূলত দেশ কুষিপ্রধানই রহিয়া গিয়াছে। উনবিংশ শতাক্ষীতে কৃষির প্রাধান্ত ছিল আরও বেশী সে বিষয়ে সন্দেহ নাই। কৃষিপ্রধান অর্থনৈতিক পরিবেশ যাত্রাগানের মত একটি শিল্পকলাকে প্রসার লাভ করাইবার পক্ষে অনুকুল। অর্থ-নৈতিক পরিবেশের প্রভাব ছাড়া আমাদের দেশজ নাটকের ট্রাডিশনও যাত্রা ঘেঁসা। ট্রাডিশনের একান্ত অমুকরণে ট্রাভিশন রক্ষা করা যায় না নূতন বিষয়ের সংযোগেই ট্রাভিশন প্রাণবন্ত হইয়া উঠে। এলিয়টের যুক্তির অপেক। না করিয়া সকলেই স্বীকার করিবেন যে ট্রাডিশন স্থাণু নছে—পরিবর্ত্তন ও বিকাশের অবকাশ তাহাতে আছে। আমাদের প্রাচীন যাত্রারীতিতে নূতন প্রাণসঞ্চার প্রয়োজন হইয়া পড়িয়াছিল। সচেতনভাবে না হইলেও মনোমোহন বস্থ এই প্রার্থিত নুতনত্ব সংযোগ করিয়া আমাদের দেশজ নাটকীয় রীতির ট্রাডিশন রক্ষা করিতে সক্ষম হইয়াছিলেন। কিন্তু সমসাময়িক বাংলা নাটক তাঁহার দৃষ্টি আচ্ছন্ন করিয়া রাখিয়াছিল বলিয়া তিনি অনেকটা অগ্রদর হইয়াও দেশজ নাট্যরীতির অগ্রগতির প্রকৃত সহায়ক হইতে পারেন নাই। তাহার কারণও অত্যস্ত স্পষ্টি—তাঁহার সমস্যাটি এ ভাবে চিস্তা করেন নাই। নাট্যাভিনয়ের উপরোক্ত কয়েকটি অস্থবিধা দূর করিতে এবং স্বাভাবিক আকর্ষণে জনপ্রিয় উপাদান গ্রহণ করিয়াছিলেন।

মনোমোহন বস্তুর নাট্যরচনা সম্বন্ধে একটু বিস্তৃত আলোচনা করা হইল এইজ্য যে

তাঁহার সমসাময়িক ও পরবর্তী যাত্রাপালা রচয়িতারা মনোমোহন বস্থুর রচনাই আদর্শ হিসাবে গ্রহণ করিয়াছেন। আদর্শের ক্রটিগুলি পরবর্তী রচনায় আরও প্রকট। মতিলাল রায়, ভোলানাথ মুখোপাধ্যায় প্রভৃতি লেখকেরা কেহই মনমোহন বস্থুর পদ্ধতিকে আরও মার্ভিজ্ঞত করিয়া যাত্রাগানকে উন্নত করিয়া তুলিতে সক্ষম হন নাই।

পূর্বে হরিমোহন কর্ম্মকারের উল্লেখ করা হইয়াছে। যাত্রাপালা রচনা ছাড়া তিনি একটি মৃতন আর্ট ফর্ম স্থান্টর দাবী করিয়াছিলেন। তিনি একাধিক 'গীতিকা' রচনা করিয়াছেন। 'গীতিকা' কথাটি তিনি ইংরেজী 'অপেরার' প্রতিশব্দ হিসাবে ব্যবহার করিয়াছেন। হরিমোহনের 'জানকী বিলাপ' ও 'মালিনী'র সহিত ইয়োরোপীয় অপেরার সাদৃশ্য অল্পই। প্রাচীন যাত্রায় বক্তৃতা থাকিত না, হরিমোহনের গীতিকাতেও বক্তৃতা নাই। হরিমোহন বাংলা অপেরা স্থান্টি করিতে পারেন নাই বটে, কিন্তু পরবর্ত্তীমুগে গীতিনাট্যের তিনিই জনক। উত্তরকালে গীতিনাট্য বাংলা রক্তমঞ্চে বিশেষভাবে আদৃত ইইয়াছিল।

# কীৰ্ত্তন

#### মণিলাল সেনশৰ্মা

প্রথমেই বলে রাখি যে কীর্ত্তনকে অনেকেই বাংলার লোকসঙ্গীত অর্থাৎ পল্লীর অপকর্ষ সঙ্গীত বলেছে সে কথাটি মারাত্মক ভুল। কীর্ত্তন প্রাচীন ভারতীয় উৎকর্ষ সঙ্গীতেরই অঙ্গ। অনেকেরই ধারণা সারা ভারতে যে প্রাচীন সঙ্গীত প্রচলিত তার সঙ্গে কীর্ত্তনের যোগ নেই ও উত্তরভারতীয় গ্রুপদ খেয়াল টপ্লা ঠুংরীই সুপ্রাচীন এবং সারা ভারতের উৎকর্ষ সঙ্গীতের যোগ্য প্রতিনিধি; সে কথাটিও সঠিক নয়। বরং কীর্ত্তন প্রাচীন ভারতীয় গোর্তিরই প্রতিনিধি। উত্তরভারতীয় সঙ্গীত-শ্রেণীগুলি তার পরবর্ত্তী উৎকর্ষ।

জয়দেবকৈ আমরা দেখতে পাই বার শতকের শেষ দিকে বীবভূমের কেন্দুবিশ্ব গ্রামে কীর্ত্তন রচনা করেছেন সংস্কৃতে। উত্তরভারতীয় বহুল প্রচারিত গ্রুপদ খেয়াল তার অনেক পরবর্তী রচনা। গ্রুপদের রচনাকাল ধোল শতকের শেষে আর সতের শতকে তার প্রসিদ্ধি। জয়দেব যে কীর্ত্তন লিখেছিলেন সেগুলি তখন সারাভারতে (উত্তর ও দক্ষিণ) যে উৎকর্ষ সঙ্গীত চলছিল সে পদ্ধতি অমুধায়ী রচিত, গঠিত ও গীত হয়েছিল। তবে বিষয়বস্তু ছিল রাধাক্ষয়ের লীলা। প্রাচীন মার্গসঙ্গীতের উৎকর্ষ বাংলায় তখন খুব

চলছিল দেখতে পাই। কেননা প্রাচীন সঙ্গীতশান্তে এমন অনেক তাল ও রাগের নাম পাই বর্ত্তমানে দেগুলির ব্যবহার বাংলায় বহুল প্রচারিত উত্তরভারতীয় সঙ্গীতে পাই না অথচ দাক্ষিণাত্যের সঙ্গীতে এখনও পাই এবং বর্ত্তমান কীর্ত্তনে এখনও রয়েছে। গীত-গোবিন্দের গানগুলি মার্গ সঙ্গীতের স্থরে তালেই বাঁধা। সেগুলি এখনও দেরূপ স্থরে ও তালেই গাওয়া হয়। কীর্ত্তনীয়াগণের মধ্যে তুএকটি গান এখনও জানা আছে। 'রতিস্থখসারে' গানটি বাংলার কীর্ত্তনীয়াগণ যে স্থরে ও তালে গায় অসুরূপ স্থরে ও তালে একজন দক্ষিণী সঙ্গীতজ্ঞ কলিকাতায় দক্ষিণভারতীয় প্রবাসীদের রসিকরঞ্জন সভায় আছত হয়ে এই গত গ্রীমে গেয়ে গেছেন। শুধু তাই নয় গীতগোবিন্দের গানগুলি মান্দ্রাজীদের সঙ্গীতজ্ঞ নারীপুরুষ সকলের মধ্যেই সমধিক প্রচলিত। বাংলায় তার চিহ্নও বর্ত্তমানে নেই বঙ্গলে মিধ্যা বলা হয় না। উত্তরভারতেও দেগুলি অপ্রচলিত।

বল্লালদেনের সভাসঙ্গীতজ্ঞ লোচন পণ্ডিত-কৃত প্রাচীন ভারতীয় সঙ্গাত শান্তের প্রন্থ 'রাগতরঙ্গিণী'তে যেসব তাল ও রাগের উল্লেখ আছে বর্ত্তমানে উত্তরভারতে সেগুলি রূপভ্রষ্ট হরেছে বা অপ্রচলিত হয়েছে; অথচ সেগুলি দক্ষিণভারতে কতক প্রচলিত আছে এবং বাংলার কীর্ত্তনে এখনও কতক ব্যবহৃত হয়। লক্ষ্মণদেনের সভাপণ্ডিত জয়দেব যে কেবল কবি ছিলেন তা নয়। তিনি সঙ্গীতশান্তে পণ্ডিত ছিলেন এবং সঙ্গীতকলায়ও পারদর্শী ছিলেন। প্রথম জাবনে তাঁর সঙ্গীতের দল ছিল। তাঁর পত্নী পল্লাবতী সে দলে লক্ষপ্রতিষ্ঠা নটাও ছিলেন। তিনি গাইতেন নাচতেন জয়দেব দোহার কাজ করতেন ও মুদঙ্গ বাজাতেন। সেকালে বাঁরা নটবৃত্তি করতেন তাদের সমাজে প্রতিষ্ঠাই ছিল। শুভোদয়ায় তাদের সঙ্গীত পারদর্শীতার ঘটনাবলী আছে। কিন্তু জয়দেব যে কীর্ত্তন রচনা করেছেন সেগুলি পরবর্ত্তী কালে বাংলায় যে কীর্ত্তন পদ্ধতি স্থি হয়েছে সে পদ্ধতি হতে কিছু পৃথক। কীর্ত্তন অর্থে ভগবদন্ডক্তির জন্ম যে গুণকথন লীলাবর্ণনি সে সবই কীর্ত্তন। জয়দেবের সময়ে সে অর্থেই কীর্ত্তন শক্ষ্মির ব্যবহার হয়েছে রাধাকৃষ্ণের লীলা নিয়ে পালা গান গুলিতে। কিন্তু তার গানের উৎকর্মের দিক হতে সেগুলি তখনকার মার্গ-সঙ্গীতের পর্য্যায়ভুক্ত।

প্রাচীনকালে সঙ্গীত বলতে গীতবাছ ও নৃত্যুকে বোঝাতো। আর সে সঙ্গীতকে পরিচালনার ভার একজন গায়কের উপর শুস্ত থাকতো—যাকে বলা হতো মূল গায়ক। সেজস্ম গানের প্রাধাশ্য প্রাচীন সঙ্গীতে ছিল। প্রাচীন সঙ্গীতের ধাতু' বিভাগ ছিল উদ্গ্রাহ, মেলাপক প্রুব ও আভোগ আর সেরপ বিভাগ গীতগোবিন্দের, গানগুলিতে নাই। সে সময়ে সঙ্গীত উঠানে বা খোলা স্থানে করাই সম্ভব হতো—কেননা গায়কগায়িকা বাদক ও নটনটাগণের সমাবেশ বৈঠকখানার সম্ভব হতো না। জয়দেবের সময়ে বার শতকে বাংলায় রাধাবিরহের গানগুলি নটাদের দ্বারাই সম্পন্ন হতো।

বর্ত্তমানে সঙ্গীত অর্থাৎ গান বাজনা ও নাচ একত্র একমাত্র ধাত্রায় নাটকে ও সিনেমায়ই পাওয়া সম্ভব। বৈঠকখানায় উৎকর্ষ গীত যা হয় তার সঙ্গে মাত্র তাল রাধবার জয়্য যয়্র বাজে। সুরয়য়ের নিজম স্লয় বিস্তার করার ও সে গানের ভাব অনুষায়ী নাচ সংযোজনা করা হয় না। কিন্তু প্রাচীনকালের এমন কি জয়দেবের সময়কার সঙ্গীতে সেরূপ আবেদন দেওয়া হতো। তার পরবর্ত্তী কীর্ত্তনের পরিবর্ত্তিত রূপেও নৃত্য ঘোগ করা হতো। শ্রীচৈতন্য শ্রীবাসের উঠানে যে কীর্ত্তন করতেন তাতে তিনি নিজেই নাচতেন। কীর্ত্তনের মূল গায়ক কখনও গানের সঙ্গে বাত্যের ছন্দে নৃত্যের আভাস প্রকাশ করতেন। কিন্তু কীর্ত্তন হতে নৃত্য বর্ত্তমান শতকে বাদ পড়ে গেছে।

বর্ত্তমানে রবীন্দ্রনাথের গানের যে বিভাগ সেটি ধ্রুপদ গানেরই বিভাগ—অস্থায়ী অন্তরা সঞ্চারী আভোগ—তার প্রচলন আমরা পাই হুমায়ুন আকবরের সময়ে উত্তরভারতে। প্রাচীনসঙ্গীত শান্ত্রীগণ যে বিভাগ করেছিলেন পূর্বেব বলেছি তার নামকরণ ছিল উদ্প্রাহ মেলাপক ধ্রুব ও আভোগ। ধ্রুব মধ্যভাগে থাকে কিন্তু সেটিই গানের প্রধান ও নিত্য অংশ। এরূপ প্রাচীন বিভাগ কীর্ত্তনেই এখনও পাওয়া যায়। এইরূপ নিয়মান্ত্রসারেই অধিকাংশ বৈষ্ণ্রব পদাবলী রচিত হয়েছে। সাধারণত উত্তরভারতীয় গানের অন্তুকরণে বাংলা গানে আমরা উদ্প্রাহ পাই না মেলাপকও পাই না। কীর্ত্তনের গৌরচন্দ্রিকায় উদ্প্রাহের রচনাবৈশিন্ট্য এবং মেলাপক অংশও সামান্তভাবে আছে। কিন্তু ধ্রুপদ খেয়াল ইত্যাদি গানে উদ্প্রাহ, মেলাপক নেই।

প্রাচীন সঙ্গীত-গ্রন্থে যেসব তালের নাম পাই সেগুলির ব্যবহার উত্তরভারতীয় সঙ্গীতে নেই; যেমন ধরা যাক—গ্রুবতাল শ্রুতিতাল রুক্ততাল ব্রহ্মতাল চঞ্চংপুট জপতাল ইত্যাদি। উত্তরভারতীয় গানে ব্যবহৃত না হলেও বাংলার কীর্ত্তনে এখনও সেগুলির প্রচলন আছে। কেবল ধ্রুবকে ধড়া আর চঞ্চংপুটকে চঞ্চপুট বলা হয়। দক্ষিণী সঙ্গীতেও সেইসব তাল এখনও ব্যবহৃত হয়। জয়দেবের সময়ের গানেও সেগুলির ব্যবহার দেখতে পাই।

সঙ্গীত-রত্মাকরকে ত্রয়োদশ শতকের সঙ্গীতশান্তের প্রামাণিক গ্রন্থ স্বীকার করেও উত্তরভারতীয় সঙ্গীতজ্ঞগণ রাগের রূপ রত্মাকর অমুখায়ী রাখতে সমর্থ হয়নি। রাগের নামের মিল থাকলেও রূপের মিল অনেক স্থলে পাওয়া যায় না। তাছাড়া অনেক রাগ বা বাংলার কীর্ত্তনে এখনও চল্ছে, দক্ষিণভারতীয় সঙ্গীতে এখনও প্রচলিত, উত্তরভারতীয় উৎকর্ষ-সঙ্গীতে মধ্যযুগ হতে অপ্রচলিত হয়েছে। বাংলার সঙ্গীতজ্ঞগণ এতকাল হিন্দুস্থানী প্রপদ খেয়ালে ব্যবহাত রাগের রূপেকে সঠিক ধরে নিয়ে তার সঙ্গে মিলিয়ে কীর্ত্তনে ব্যবহাত রাগের রূপেকে সঠিক ধরে নিয়ে তার সঙ্গে মিলিয়ে কীর্ত্তনে ব্যবহাত রাগের রূপের সঙ্গেছ প্রাচীন সঙ্গীত-গ্রন্থ অমুখায়ী রাগের রূপ হিন্দুস্থানী ওপ্তাদদের মৌথিক রাগের রূপের সঙ্গে মিলিয়ে নিয়ে গড়মিল হয় দেখতে পেয়েও ওস্তাদদের

রূপকেই সঠিক ধরে নিয়েছে। কীর্ন্তনে ব্যবহৃত রাগও বিকৃত হয়েছে সত্য কিন্তু বর্ত্তমানে হিন্দুস্থানী সঙ্গীতের রাগরূপ প্রাচীন শাস্ত্রকারদের রাগ-রূপ হতে অনেকাংশে বিকৃত। সেম্বন্থ তাকে আদি ও অকৃত্রিম মনে করার কিছু নেই। গত বৈশাধ মাসে এসম্বন্ধে কত্তকটা আভাস দেওয়া হয়েছিল।

জন্মদেবের সময়ে রাগের রূপ ও তার আলাপ উৎকর্ষ সঙ্গীতের আসরে বহুলুভাবে করা হতো। এই নিয়ে কে কত বড় শিল্পী তা নির্দ্ধারিত হতো। সেক শুজোদয়ার আছে যে একবার লক্ষ্মণদেনের সভায় নাচগান হচ্ছিল। সেদিন সভায় গঙ্গো নটের পুত্রবধূ বিত্যুৎপ্রভা সূহই রাগের আলাপ করছিল। তখন রাজবাড়ীর কাছে এক বণিক-বধূ কুয়ায় জল তুলতে গিয়ে গান শুনে এমন বিমনা হয়ে যায় যে কুয়াতে কলসীয় বদলে ছেলের গলায় দড়ি দিয়ে কুয়াতে নামিয়ে দিয়েছিল। বিত্যুৎপ্রভার গান শেষ হলে উড়িয়া হতে আগত দিগবিজয়ী গায়ন বুঢ়ন মিশ্র আলাপ করলেন পঠমপ্রারী রাগ। জয়পত্র বুঢ়ন মিশ্রাকেই দেওয়া হয় দেখে জয়দেব-পত্নী পদ্মাবতী গায়ার রাগ আলাপ করলেন। পদ্মাবতী দাসী পাঠিয়ে স্বামীকে (জয়দেব) আনলেন। তিনি এসে বসন্ত রাগের আলাপ করলেন। সভায় জয়ধবনির সঙ্গে বুঢ়ন মিশ্রকে জয়পত্র দেওয়ার প্রস্তাব নামঞ্জর হলো।

এই যে রাগের আলাপ সেটি বাংলায় আধুনিক কালে যে পদ্ধতির আলাপ চল্ছে তার সঙ্গে মিল নেই মনে হওয়াই স্বাভাবিক। গ্রুপদ প্রথমে বাংলার মাটিতে আসে আঠার শতকের প্রথম দশকে। তার আগে যোল শতকে জ্রীচৈতত্যের সময়ে বাংলায় কীর্ত্তনের মধ্য দিয়ে অহ্য আর এক রসের সৃষ্টি হল।

জয়দেবের পরে আমরা তুজন পদাবলী রচয়িতা পাই যাদের ছাড়া কীর্ত্তন এখনও চলে না। কিন্তু তাঁরা সংস্কৃত ভাষা ছেড়ে দিয়ে একজন লিখলেন মৈথিলীতে আর একজন বাংলায়। বিভাপতির পদাবলী বাংলার কীর্ত্তনীয়াগণ বাংলার জিনিষ বলে মনে করে। কিন্তু তার পদাবলী বর্ত্তমানে বাংলায় যে ভাবে গীত হয় সেসময়ে এরপভাবে গীত হয়ে থাকে। এখনও বাংলার পশ্চিমে বিভাপতির পদাবলী পাঁচালী-কথকতার মত গীত হয়ে থাকে। চণ্ডীদাসকে বীরভূমের নায়ুর গ্রামে সহজ বাংলায় সহজ ভাবে কীর্ত্তন করতে দেখতে পাই। এইসব পদাবলীতে জ্রীতৈত্ত্য বিশেষ ভাবে আকৃষ্ট হয়ে সাধারণ লোকের মধ্যে তার ধর্ম বিস্তারের জন্ম এই কীর্ত্তনকেই প্রধান বাহন করে তুলেন, কেননা এই প্রিয় জিনিষটির সহায়্য নিলে এখানে সহজে ধর্ম প্রচারের স্ক্রিধা হবে বলেই এইসব তর্থনকার জনপ্রিয় পদ্ধতিকে তিনি গ্রহণ করেন। কিন্তু তিনি সঙ্গীতজ্ঞ বলে কীর্ত্তনকে এক নতুনরূপে পরিবেশন করেন। তার সময়েই কীর্ত্তনের সমৃদ্ধি ঘটে। আর সে পদ্ধতি জয়দেবের স্মৃময়কার কীর্ত্তন হতে জনেকটা পৃথক হয়ে পড়ে।

## মঙ্গলগ্ৰহ

### জ্যোতিরিন্দ্র নন্দী

ে দেদিন ব্ঝলাম আমাদের সংসার ছাড়াও সংসার আছে, আমাদের পৃথিবীর বাইরেও পৃথিবী আছে।

অহরহ শোক তাপ অভাব অন্টন আধিব্যাধি অর্ধাঙ্গিণীর অব্যক্ত গুঞ্জন এবং আধ ভক্তন অপোগণ্ডের ত্রদার মাতামাতি একদিন, একদিন অন্ততঃ কিছুক্ষণের জন্মে থেমে গেছল। স্বাই অবাক হয়ে দেখল নতুন সেই গ্রহ।

আমরা ভাবতে পারিনি, আমি, আমার স্ত্রী, ছেলেমেরের। বে বাড়ীর ইট সিমেন্ট খনে পড়ছে, উঠতে নামতে তুর্বল হুংপিণ্ডের মত সিঁড়িটা কাঁপে, ফুটো ছাদ দিয়ে জল পড়ছে এখন তখন, সেখানে হঠাৎ শাড়ী গয়নার ঝলক, সাবান পাউভার দামী সিগারেটের যি গরমমশলা মাংসের গন্ধ কেমন অন্তুত লাগল। আমাদের ঘরের টিক্টিকিটা পর্যন্ত অবাক হয়ে চেয়ে দেখছিল প্যাসেজের ওপারে লাল আলোর ভরা জানালাটার দিকে।

সন্ধ্যার দিকে বুঝি এসে উঠেছিল। এরি মধ্যে জিনিসপত্র জায়গা মত সাজিয়ে শুছিয়ে কিট্ফাট্। কোনো ঝামেলা, কোনো ঝঞ্জাট একটু শব্দ পর্যস্ত না।

রেশনের আটার সংক্ষিপ্ত ক'থান। রুটি গলাধঃকরণ ক'রে আস্তে আস্তে আমার সন্তানেরা ঘূমিয়ে পড়ল। টারপিনের অভাবে কেরোসিন আর কপূরের এক রাসায়নিক মিশ্রণ তৈরী করে গৃহিনী তথন দেয়ালে পিঠ রেখে মেঝেয় ব'সে পায়ে মালিশ করছে। আর আমি, লাল-ফিতে-বাঁধা অফিসের ফাইল সামনে নিয়ে বসে কখনো চুলছি, হাত দিয়ে মশা তাড়াচ্ছি একেক বার। লাল, মঙ্গলগ্রহের মত লাল স্তব্ধ সেই ঘরের দিকে চোথ পড়তে সত্যি আর চোথ ফেরাতে পারলাম না।

সস্তা বাড়িতে ইলেকট্রিক আলোর ব্যবস্থা থাকেনা। আমি কখনো মোমবাভি, কোনোদিন রেড়ির তেল দিয়ে কাজ সারি। কেরোসিন যা জোগার করি হেমলতার বাতের দৌলতে নিঃশেষ হয়ে যায়। তেমনি এ বাড়ির অন্য সব ঘরে। কারো টিমটিমে কারো বা তাও না। কাজেই অন্ধকার এই জগতে এমন চমৎকার আলোয় টলটলে একটা ঘর যদি অনেক রাভ অবধি জেগে থাকে সেদিকে চেয়ে আপনিও কি জেগে থাকবেন না! ভাকিরে থেকে ভাববেন এরা কারা। কেমন এই নতুন গ্রহের বাসিন্দারা। ব্রুলাম হেলাক জলতে। আর ভোমটা পাদা না হয়ে লাল হয়ে ঘরটা বেন আরো স্থন্দর রহস্তময় হয়ে উঠেছে। আমার চোপে পলক পড়ল না। মেয়েটি, মেয়ে কি মহিলা তথন ঠিক

ব্যকাম না। জানালার কাছে চু'বার এল। একবার একটা ডিস নিয়ে গেল একবার এসেছিল সস্পেন নিতে। থমথমে যৌবন, বিশাল বিকশিত থোঁপা। নিঃশ্বাস বন্ধ করে আমি চুপ করে দেখছিলাম। অনেক রাতে একটা লোক চুকেছিল ঘরে। রোগা টিংটিংরে। টাই-স্থাট পরা। যেন অনেক হাঁটাহাঁটি করে অনেক ক্লান্তি নিয়ে এখন এখানে এসে আত্রার। সিগারেট টানল ওই জানালার ধারে বসে আট দশটা। দৃশ্যটা আর ভাল লাগছিলনা বলে শুয়ে পড়লাম। যেন লোকটা না হয়ে সেই মেরেটি যদি আরো চু'য়েকবার জানালায় আসত, একটু দাঁড়াত ভাল লাগত। শু'য়ে শু'য়ে ভাবলাম কালো স্থাট পরা মূভিটা চাঁদের কলকের মত, হুট করে ওখানে এসে ওটা কেন জুটল। বেশ ত ছিল।

সকালে অবিশ্যি আমার সংসার আগে জাগে, তারপর পাশের ললিত ননীর ঘর, কালু পালের। আমরা কেরানী আমাদের আগে জাগতে হয়। এখন আমাদের সংসারে শব্দ বেশি তাড়াহুড়া খুব। চীৎকার করে ছেলে হুটো ইস্কুলের পড়া তৈরী করছে, প্রীতি বাথি অর্থাৎ আমার বড় হু'মেয়ে রান্নাবানা করছে। অসাড় পা হু'টো মেঝের ওপর ছড়িয়ে দিয়ে হেমলতা চালের কাঁকড় বাছছে। আড় চোথে ওদিকে চেয়ে দেখলাম প্যাসেজের ওপারে পার্টিশনের গায়ে হলদে রোদ এসে গেছে। কিন্তু সেখানে এখনো ঘুম। দরজাটা বন্ধ।

না, রাত্রে ওদের ঘরের উজ্জ্বল আলো আর আমাদের ঘরের রেড়ির বাতির বৈষম্যটা যত ই চোথে লাগুক, যত উজ্জ্বল ও অন্তুত ঠেকুক না কেন, এখন, সকালে, যথন একই রক্ষের বিবর্ণ ধূসর কাকগুলোকে ওদের ছাতের কার্নিশে এবং আমার ঘরের কার্নিশেও বসে থাকতে দেখলাম তখন অনেকটা স্বস্তি পেলাম। হোক বড়লোক—ভাবলাম—এক বাড়িতে যথন ঘর ভাড়া নিয়েছে তখন সেই খ্যাওলা পড়া পুরোণে। চৌবাচচার জলই থেতে হবে, পচা ভাঙ্গা সিঁড়ি দিয়ে ওঠানামা করতে হবে। নিস্তার নেই। ট্রেনের তৃতীয় শ্রেণীর আরোহীর মনের ভাবটা হল আমার। হঠাৎ যদি স্বচ্ছল সম্ভ্রান্ত কোনো যাত্রী এসে ঐ কামরায় ঢোকে এবং একই বেঞ্চিতে আমার পাশে বসে তখন কি এই ভেবে উৎফুর হবনা যে আমার অসুবিধাগুলি তোমাকেও ভোগ করতে হবে, বৈষম্যটা অস্ততঃ এদিক দিয়ে থাকবেনা। ধীরে ধীরে আলাপ পরিচয় যে না হবে তা-ই বা কে বলতে পারে এবং ভাই ত স্বান্তাবিক। নিমের দাঁতন নিয়ে দাঁত সাফ করার অছিলায় ওদিকের পার্টিশনরংলগ্লা দর্ম্বাটার দিকে অনেকক্ষণ সভ্যুক্ত নয়নে তাকিয়েছিলাম। যেন একটা কাক্স পেয়েছি।

হঠাৎ পেছনে যেন কে এসে দাঁড়াল। 'বাবা স্নান কর অফিনের বেলা হ'ল।' চমকে উঠলাম। শ্রীভি। রুফী হয়ে উঠি। 'অফিসের বেলা হ'ল আমি চোথে দেখতে পাচ্ছিনা ?'

প্রীতি একটু অবাক হয়ে আমার মুখের দিকে তাকায়। কেননা বেলা আটিটা না বাজতে আমার তরফ থেকে রোজ রালা নামানোর তাগিদ হয়, ওরা হু'বোন জানে। চুপ করে ঘরে ঢুকলাম।

দেখি আমার বড় ছেলে মণ্টুর কাঁদো কাঁদো চেহারা। রাগ আরো বেড়ে গেল। 'কি হয়েছে শুনি ?'

'আমার জ্যামিতি পড়া তুমি আর বুঝিয়ে দিলেনা বাবা।'

'অফিসের চরকায় তেল দিয়ে কুল পাইনা তোর পড়া দেখিয়ে দিই কখন।'

চুপ হয়ে গেল মন্টু। তাড়াতাড়ি স্নান সেরে খেতে বসি। ভাত দেয় ছোট মেয়ে বীথি। বুঝি হাত থেকে চার ছটা ভাত গড়িয়ে মাটিতে পড়েছে। রীতিমত গর্জন করে উঠলাম। 'একটু সাবধান হবি—অমন ক'রে জিনিস লোকসান করে আমায় রাস্তায় বসাবি নাকি। যে কোনোদিন রেশন বন্ধ হয়ে যেতে পারে।'

অধামুখে বীথি দামনে থেকে দরে গেল। দাদা নিষ্প্রস্ত ছু'টো চোথ মেলে হেম আমার মুখের দিকে চেয়ে থাকে ওর মুখের দিকে না থাকিয়েও বেশ টের পাই। কর্পুর-কেরোসিনের গন্ধটাও যেন নতুন করে নাকে এসে লাগে।

জামা কাপড় প'রে ধনেচাল চিবোতে চিবোতে যথন বাইরে বারান্দায় এসে দাঁড়ালাম দেখি প্যাংসেজের ওপাশের দরজা খুলেছে। এতক্ষণে ঘুম ভাঙ্গলো। এবং ঘুম যে ভেঙ্গেছে চোথেই দেখতে পেলাম। শুক্নো খোঁপার আধখানা মুথ থুবড়ে ঘাড়ের ওপর পড়েছে। ভাঙ্গাচোরা আঁচলের ঢেউ। শরতের কাঁচা রোদ গালে কানে পিঠে লেগেছে। মেয়েটি— মেরে কি মহিলা তথনো ধরা গেলনা—ওদিকের গলির দিকে মুখ করে রেলিং ঝুঁকে দাঁড়িয়েছে। তাই মুখখানা ভাল দেখা হলনা।

ত্ববিশ্যি ব্রালাম রাত্রে তু'বার যাকে জানালায় দেখেছিলাম। একবার এসেছিল ডিস নিজে, একবার এসে একটা সস্পেন নিয়ে গেল। যেন জানালার গায়ে ঠেকোনো, ছোট একটা শেলফ বদানো হয়েছে ওধারে।

সিঁড়ি দিয়ে নামতে নামতে রাত্রের ছবিটা ভাবি।

রাস্তার এমন কি ট্রামের ভিড়ে দাঁড়িয়েও রোক্রে দাঁড়ানো সেই মুর্ভিটা মনে মনে আঁকি। অফিসে লেজারের সামনে বসেও। তারপর সেই স্থাট-পরা আদমীর চেহারা যখন মনে পড়ল ভিতরটা কেমন ভার হয়ে গেল। কাজে মন দিলাম।

বিকেলে বাড়ি কিরে দেখি মন্টুর হাতে চকোলেটের বাক্স ফন্টুর হাতে আপেল। 'কোখা পেলি এসব কে দিলে।' চোখ বড় হয়ে গেল আমার।

প্রীতি পেয়েছে ব্লাউজের টুকরা, বীথি পেয়েছে সাড়ী।

'क पिराह श्विन ना १'

'मौलां मि', वीथि वलाल थूनि कार्य।

'থুব বড়লোক,' প্রীতিও সামনে এল। 'লীলাদির বর ইঞ্জিনিয়ার।'

আমার কাপড় জামা বদলানো হলনা। হাত-মুখ ধোওয়া নেই। হাতে নিয়ে জিনিসগুলো নেড়ে চেড়ে দেখছি। 'পাটনা থেকে এসেছে ছুটিতে,' বললে বীথি, 'ভাল বাড়ি পাওয়া গেলনা তাই এখানে।' বীথির মুথের দিকে উৎস্কুক চোখে তাকাতে যাব এমন সময় দরজায় ছায়া প্রভা।

মেয়ে নয় মহিলা।

থোঁপায় চওড়া কালো-পাড় আঁচল উঠেছে। জ্বোড়া ভুরু ধনুকের মত বাঁকা। ভকুমধ্যম গড়ন। জীবনে এই আমি প্রথম দেখলাম পরিপূর্ণ যৌবন।

প্রীতি বীথি বাইশে উনিশে পা দিয়েছে। যৌবনের দেখা পায়নি ওদের শরীর। আর সেই বীথি যখন পেটে, কুড়ি বছর বয়দ থেকেই হেমলতার বাত, তখন থেকে আজ্ব অবধি ত্পায়ের ওপর সোজা হয়েও দাঁড়াতে পারেনি। আমার চোথ তথন মাটির দিকে, স্থাণ্ডেলের ফাঁকে, পায়ে আলভার ছোপ।

'এই অফিস থেকে ফিরলেন ব্ঝি ?'

'হঁটা', ঘাড় তুললাম, মুখখানা আবার দেখলাম। কপালে হাত ঠেকিয়ে মহিলা নুমস্কার জানালে। আমিও।

'একটু কট্ট করবেন', চৌকাঠের গায়ে একটা হাত রাথল লীলাম্য়ী, এক পা বাড়াল সামনে। 'ওকে দিয়ে ত কাজ হবেনা, কোলকাতায় এসেছে কেবল ঘুরতে। সারাদিন বন্ধদের সঙ্গে দেখা করা আর ফুরোয় না।'

**ट्टान वन्नाम, 'वनून, किছू क**त्राक टाव ?'

লীলাম্মী হাসল লজ্জায়, না, কি চট করে আমি রাজী হয়েছি বলে। 'একটু মাংস এনে দিতে হবে বাজার থেকে।'

ও আবার একটা কাজ', মুয়ে পড়েছিলাম, সটান সোজা হয়ে দাঁড়ালাম। 'এখুনি এনে দিচ্ছি।'

চোখে ঠোটে হাসির ঝলক লেগে আছে তথ্নো। লীলাময়ী হাত বাড়িয়ে একটা দুশ টাকার নোট দিলে।

'ছুবার ভেবেছি আপনাকে বলব কি না, আমার তো আর লোকজন নেই।'

'ছাধ কথা', হেদে বললাম, 'এতে লজ্জার কি আছে, তবে আর এক বাড়িতে থাকা

কেন।' বলে প্রীতির চোথের দিকে তাকালাম। ও অফাদিকে চোথ সরিয়েছে। বীথি নেই আর সেখানে।

'আপনার ছেলেমেয়েদের সঙ্গে আলাপ হয়েছে', লীলাময়ী বলল, 'আমাদের বৌদি বুঝি Invalid ?'

কৃতার্থের হাসি হেসে চৌকাঠ পার হয়ে বারান্দার গিয়ে দাঁড়াই। আমার পিছনে ও সিঁড়ি অবধি এল।

'নতুন জায়গায় এসে উঠলে কত কি দরকার, ওর তো কোনোদিকে মনোযোগ নেই, কি মুশ্বিলে না পড়েছি আমি।'

'আ, কেন আপনি মন খারাপ করছেন।' নির্জন সিঁড়ি পেয়ে আমার গলা আরো ঝরঝরে হয়ে গেল। 'যখন যা দরকার বলবেন, এটুকুন উপকার যদি না করলুম ভবে আর একত্র বসবাস কেন।' নিবিড় পরিচছর যৌবনের সামনে দাঁড়িয়ে আমার শুকনো বুকের ভিতরটা কাঁপছিল। চোখে পলক পড়লনা।

'বেশ কচি পাঁঠার মাংস হয় যেন।'

তা আর বলতে হবে না।' লহা পা কেলে বাজারের দিকে ছুটলাম। এই
লীলাদি। লীলামনী বা লীলাবতীও হতে পারে। আমার যেন লীলামনী মনঃপৃত হল।
একদিনে এতটা অগ্রসর এ যেন স্বপ্রের অতীত। না, এমন পরিষ্কার স্বচ্ছ চোঝে কোনো
নারী আমার দিকে তাকার নি, এমন স্থানর সহজ গলায় কথা বলেনি। আমার যৌবনের
বা কেরাণী জীবনের ইতিহাসে তার চিহ্ন নেই। আমার নিজের মেয়ে তো প্রীতি বীথি ।
বলতে পার বয়েস হয়েছে; আজো পাত্রস্থ করা হয়নি বলে মন ভার মুখ ভার। কিন্তু
ভাল করে বাপের সঙ্গে ছটো কথা বলতে আপত্তি কি। ভয়ে চোখে চোখে তাকায় না,
যেন আমি দানো, খেয়ে ফেলব কি গিলে ফেলব। স্থানর চোখের কথা নয় নাই বললাম।
আর তাকাবে কে? হেমলতা? মরা মাছের মতো সাদা ফ্যাকাশে চোখ স্থানী মেলে
ও আমার দিকে তাকায় ঠিক বলা চলেনা, কোনোমতে জেগে থাকে। নিচে ক্লাতলায়
লিভ নন্দীর বৌরের সঙ্গে একদিন চোখাচোথি হয়েছিল, হয়েছিল মানে হ্বার উপক্রম
হচ্ছিল, সাতহাত এক ঘোমটা টেনে হাতের শৃশ্য বালতি চৌবাচচার খারে মেখে সরে গেছে
আমাকে কল ছেড়ে দিয়ে। ফালুর জেনানাকে আমি কলতলায় দূরে থাক কোনোদির
জানালায় আসতেও দেখলাম না। আর ভাকাবে কে? ট্রামে বাসে? পঞ্চাশের কাছাকাছি বয়সের কোনো কেরাণীর দিকে কেউ কি কথনো ভাকায় ?

পাঁচ সাভটা দোকানে ঘোরাঘুরি ক'রে কচি ও ভালা পাঁঠার মাংস যোগাভ ক'রে ঘাড়ির দিকে চললাম। ভাবতি তখন, ভাবতে ভাবতে চলেছি। ক্থাটা কানে কেনে আছে।

ওর কোনোদিকে মনোযোগ নেই। মনোযোগ যে নেই কাল রাত্রে দূর থেকে একবার দেখেই আমি বুঝতে পেরেছিলাম। ফিরিঙ্গি ছোড়াদের মত বাউণ্ডুলে চেহারা। আট দশটা দিগারেটই শেষ করল জানালায় দাঁড়িয়ে। হাওয়া-খোর।

দিঁ ড়ির কাছে এদে থমকে দাঁড়ালাম। আমার অন্ধকার ঘর। বুঝলাম আজ মোম, রেড়ি কোনোটাই যোগাড় করা হয়নি। যদি বা কিছু সঞ্চিত থাকে আমার অপেকার রেখে দেওয়া হয়েছে। তেমনি ফালুর ঘর অন্ধকার। ললিতের ঘরে টিম্টিমে কি একটা জ্বলছে যেন। না থাকার সামিল। কেবল একটি জানালায় তীব্র উচ্ছুসিত আলোর ব্যা। সত্যিবন আমাদের ঘরের পাশে নতুন এক গ্রহ এসে বাসা বেঁধেছে।

প্যাদেজ পার হয়ে পার্টিশনের কাছে যেতে ও বেরিয়ে এল। যেন এইমাত্র কল-ঘর থেকে ফিরেছে। হাতে একটা ভিজে তোয়ালে, এলো চুল। বৃষ্টি-ধোওয়া কদমফুলের সৌরভের মন্ত মিষ্টি একটা গন্ধ আমার নাকে লাগল।

'আপনাকে খুব কফ দিলাম।'

'কেন ও-কথা বলে বার বার মনে কট দিচ্ছেন।' মাংদের পুঁটুলি লীলাময়ীর পায়ের কাছে দিমেন্টের ওপর রাখলাম।

'একটা চাকর পর্যন্ত না,' মুরে পুঁটুলিটা ও হাতে তুলে নিলে। 'আমরা যখন ছুটিতে যাচ্ছি চাকরত্রটোকে ছেড়ে দাও, ঘুরে আহ্বক ক'দিন দেশ থেকে, কি বৃদ্ধিমানের কথা শুমুন,
—কোলকাভায় ঢের লোক পাওয়া যাবে।'

বুদ্ধিমানটি কে আন্দাজ করতে কষ্ট হ'লনা। এবং বুদ্ধির বহরটা আরো বড় ক'রে দেখাবার স্থযোগ এল আমার, গন্তীর গলায় বললাম, 'রাস্তায় দাঁড়িয়ে কাঁদলেও চাকর জুটবেনা, বাড়ি পাওয়ার মতোই কঠিন। উনি এখনো ফেরেননি বুঝি!'

'রাত বারোটার আগে ?' কৌতুকোজ্জ্বল কালো চোথ আমার মুখের ওপর মেলে দিয়ে যুবতী হাসল। 'ভালো লোক ঠাওরেছেন।'

'রোজই এমন করেন নাকি ?' কোতৃহল খুব বেশী হ'ল, একটু হাসলামও। 'অনেক রাতে কেবেন বৃঝি ?'

'রোজ, চিরকাল', যেন চিরকালের এই অভ্যাসটা ধাতস্থ হয়ে গেছে লীলাময়ীর, খারাপ লাগেনা, নইলে এমন ঝর্ঝরে গলার হাসবে কেন, 'ওখানে যেমন করেছে, এখানে এসেও-দেখছি তাই, বন্ধুর ওর শেষ নেই, হয়ত তুপুররাতে এসে বলবে খেয়ে এসেছি অমুকের বাড়িতে, কি অমুকের সঙ্গে হোটেলে, আমি খাবনা, এই রকম।'

রক্মটা কি ভাল ? মুখ দিয়ে আমার প্রায় বেরিয়ে পড়েছিল, গন্তীরভাবে বল্লাম, শা, এভটা বাড়াবাড়ি ঠিক না। চৌকাঠের ওপর চোখ রেখে কি যেন ও ভাবল। না কি ভাবনা ঝেড়ে ফেলার জন্ম ফের লীলাময়ী ঠোটে হাসি টেনে আনল। এবার আমার প্রসঙ্গ।

'বেশ পরি**শ্রম** করতে পারেন আপনি।'

-্ 'নিশ্চয়', দৃপ্ত পৌরুষের গলায় বললাম, 'পুরুষের এত গা ভাসিয়ে দিলে সংসার চলে না। সন্ন্যাসী বাউলের সংসার নেই।' ইঙ্গিতটা ইচ্ছা করেই একটু ভালর দিকে রাধলাম।

ু ছুরির কলার মতো ধারালো চক্চকে হুটো চোথ আমার আপাদমস্তক বিদ্ধ করল। ছেঁড়া জামা আমার ? ছেঁড়া জুডো ? গরীব কেরাণী ? না, এ-চাউনির অর্থ অম্ভারকম। এ স্বভন্তু।

'এই অফিস থেকে ফিরলেন, এই আবার ছুটলেন বাজারে, একটু আলসেমী নেই।'
'আলসেমীটা মনের', ঠোঁট টিপে হাসলাম, 'না কি এ বয়সে এভটা ছোটাছুটি মানায়
না, বলছেন আপনি ?'

কিছু বলল না, লীলাময়ী ঠোঁট টিপে হাসল। বললাম, 'যাই, আপনার কাজকর্ম আছে।'

'হাঁা, তা আছে বৈকি।' দীর্ঘধাস ফেলে যুবতী ঘাড় ফেরালো, শরীর ঘোরালো। অপরপ দীর্ঘ দেহ। ঘন চক্চকে ছোপ দেওয়া সাড়ী পরনে। মনে হ'ল মঙ্গলপ্রহের লাল অরণ্যে নিঃশব্দচারিণী কোনো বাঘিণী। মাংসের পুটুলিটা হাতে করে 'চৌকাঠের ওপারে পার্টিশনের আড়ালে অনুশ্র হ'ল। সুন্দর গবিত নির্ভীক। আমি চেয়ে রইলাম।

ঘরে চুকতে অন্ধকারে একটা ফুঁসফাঁস শব্দ কানে এল। মেজাজ কেমন গ্রম হয়, ভাবুন একবার। দরজার কাছে, অ্যুমান করলাম, বীথি ওটা।

'কি হয়েছে শুনি, কাঁদছে কে ?'

'মন্ট্', ব্ঝলাম প্রীতির গলা। 'ইঙ্কুলে জ্যামিতি পড়া দিতে পারেনি, মাষ্টার মেরেছে।' 'বেশ করেছে', হান্ধা গলায় বললাম, 'এক আধটু মার খাওয়া ভাল।'

প্রীতি আধ ইঞ্চি দেই মোমের টুকরোটা জালল। জামাকাপড় ছেড়ে মূখ-হাত ধুয়ে থেতে বসলাম। বললাম, 'এ বরসে ইস্কুলে সবাই মার থার। মার না থেরে কেউ মারুষ হয়েছে? উকিল, মোক্তর, ইঞ্জিনিরার, ডাক্তার, কেরাণী, প্রোফেসার—মার একদিন সবাই খেরেছে।' মন্টু আমার কথাগুলি কান পেতে শুনল। প্রীতি, বীথি, ফন্টু আর ওদের মা। যেন এমন মিপ্তি কথা আমার মুখ দিয়ে কোনোদিন বেরোয়নি। গলা মোমের মাঝখামে সন্তের টুকরোটা সাঁভার কাটতে কাটতে কুটুস ক'রে এক সময়ে নিভে গেল। আমারও খাওয়া হয়ে গেছে। এবং অক্কার ঘরে বসে থাকার কোনো মানে হয়না বা এত গুলি

মিষ্টি কথার পর আবার কি অপ্রি কথা ব'লে হেমলতার সংসারকে হতচকিত ক'রে দিই এই ভয়ে আন্তে আন্তে বাইরে বারান্দায় এসে দাঁড়ালাম। দলিতের ঘরের টিম্টিমে আলোটাও নিভে গেছে এখন। পাড়াটাই ঝিম্ মেরে যায় রাত আটটার পর। তাই ও ঘরের লাল আলো-জ্বলা জানালাটা আরো বেশী কাছে মনে হচ্ছে যেন। হাত বাড়ালে নাগাল পাব।

পালের শব্দ শোনা যায় ? বাদনের ঠুন্ঠান্ আওয়াজ ?

কান পেতে রইলাম। দেখলে মনে হর যেন ওঘরে এই সবে সন্ধ্যা নেমেছে। গা ধুয়ে চুল বেঁধে পরিপাটি ক'রে লীলাময়ী রাঁধতে বসেছে। আঁটো সাটো নিটোল নিখুঁত মূর্ত্তি আমারু চোখের সামনে ভাসছে। ধ্যানস্থের মতো জানালাটার দিকে চেয়ে রইলাম। না, এদিকে কিন্তু একবারও এলনা, ভিস বা বাটি নিতে। কেবল ওদিকের দেয়ালে একবার গোলমত একটা ছায়া দেখলাম। ব্রালাম দেয়াল-ঢাকা ওই অংশটায় বসে লীলাময়ী রাঁধছে। আর উল্টাদিকে ছায়া পড়েছে। একবার কাঁপছে আবার স্থির হয়ে আছে।

বিভিটা নিভে যেতে আর একটা ধরাতে যাব হঠাৎ যেন নিচের সিঁভিতে কা'র পায়ের শব্দ শুনে চমকে উঠলাম। ইঞ্জিনিয়ার ?

শ্বাস বন্ধ ক'রে কান পেতে রইলাম। আর শব্দ নেই। বোঝা গেল ইঁছুর। পুরোনো বাড়িতে ইতুরের উপদ্রব বেশী। ময়লা বেরোবার পাইপ বেয়ে নির্বিবাদে ওরা ওপরে উঠে আসে। মোটা ধোঁ রার রংয়ের বিশাল এক এক ইঁছুর।

লীলাময়ীর ঘরে ইত্র ঢোকে ? কথাটা কেন জানি মনে হ'ল। জানালার দিকে চেয়ে ঢোক গিললাম। কল্পনা করলাম সভিয় যেন একটা নোংরা হোঁৎকা ইত্র চুকেছে ওঘরে। লীলাময়ী আঁথকে উঠবে ভবে ? না চিৎকার করে উঠবে ! না রাগে দাঁত ঘষে হাতের তপ্ত খস্তাটা ইত্রের মস্তকে ফুঁড়ে দেবে ! না কি ঘাড় ফিরিয়ে নরম ঠাগুা চোখে একবার মাত্র তাকাতে বাসনকোসনে গা না ঠেকিয়ে ইত্রটা ভালমাসুষের মতো লীলাময়ীর সাদা স্থান্ধর কাছ দিরে স্থ্রসূত্র করে নর্দমার পথে বেরিয়ে গেল।

তাই,—তাই হবে। এতো আমাদের ঘরে ইঁতুর ঢোকা নয় যে ওটাকে দেখেই মালিশরতা হেমলতা যন্ত্রণায় কঁকিয়ে উঠবে, প্রীতি বীধি মোটা থপ্থপে পা ফেলে ঝাঁটা নিয়ে আসবে ছুটে ইঁতুর মারতে, মন্টু ফন্টু ঘরময় দাপাদাপি করবে, সে এক কাণ্ড! শুনলাম দুরের পেটা ঘড়িতে চং চং ক'রে দশটা বাজলো।

প। বদল ক'রে কের রেলিং-এ ভর দিয়ে দাঁড়াব এমন সময় প্যাদেজের ওপারে পাঁটিশনের দরজা নড়ে উঠল। প্রথমে আলোর একটা রেখা ভারপর আলোর রেখার মতোই উক্তল দীর্ঘ সেই দেহ। বুকের ভিতর সুব্তুর্ করছে আমার। প্যাদেজের মাঝামাঝি বখন এল মুখখানা আর ভাল দেখা গেলনা। আশ্চর্য, লীলাময়ী এদিকেই আসছে, আমার ঘরের দিকে!

বেলিং ছেড়ে ভাড়াভাড়ি এগিয়ে গেলাম।

'ওরা ঘুমিয়ে পড়েছে ? ছেলেমেয়েরা ?'

্ প্রীতি বীথি ? মন্ট্ ফন্ট্ ?' বললাম, 'কিছু দরকার আছে ?'

'একটু কারী খাবে ওরা।'

অন্ধকারে আন্দাজ করলাম ওর হাতে এলুমিনিয়ামের একটা বাটি।

'এত রাতে ওটা আপনি হাতে ক'রে এনেছেন! তা ছাড়া ঐটুকুন তো ছিল, আমি নিজে বাজার করেছি।'

'ভাই বলে সব একলা খেতে হয়!' হাসল লীলাময়ী, অন্ধকারে বৃষ্টির ফোঁটার মত সে হাসির শব্দ।

বললাম, 'তা ছাড়া ঘূমের চোখে উঠে খাবে, স্বাদ বুঝবেনা, কাল হয়ত আপনাকে রান্নার নিন্দেই শুনতে হবে।'

'বেশত, আপনি জেগে আছেন, একটু চেথে স্বাদ বুঝে রাথুন, সাক্ষী থাকবেন।'

'অর্থাৎ আমার জন্মেও এসেছে, হেসে হাত বাড়িয়ে বাটিটা নিলাম। পারতাম খেতে খুব এককালে মাংস,—এখনো, এখনো পারি এমন—'

'না পারার আছে কি', অন্ধকারে আর এক ঝলক হাসি উঠল। 'দাঁতক'টি সফালে নড়বে বলে ভো মনে হয়ন্।'

মনে পড়ল সন্ধাবেলা সামনে যথন দাঁড়িয়েছিলাম ধারালো চক্চকে চোথে ও আমার দাঁতগুলির দিকেও গু'বার তাকিয়েছিল।

'আপনার তো খাওয়া হয়ন।'

'এইবার খাব, না কি রাত তুপুর অবধি আমিও জেগে বদে থাকৰ নাকি খাবার সামনে নিয়ে ? চললাম—'

হাসল ও, যেন তারের যন্তে ছর্টেনে গেল।

মাধার ভিতর ঝিম্ঝিম্ করছিল। না, এ আমাকেই দেয়া, আমাকেই দিতে আসা।
আমার ঘর রাত আটটা থেকে নিভে গেছে, ঘুমে তলিরে আছে, পাঁচ সাত হাত দুরে আর এক
ঘরে বলে ওর টের না পাওয়া খামোকা কথা।

মনে মনে হাসলাম। কেননা একটা ছবি তখন আবার মনে এসে গেছে। টিং টিং ক'বে রাস্তার রাস্তায় সুরছে পেন্টুজন পরা সেই মুর্ভি। ব্যুর আড্ডা ছেড়ে আর এক ব্যুক্ত আড্ডায়। সিগারেটের ধোয়া হয়ে চিরকাল তুমি উড়তে থাক ভেসে যাও, বললাম মনে মনে।

শোজা চলে গেলাম নিচে কলতলায়। জায়গাটা এখন সর্বজন-পরিত্যক্ত। নিরাপদ।
না, প্রীতি বীথিকে অর্থাৎ হেমলতার সংসারকেই আর নাড়া দিলাম না এই ভেবে, ওদের
মন পরিকার নেই। বিশেষ ক'রে বুড়ি মেয়ে ছুটো। আমি মহিলার সঙ্গে কথাবার্জা বলি
ওটা যেন ওরা পছন্দ করেনা এমন ভাব। না হলে সকালে আমার অফিসে যাওয়া নিমে
বীথির অত মাথাব্যথা উঠেছিল কেন ? সন্ধ্যাবেলা আমি ঘরে না ফেরাতক প্রীতি অন্ধকার
চৌকাঠে দাঁড়িয়ে ছিল কেন ? এখন এই মাংসের ব্যাপারটাও ভাল চোখে দেখবেনা; দেখর্জে
পারে না কুটিল যাদের মন।

চৌবাচ্চার পাশে দাঁড়িয়ে গরম উপাদেয় মাংসখণ্ডগুলি একে একে সব সাবাড় ক'রে বাটিটা জলে ভিজিয়ে রেখে মুখ হাত ধুয়ে ওপরে উঠে এলাম। এদে আবার আগের জায়গায় রেলিং ধ'রে চুপ ক'রে দাঁড়িয়ে রইলাম।

এবার পরিকার চোথে পড়ল, জানালার ওপারে, টেবিলের ওপর থালা রেখে লীলাময়ী থেতে বদেছে। দেখলাম জনেব কণ ধরে ওর ধীরেস্থান্ত চিবিয়ে রসিয়ে খাওয়া, তারপর হাত মুখ ধোয়া, মুখ মোছা, পান খাওয়া, আয়নার সামনে দাঁড়িয়ে পানের রসে রাঙানো ঠোঁট উল্টে-পাল্টে দেখা। আঁচলটা কাঁধ থেকে পড়ে গেছে। আলস্থে মন্থর। একদিকের দেয়াল থেকে লীলাময়ী জন্ম দেয়ালে চোখ ফেরালো, এল একেবারে জানালার কাছে। জানিনা রেলিং ঘেসে দাঁড়ানো আমার আব্ছা মূর্তি ওর চোথে পরেছিল কিনা, ঈশর জানে, তবে আমি তদেখলাম অন্ধকারে চোখ রেখে ও রাউজের হুক্ খুল্ল।

অবিশ্যি একটু পরেই আলো নিভল। আমার ত্ল'কান দিয়ে তখন গ্রম হাওয়া বইছে। বেন কানপেতে শুনতে পেলাম মঙ্গলগ্রহের অন্ধকার গুহায় যৌবনতপ্ত শরীরের এ-পাশ থেকে ও-পাশে ফেরার শব্দ।

আন্তে আন্তে ঘরে এসে শু'রে পড়লাম। সেই পেণ্টুলন পরা আদমী রাভের কোন ভুতুড়ে প্রহরে ঘর নিয়েছিল জেগে বসে থেকে দেখবার আমার দর্কার ছিল না। আমাদের মধ্যে ও ছিল না।

সকালে বড় একটা নিমের ডাল নিয়ে দন্তধাংনে ব্যস্ত ছিলাম। একটা কিছু না ক'রে এডকণ বারান্দায় দাঁড়িয়ে থাকি বা কি ক'রে। তবু বীথি, কুবুদ্ধির হাঁড়ি, হ'বার দরজার এসে উঁকি দিয়ে গেছে। দেখুক। আমার বারান্দায় আমি দাঁড়িয়ে আছি এ তো আর কেউ অস্বীকার করবে না। অটল ও অনড় হ'য়ে আমি ওধারে দরজার গায়ে হলদে রোদের

পরিধিটা মনে মনে জরীপ ক'রে চললাম। যেন আজ আরো বেশী বেলা হচেছ। ঘূম আর ভাঙেনা।

একসময়ে দরজা নড়ে উঠল। ইওস্তত করছিলাম নিমের ডালটা মুখ থেকে নামিয়ে নেব কিনা, তার আগেই দরজা ফাঁক হ'ল।

-ে বেরোল, সে নয়, টাই-স্থাট পরা ভালপাভার সেপাইটি।

বিরক্ত হ'য়ে মুখ ফিরিয়ে নিই। এতৎসত্তেও ছোড়া আমার দিকেই এগিয়ে এল। হাসি হাসি চেহারা।

'দয়া ক'রে একটা রিক্স ডেকে দিন না।'

নিমের তিক্তরস মিশ্রিত একটা ঢোক গিললাম। রইলাম চুপ ক'রে।

'আপনি কুলদা বাবু ?'

'কুলদা রঞ্জন পাইন' মুখ খুলতে হ'ল এবার। 'পার্কার এগু পার্কার কোম্পানীর সিনিয়র এেছে ক্লার্ক। এ বাড়িতে আমি সতেরো বছর।' ভাবলাম পাটনায় তুমি ইঞ্জিনিয়ার না লাটসাহেব, এখানে কি।

'তাই বলছিল ও', মাথা নেড়ে কাপ্তেন নতুন সিগারেট ধরাল। 'খুব করছেন আমাদের জয়ে, শুনলাম।'

মনটা একটু নরম হ'ল।

'না খুব আর কি', বললাম, 'এক জায়গায় থাকতে গেলে এমন—'

'ভাট্স, রাইট্, ও তাই বলছিল, আপনি থাকতে আমাদের অনেক স্থবিধে হচেছ।'

'আবার বেরোনো হচ্ছে বুঝি ?'

'হাঁা, এক বন্ধুর সঙ্গে দেখা কংতে হবে, ইফ ্ইউ ডোণ্ট্ মাইগু, দয়া ক'রে একটা বিক্ল ডেকে দিন না।'

'ও আবার একটা কাজ নাকি' রাগটা একদম চলে গেছে তখন আমার। 'আমি এখুনি ডেকে দিছিছ।'

'ছুটিতে এলাম, ওদের সবাইর সঙ্গে দেখা না করাটা কি ভাল 💡

'সে তো ঠিকই, কেন দেখা করবেন না। না করার আছে কি।' হাইমনে নিচে গিয়ে রিক্স ডেকে আনি। বন্ধুবান্ধব নিয়েই তো সংসার, এদিনে ক'টা লোক হ'তে পারে বন্ধুবৎসল', পর্যস্ত হ'টো উপদেশও দিলাম।

তারপর ঠুন্ ঠুন্ ক'রে রিক্সর তো ঘন্টা বাজল না আমার বুকের ভিতর ঘন্টা বাজতে

শিস দিতে দিতে ওপরে উঠছিলাম ভবল সিঁড়ি ভিলিয়ে, বেন বুকের থেকে একটা ভার

নেমে গেছে। কিন্তু মনের এই প্রফুল্ল ভাব নষ্ট ক'রে দিলে ধুম্দি মেয়েটা। সিঁড়ির মুখ স্থাগেলে দাঁড়িয়ে আছে প্রীতি। যেন গোরু চড়াতে এসেছে।

'তোমার বেলা হয়ে গেল, বাবা।'

'তুই আমার অফিস করবি নাকি।' রাগে রুথে উঠলাম এবং আরো কি বলতে গেছি, দেখি, খন সবুদ্ধ রঙের একটা টুথ আশ হাতে সিঁ। ডুর মুখে লীলাম্য়ী। ঘুম ভাঙা ফোলা ফোলা চোখ।

ভন্ন হ'ল রাত্রের মাংসের কথাটা না তোলে হঠাং।

किन्त नीनामग्री ठानाक (मरा। मिशाना।

যেন কাল বিকেলের পর এই আমার সঙ্গে দেখা।

'আজ আবার আপনাকে একটু কন্ট দেব।' কত যেন দ্বিধাগ্রস্ত চেহারা। দাঁড়াল শ্রীতির ঠিক পেছনে।

'কষ্ট আর কি', বললাম, 'এক জায়গায় থাকতে গেলে এমন—'

'এবেলা পারবেন না। সময় নেই আপনার। ওবেলা অফিস থেকে ফেরার সময়—' 'বলুন না কি করতে হবে,'—যেন সঙ্কৃচিত আমিও, সন্ত্রস্ত। চোরা চোখে দেয়াল ঘেঁদে দাঁড়ানো প্রীতির চোখ দু'টো দেখে নিলাম। 'কিছু আনতে হবে বুঝি ?'

'ইলিশ মাছ, গঙ্গার ইলিশ পান তো।' লীলাময়ী আমার চোথে তাকাল। পরে চোথ ফিরিয়ে নিল।

'ও আবার কট্ট কি।' হেসে লীলাময়ীর মুখের দিকে তাকালাম। লাল-রঙা ডবল নোট তু'টো আলগোছে আমার হাতে ছেড়ে দিয়ে যুবতী ধীর মন্থর পারে দাঁত ঘসতে ঘসতে প্যাসেজের দিকে চলে গেল।

একটা কুদ্ধ জ্বলন্ত দৃষ্টি প্রীতির মুখের ওপর ছুঁড়ে আমিও ঘরে চলে এলাম।

বেন স্বতন্ত্র সম্পূর্ণ আলাদা আমি এই গোষ্ঠি থেকে। মন্ট্র ফন্ট্র একসঙ্গে থেতে বসেছে, একবার ওদের মুখের দিকেও তাকাই নি। যদি বা এক আধবার চোথে পড়েছে মনে হয়েছে ছাথে দারিছ্যো অভাবে জমাট এক একটি শিলাথও আমার রাস্তা জুড়ে আছে। এবেলা শরিবেশন করল বীথি। রায়া করেছে নিশ্চয় বৃড়ি মেয়েটা। যত বয়েস হচ্ছে মাধার আহিছা কুট্কুট্ করছে। রায়া। আর রাত্রে এতটা ঘি গরমমশলার মাংস খেয়ে চিংড়ি ছাচি কুমড়োর তরকারী জিহবায় কেমন লাগবে কল্পনা কর্পন। আর ঘরময় হেমলতার গাত্রোখিত মালিশের উথা বাঁজালো গন্ধ। যেন উনিশ বছর এই গন্ধটা ছড়িয়ে হেমলতা আমার পরমায়ুকে জীর্ণভন্ন কর্পার জন্তে বেঁচে আছে। কোনোমতে খাওরা শেষ ক'রে জামা চরিয়ে বেরিয়ের পড়লাম।

অফিসে পৌঁছে, আমার যা প্রথম কাজ, ডেম্পাচের অনঙ্গ ধরকে আড়ালে ডেকে নিলাম।

'শঙ্খিণী নারীর লক্ষণ কি, ভায়া ?'

় 'গোপন-স্বভাবা, কিন্তু তেজ্বিনী।'

চুপ করে জায়গায় এসে বসলাম। এসব ব্যাপারে অনঙ্গ ধরের পরামর্শ মেনে চলি আমরা, বয়স্করা। নারীচরিত্র ওর নখাগ্রো। এক বিয়ে করেছিল লোকটা আইন মত, ভারেক বিয়ে সেদিন করে এসেছে আইন ভেঙে, এ বয়সে। সাহস যেমন জানেও অনেক। স্তরাং উঠতে বসতে এসব ব্যাপারে আমরা অফিসের তথাকথিত বুড়ো যারা অনঙ্গর মতামতের সঙ্গে লক্ষণ বিলক্ষণগুলো মিলিয়ে দেখি। চেষ্টা করি সেভাবে চলার। নইলে ভো এখনকার ছেলে ছোকরাদের মতো ট্রামে-পার্কে-ময়দানে-রাস্তায় ঘুরতে হত মায়াবিনী হরিণীর খুরের ধূলো থেয়ে।

এখানকর ওরা জানে না জন্দরের অন্ধকারেও স্থুন্দর জন্ত থাকে খেলার,—থেলবার। কোথায় সেই স্থৈর্য, সে আবিষ্কার।

লেজার আড়াল করে সারাদিন বসে মাথা খাটালাম, চিন্তা করলাম। পাঁচটা বাজতে রাস্তায় নেমে সোজা গঙ্গার ঘাটে।

একটা একটা করে সভেরোট। মাছ উল্টে পাল্টে দেখে শেষে বেশ চক্চকে চ্যাপটা মনের মতন ইলিশ বেছে নিয়ে দাম চুকিয়ে বাড়ির দিকে চললাম। ইচ্ছা করেই রাস্তায় সন্ধ্যা করলাম।

া গলির মুখে এসে মাছটা বাঁ হাত থেকে ডান হাতে নিলাম। কেননা আমাদের ঘর বারানরের বাঁবে, অর্থাৎ তুমি যদি পোনেজ ধরে পার্টিশনের দিকে যাও যে কেউ দেখবে হাতে নাছ। কিন্তু তবু সিঁড়ির মুখে মন্টুটা দেখে কেলল। আবছা অন্ধকারেও টের পেল মাছ। কিছু বললে না কেবল হাঁ করে চেয়ে রইল, যেন ওর বিশ্বাসই হয়নি এতবড় ইলিশ বাবা ঘরে আনবে।

্দেখলে বীথি, চৌবাচ্চার দিকে যাচ্ছিল ও।

প্রীতি। কালকের মত চৌকাঠে দাঁড়িয়ে ঠিক চোথ মেলে চেয়ে ছিল। এবং সবগুলো চোথকে উপেক্ষা করে, যেন আমি কাউকে দেখিনি, সোজা চলে গেলাম ঘাড় গুঁজে প্যাসেজের ওধারে!

কড়া নাড়তে ঘর ছয়ার লাল আলোয় উঠল টল্টল্ করে। এই সবে আলো জ্লাল। বেরিয়ে এল লীলাময়ী। কোলা কোলা চোখা। যেন অবেলায় অনেক ঘুমিয়ে উঠেছে। খোলা ভেঙে খুবড়ে পড়েছে খোলা পিঠে। আঁচলের আধ্ধানা মাটিতে লুটোয়।

'দাঁড়িয়ে কেন, আসুন।'

ইভস্তত করলাম, পিছনের দিকে তাকাই একবার।

'বাঘ, বাঘের খাঁচা এটা!' ধমক দিয়ে লীলাময়ী হাসল। ফুলের পাপড়ি ছিটকে পড়ল চারদিকে। ওর হাসির আড়ালে কালো চোথের তারায় দেখলাম স্বচ্ছ নীল কুলিক। এক মুহূর্তের জন্মে।

নিঃশব্দে চৌকাঠ পার হয়ে আমাকে ভিতরে যেতে হল। ছোট্ট উঠোন। চুপচাপ।

এক হাতে আঁচল গুটোতে গুটোতে অন্য হাতে সদরের ছিটকিনি তুলে দিয়ে ও যুরেঁ দাঁড়াল। হাসল আবার। নিশ্চিত নির্ভয়। এখন আমরা বাইরের জগত থেকে বিচ্ছিন্ন। বুকের ভিতর সুবস্থুব করছে আমার।

'কি করব বলুন,' বললাম আন্তে আন্তে। যেন ওর হাতের পুতু লি আমি, নির্দেশ মেনে চলব। 'কোথার রাখব মাছ ?'

'রাপুন ওথানে।' আঙুল দিয়ে নর্দমার ধারটা দেখিয়ে যুবতী কের মিটিমিটি হাসল।
'ষেন আপনাকে হুকুম করছি, তাই আবার ভাবছেন না তো !' বলে চোথ টিপল।

'হুকুম করতে জানেন বলেই ত করছেন।' মাছটা নামিয়ে রেখে ওর মুখের দিকে তাকালাম। রসে কৌতুকে আয়ত চলচল চোখ। ভাবলাম, তোমার হুকুম জন্মে জন্মে মানতে রাজী।

'তাই না কি। দাঁড়ান, আমি আসছি।'

দীর্ঘ ফর্সা দেহ সম্রাজ্ঞীর মতন। ছু'হাতে থোঁপা ঠিক করতে করতে ঘরে গিয়ে ঢুকল।

এল থালা আর বঁটি নিয়ে।

'ও, আমায় দামনে রেখে মাছ কাটবেন বুঝি ?'

'দেখৰ না ভালো কি মন্দ, টাটকা না পচা ?' কুটিল আঁকা-বাঁকা হাসি ঠোঁটের কিনারায়। যেন এখন পর্যন্ত সহজ হতে পারছেনা এমন ভাব। শব্দিণী।

'দেখুন।' ঠোঁট টিপে হাসলাম। 'অনেক ঘুরে দেখে শুনে এনেছি।'

'ভাই বৃঝি এত রাত হল ?' ক্টিলতর চোপে হাসল অংবিলাসিনী। এমন চালাক এমন চাপা। ঠাট করে কোমরে আঁচল জড়িয়ে বঁটি বিছিয়ে বসল। কান গরম হয়ে গেছে আমার। মাথা ঝিম্ ঝিম্ করছে। বৃঝি আশা আশক্ষা ভয় ও লোভ একসকে আমার চোপে ফুটে উঠেছে তথন। আমি পুরুষ। কিন্তু ওরা পারে মনের ভাব অনেককণ গোপন রাখতে। ঘুরিয়ে পেচিয়ে কথা। লীলাময়ী ঝপ করে তথন কিনা অভ্য প্রসঙ্গে চলে গেছে।

'আপনাৰ জ্ৰী উঠে দাঁড়াতে প্লাবে না ?'

'একেবারে অচল।' দীর্ঘদা ফেললাম, অবিশ্রি অন্য কারণে। ওর হাতের মাছ তুখণ্ড হয়ে বটির বুক থেকে থালায় নেমে এল। তাজা লাল রক্ত। উচ্চুদিত হয়ে উঠলাম।

'দেখুন কেমন টাটকা ইলিশ।' বলতে গিয়ে হঠাৎ চুপ করলাম। রক্তের একটা কোঁটা ছিটকে ওর গালে পড়েছে, নাকের পাশে। হাতের পিঠ দিয়ে ও তাই মুছতে চেষ্টা করছে বার বার।

🧀 'আরেকটু নিচে', রুদ্ধখাদে বললাম।

ি কিন্তু এবারও ঠিক বায়গায় হাত পৌছলনা।

'হ'ল না', বললাম, 'আরো ওপরে।'

'দিন না মুছে।' কাতর চোথে ও আমার দিকে তাকাল। হাত জোড়া, পারছেনা নিজে। মনে হল গালে ওর রক্তবর্ণ এক তিল। হাত কাঁপছিল আমার, ঘন ঘন নিশাদ পড়ছে। মুয়ে কাপড়ের খুট দিয়ে রক্তের দাগ মুছে দিলাম।

কিন্তু আশ্চর্য লীলাময়ী। অটল অটুট। যেন কিছুই হয়নি, যেন এই স্বাভাবিক। বলল, 'দাঁড়িয়ে কেন, বস্থুন গল্ল করুন, আমি মাছ কুটে শেষ করি।'

'ততক্ষণে উমুনের কাঠ কথানা তো কাটিয়ে নিতে পার ওকে দিয়ে।' ঘরের ভিতর থেকে শব্দ এল. ইঞ্জিনিয়ারের গলা, গুয়ে আছে যেন।

আমার চোখে চোখে চেয়ে লীলাময়ী মিটিমিটি হাসছে।

'এবেলা বেরোতে পারেনি, মানিব্যাগ লুকিয়ে রেখেছিলাম, শুমুন কেমন পাঁক। দংসারীর মতো কথা বলছে এখন।' পরে মুখ ফিরিয়ে ঘরের দিকে চেয়ে গলা বড়ো করে বলল, 'ভা উনি কেটে দেবেন, তুমি চুপচাপ শুয়ে থাক, কুলদাবাবুকে দিয়ে ভোমার জন্ম নিচে খেকে একটিন সিগারেটও আনিয়ে রাখব ভেবেছি।'

মঙ্গলগ্রহের লাল শক্ত নিমেন্টের ওপর চোখ রেখে কথাগুলি শুনছি আমি।

# (তি তাক

## এই বুঝি প্রেম সোমনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়

একটি বাদল দিন শেষ হলে যখন আকাশে
সন্ধ্যা করুণ হাসি হেসে যায় নীরবধারায়,
পাখীর কেরার ছায়া নদীর তরল জলে দোলে।
তখন উদাস মাঠে হেঁটে যেতে কেন মনে হয়
মাটির পৃথিবীখানি আগাগোড়া বাঁধান পাথর।
উসর ধূসর দেশ এ আমার এ তোমার নয়।
আমাদের পাশাপাশি ছজনের তুথানি হৃদয়
সচছ দীঘির মত ছলছল কানায় কানায়,
চাঁদ এসে রং গোলে, কাল মেঘে চকিত আঁধার,
আকাশ হাসিয়া ওঠে ফাঁকে তার শিশুর মতন—
পৃথিবী পারের মত বাঁধা বলে শুধু মনে হয়।

তুজনৈতে হেঁটে যেতে মাঝে মাঝে কেন যে এমন হৃদয় তরল ঠেকে, বুঝিনা তো, এই বুঝি প্রেম। মাটির মানুষ রোজ মাটি চিনি চিনিনা আকাশ; নারী ও পুরুষে মিলে গলে গলে স্বচ্ছ দলিল হঠাৎ জীবনে মেলে স্থাদুরের অমেয় প্রসাদ। পাথর মাটির সাথে প্রতিদিন খওয়ায় ঘষায় আমাদের যত প্রাণ সময়ের সাগরে হারাই, প্রেম বুঝি তারি কিছু আকাশের প্রসাদে পুরায়।

# কোনো মেয়েকে বীরেন্দ্র চট্টোপাধ্যায়

তোমার ত্র'চোধে যদি কখনো এ ত্র'চোথ হারায় ভখনি জরণ্য এসে ঢেকে দেয় আমার আকাশ; মুতপত্রে খাপুদ্রের শাণিত নথর বিঁশ্বে যায়। মনে হয়, সূর্য্যহীন হাহাকারে শুনি দীর্ষণাস বেন কোনো অসহায় অধুনাবিম্মৃত নগরীর। তাইতো প্রার্থনা স্থী, তুণবদ্ধ করো হুটি তীর।

প্রেমের ফসিল আজো এ-মৃতহাদয়ে আছে লেগে,
প্রস্তাহের ইতিহাসে ঐতিহাসিকেরই কাজ আছে—
অদৃশ্য নিয়তি সম তবু ছটি চোখ আজো জেগে,
এ অসহা চিন্তা নিয়ে কি করে শিকার বলো বাঁচে ?
সমুদ্র পাহাড় হলে অহা প্রেম অরণ্ট হয়,
জানি স্থী !…এ অশাস্ত মন তবু মানে না নিশ্চয়!

আমার কসিলটুকু নিয়ে বলো কি তোমার লাভ ? যে প্রেমে পাথর আমি চিরদিনই সে প্রেম প্রলাপ।

## প্রভাতী

## সৌমিত্রশঙ্কর দাশগুপ্ত

অনেক হঃস্বপ্ন নিয়ে রাতের সমুক্তে বিচরণ হল সম্মূপন।

কালো ছায়া ইতস্তত ভাসে
অস্পষ্ট প্রভাত যেথা নতুন দিনের স্বপ্নাকাশে
মেলেছে নয়ন—
দ্বিধার ক্ষড়িত পদ, ভারাক্রান্ত মন।

রৌজদীপ্ত এ প্রভাত চলে যাবে দূরে প্রভাতেই ? অকলঙ্ক স্প্তির নূপুরে নৃত্যহুম্দ নেই। প্রভাতের অমুরাগে রক্তিম আকাশে
তবু মৃত্র হাদে
স্থপুর প্রাচীন সূর্য—
আমার প্রভাতী হয়ে আদে!

## শাদা হাত বীরেন্দ্রকুমার গুপ্ত

বলিলাম তাকে:
ফুলের মতন শাদা হাতত্ব'টি উপহার দাওনা আমাকে।
মেয়েটী না ক'য়ে কথা চোখ নত রাখে;
তখন আকাশে মেঘ ঢাকে জ্যোৎস্নাকে।

সন্ধ্যার চাঁদের মত কত কথা ভেনে ওঠে মনের আকাশে।
সে আছে তখনো ব'সে পাশে।
কখনো বা তার তু'টি ধ্যানস্থ নয়ন
একটু আমার মুখে, একটু বা রাখে দূর নীলে—
মেরেটা কি করে অন্থেষণ !
আর বার তাহাকে যখন
বিলিলাম ঃ হাততু'টি দাও এই কাঁকে!
আপেল ফলের মত লাল ঠোঁট তখন হাসির মোমে ঢাকে।

এত হাসি—কাশফুল—আকাশের তারা অগণন— কুড়ায়ে কুড়ায়ে ফেরে মন। এ জীবন শুধু কি স্বপন ?

এমনি একটি ছবি মনে করে। ফুটে আছে কোনো এক অগভীর বনের স্থিতিরে। পাশ দিয়ে গেছে নদী পাথিদের স্বরে,

অরণ্য নিঝুম।

আমরা সেথানে আসলুম।

শিশিরে-পলাশে কুরুম,
ভিজে মাটি—মৃত্তিকার জাণ—

মেখে নিই, লুটে নিই হৃদয়ের গান।

আবছা সন্ধ্যায়

বনের পাথির মত তাকে নিয়ে মন উড়ে যায়

আকাশে-নক্ষত্রে-ভোতনায়।

মনে করো, তারা যদি ফিরে না আসিত,

নক্ষত্রে পৌছিত,

পৃথিবী তাদের কোনো উপহার দিত ?

বলিত যেঃ ঘাসে শিশিরের মত ওরা ভালবাসা—

মুছে গেছে পৃথিবীতে সেই সব পাথিদের বাসা।

এখানে থাকে না কিছু ঝরে বায় হৃদয়ের সকল প্রত্যাশা।

এটা খুব ঠিক রাভ শেষে নিভে যাবে, সকালে রোড্রের মত দিক যখন উচ্ছল হবে, আমাদের হৃদয়ের রং মুছে যাবে স্বপ্নে সঞ্চরণ।

তাই তাকে বিললাম: দাও হাতটাকে— মেখে নিই বডটুকু অমুভূতি থাকে।

## চিত্ৰ-প্ৰদৰ্শনী

## অনিল চক্রবর্ত্তী

জাপানের কোন এক গৃহের একটি কক্ষে সুন্দর একটি ছবি দেখে রবীন্দ্রনাথ একবার বলেছিলেন, একই কক্ষে একাধিক সুন্দর ছবিকে সতীনের সম্পর্কের সঙ্গে তুলনা করা চলে। এ কথার সত্যতা প্রমাণসিদ্ধ। আকর্ষণীশক্তি যার যত প্রবল দর্শকের মনোযোগ এবং অভিনন্দন সে যে তত বেশী সহজে আয়ন্ত করতে সক্ষম হবে তা তো অভি সাধারণ সত্য কথা। সেই ক্ষেত্রে আকর্ষণ যদি একই যোগে একাধিক দিক থেকে আসে তথন সাধারণ দর্শকের পক্ষে ইতঃস্তত করা ছাড়া আর কোনে। উপায় থাকে না। এই বিভ্রান্তি আরো বিশেষ করে মান্ত্র্যকে আগ্রয় করে তখন যখন সে এসে দাঁড়ায় লক্ষ্যণীয় কোন প্রদর্শনীর মধ্যে। এ আমার নিজের কথা হলেও নিঃসন্দেহে বল্তে পারি, সাধারণভাবেই একথা প্রযোজ্য। রবীন্দ্রনাথের দোহাই না দিয়েও এ সত্য অবশ্য অকপ্রে শ্বীকার করা চল্তো তব্ তার শরণ নেওয়ার হেতু হচ্ছে এই যে, এ অবস্থা শুধু সাধারণ মান্ত্র্যকেই বিজ্ঞান্ত করে না, অসাধারণ প্রতিভা নিয়েও মাঝে মাঝে রবীন্দ্রনাথের মত ব্যক্তি-বিশেষও যে তা থেকে অব্যাহতি পান না, সে কথা মনে করে সাধারণ পরিমণ্ডলে আর্ত অনভিজ্ঞপ্রায় মনকে আশ্বন্ত করা।

সম্প্রতি গভর্ণমেণ্ট আর্ট স্কুলে যে চিত্র-প্রদর্শনী খোলা হয়েছিলো তারই অক্সতম দর্শক হিসেবে সেখানে গিয়ে মনে পড়েছিলো রবীন্দ্রনাথের সেই উক্তি। গত বংসরের প্রদর্শনীর তুলনার এবার দেখলাম, সেখানে স্থান পেয়েছে অনেক বেশী ছবি, এবং বৈচিত্রাও তাই অপরিহার্যার্র্রপেই লক্ষ্য করা গেলো। চিত্রশিল্পের অনুশীলন আমাদের দেশে নতুন কিছু নয়। তবু, আনন্দ হয় এই ভেবে য়ে, বহিঃপ্রকৃতির সর্ব্বপ্রকার বিপর্যায়কে অস্বীকার না করেও এই যে আমাদের দেশের শিল্পীশ্রোণী অবিরত সাধনায় একটা স্কুর্মার শিল্পচর্চার আত্মনিয়োগ করে আছেন, ভারতীর ঐতিহ্যের প্রতি এই যে তাঁদের স্থনির্মল শ্রানানিবেদন, এ তো স্পাইই প্রমাণ করে য়ে, বহিঃপ্রকৃতির অবস্থান্তরের আঘাত-প্রতিঘাতের পরও তাঁদের স্থচারু তুলিকা কখনো স্তম্ম হয়ে থাকেনি। ভারতীয় ঐতিহ্যের এ-ও আর এক প্রকৃতি যা প্রবহমান কাল খেইকই ভারতবর্ষের ইতিহাসের সাক্ষী হয়ে আছে।

একটি চিত্র-প্রদর্শনীর প্রত্যক্ষ বিবরণ দিতে বদে এত কথা বলার কারণ এই যে, এবার এমন কতকগুলি চিত্র চোখে পড়েছে, যারা চিত্রীর পরিচয়ের স্বাক্ষর হয়ে তাঁদের সম্ভাবনাময় উজ্জ্বল ভবিষ্যতেরই ইঙ্গিত দেয়। কিন্তু এ পরিচয়ের আলো যদি কোনো এক ভবিষ্যদ্দীপ্তির প্রতিশ্রুতি হয়, তা হলে একথা নিশ্চয়ই স্বীকাণ্য যে তারও পেছনে আছে অপরিচিত অনেক সাধনাস্কর্ম দিনের প্রস্তুতি। এই সাধনাই হচ্ছে ভারতীয় প্রতিক্রের প্রাণ-প্রবাহ।

প্রদর্শনীর বিস্তৃত বিবরণ দেওয়া এখানে সম্ভব নয়। যে কয়েকটি ছবি বিশেষ করে
সাধারণ দর্শকের দৃষ্টি আকর্ষণ করে এখানে তাদেরই কিছু পরিচয় দেবার চেষ্টা করবো।
কিন্তু তার আপে বলে রাখা প্রয়োজন, যাঁদের ছবির উল্লেখ এখানে করেছি তাঁরা সকলেই
ছাত্রশিল্পী। শিক্ষক এবং প্রাক্তন ছাত্রদের অনেক ছবিই এখানে স্থান পেয়েছিলো, তাদের
প্রায় সবগুলোই হয়ত সৌন্দর্য্যে বা আর্টের বিচারে মনোহারী এবং পরীক্ষোত্তীর্ণ তথাপি
কেন যে তাঁদের সে পরিণত শিল্প-নিদর্শনের উল্লেখ না করে শুধুমাত্র ছাত্রশিল্পীর চিত্রই
বিছে নিচছ, তার কারণ নিশ্চয়ই বিশাদভাবে বলে দেবার প্রয়োজন হবে না।

তুলির টানের আশ্চর্যা ক্ষমতা দেখিয়েছেন রণেন আয়ান দত্ত। এবারকার ছবিগুলোর , দিকে তাকিয়ে তাঁর গত বংশরের আঁকা ছবিগুলোর কথা মনে পড়ে গেছে। ধরণ তাঁর ্বিশেষ বদুলায়নি, অবশ্য স্কলের ছাত্র হিসেবে তা বদুলানোর কারণও কিছু নেই, কিন্তু স্পষ্টই দেখা গেলো এগিয়েছে তাঁর স্প্তি-ক্ষমতা। গোটা পনেরো ছবি তিনি এবারকার প্রদর্শনীকে উপহার দিয়েছেন, কিন্তু আশ্চর্য্য এই, তাদের প্রায় সরগুলোই তাঁর অঙ্কন-ক্ষমতার সম-অংশীদার। এবং এর মধ্যেও বিশেষ করে উল্লেখযোগ্য তাঁর 'সারল্য' ( He was ুreally simple) ছবিটি। বিষয়বস্তুর হুবহু প্রতিকৃতি তৈরী করতে পারার মধ্যেই অঙ্কনরীতির বৈশিষ্ট্য নয়, তার বৈশিষ্ট্য এবং কৃতিত্ব অনস্বীকার্য্যভাবে ফুটে ওঠে তখনই যথন দর্শক ুনি, শিচ্ছভাবে পায় অঙ্কিত চিত্রের মধ্যেই তার প্রাণবস্তুর সন্ধান। ভারতীয় প্রাচীন চিত্রকলার মূল্নীড়িতেও আমরা এই কথারই প্রতিধানি শুন্তে পাই। এ নীতির অমুসরণ করে রণেনবাবৃদ্ধ এই ছবিটিকে যে আমি তাঁর সার্থক রচনা বলে আখ্যায়িত করবো তা নয়, এ প্রদক্ষে ় এখানে আমি শুধু বল্তে পারি, চিত্রকর এ ছবির মধ্যে যাকে ধরে রাখতে চেয়েছিলেন, তার ্চেয়েও বেশী ধরতে পেরেছেন তার মনটিকে। নিছক নিরীহ একটি পাহাড়ীয়া লোকের মুখ, যে ু মুখ সভাতার আলোকে উজ্জ্বল হয়, নয় বা তুইবৃদ্ধিতে কুটিল। স্থভরাং এ মুখে সৌন্দর্য্যের ্ৰশুদ্ধান করা রুণা। কিন্তু তথাপি এ ছবিটি এমন করে দৃষ্টি আকর্ষণ করে কেন ? প্রাণ্বস্তুর স্পূর্ণ পেয়েছে বলেই না! নিছক প্রতিকৃতি আঁকার খাতিরেই যদি এ ছবির চিত্রকর তুলিতে হাত ্দিতেন তা হলে, অসঙ্কোচে বলতে পারি, স্মষ্টিকার্য্যের শেষে যা তিনি আমাদের চোখের সামনে তুলে ধরতেন, তা ঠিক এই ছবিটিই হ'ত না, হ'ত হয়ত এই মুখেরই ফটোগ্রাফ। ফটোগ্রাফ



বছমিঞা শিল্লীঃ পালালাল মুস্তফী



( পুরস্কার প্রাপ্ত ) সারল্য শিল্পী : প্রণেন আয়ান দও



শ্বতি বিজ্ঞান প্রস্থার শিল্পীঃ সতীশ চক্রবর্তী



ফাইন আর্টে প্রথম পুরস্কার প্রাপ্ত শিল্পী: শ্রামলেন্দ্ দাশগুপ্ত



বছমিঞা শিল্পী: পারালাল মুস্তফী



(পুরস্কার প্রাপ্ত ) সারল্য শিল্পীঃ বংশন আয়ান দত্ত



মডেলিং-এ প্রথম পুরস্কার •্শিল্লীঃ সূতীশ চক্রবর্তী



কাইন আটে প্রথম প্রস্কার প্রাপ্ত শিল্পী: ভামলেন্দ্ দাশগুপু

এবং চিত্রাঙ্কণের তকাৎ যে কোথার রণেনবাবুর এই ছবিটিই তা প্রত্যক্ষভাবে বুঝিরে দেবে।
যা শুধু একটা প্রতিকৃতি হয়েই থাক্তে পারতো চিত্রকরের কয়েকটি মাত্র দরদমাথা আঁচড়ের
কলে তাই হয়ে উঠলো প্রাণবস্ত । এই কয়েকটি আঁচড়ই যে নিপুণ শিল্পীর দক্ষতাকে স্পষ্ট
করে তোলে। এই একটি মাত্র ছবি দেখেই বলে দে'য়া যেতে পারে, শিল্প-প্রচেষ্টার ব্যাঘাত যদি
না ঘটে তা হলে রণেন আয়ান দত্ত নিঃসন্দেহে একজন দক্ষ কারীগর বলে খ্যাতি লাভ করতে
সমর্থ হবেন। তাঁর আরো একটি ছবি আমার কাছে খুব ভালো লাগ্লো। সে তাঁর
'কাঠ-গুদামের' ছবিটি। বিশেষ করে এই ছবিটির উল্লেখ করবার আর একটি কারণ আছে।
প্রকৃতির দিক থেকে এ ছবি 'দারল্য' ছবিটির বিপরীত্যম্মী সন্দেহ নেই। তথাপি,
যে কেউ এই তুটো ছবিকে পাশাপাশি রেখে অকুষ্টিতচিত্তে বল্বে, চমৎকার। 'কাঠের গুদাম'
ভো চিত্রীর সংবেদনশীল হাদরামুভূতির প্রশ্রয় খোঁজেনি, তথাপি সে যে আপন বিশিষ্টতার
আপনিই এমন স্পষ্ট এবং সপ্রশংস দৃষ্টির কাছে আকর্ষণীয় হয়ে উঠেছে, সে তার স্টেকর্তার
তুলির জ্বোরেই।

পান্নালাল মৃস্তফী ছাত্রশিল্পী হলেও ইতিমধ্যেই কিছু কিছু স্থনাম অর্জ্জন করতে স্থক্ষ করেছেন। বর্ত্তমান প্রদর্শনীতে তাঁর করেকটি ছবির দিকে তাকিয়ে বেশ বোঝা গেছে, অন্ধন-ক্ষমতার স্থায়সক্ষত দাবীর জোরেই তিনি তাঁর প্রিচয়ের পরিধি ধীরে ধীরে বাড়িয়ে তুল্তে সমর্থ হয়েছেন। গত বংসরের নতো এবারো দেখলাম, পান্নালালবাবুর মাত্র করেকটি ছবি প্রদর্শনীতে স্থান পেয়েছে। চিত্রকরের পরিচয় লাভের পক্ষেমনে হয় এই রীতি অবলম্বন করাই সঙ্গত। তাতে একই শিল্পীর রীতি এবং ক্ষমতাকে অমুধাবন করা, বিচার করা অনেকটা সহজ। সে যাই হোক, তাঁর ছটো ছবি বিশেষ করে উল্লেখযোগ্য। একটি হচেছ 'বড় মিঞা', অপরটি 'ব্রক্ষানারী'। রীতি ও পদ্ধতিতে ছটো ছবিই একরকম হলেও এদের মধ্যে 'বড় মিঞাই' প্রেষ্ঠ সন্দেহ নেই। ছবিটিকে রঙে ও রেখার উজ্জ্বল করে তুলবার কোনো চেফা নেই, আছে শুধু মামুষটির স্বাভাবিক প্রকৃতিকে পরিক্ষ্ট করার। তার জন্মে যেখানে তুলির যভাটুকু আঁচড়ের প্রয়োজন শিল্পী শুধু তত্টুকু আঁচড়ই টেনেছেন। এই আন্তর্গিকতার জন্মই ছবিটি এমনতরো স্বাভাবিক হয়ে উঠতে পেরেছে। পান্নালালবাবুর বিষয়বস্তু নির্বাচনের ব্যাপারটি লক্ষ্যণীয়। তিনি সাধারণত আপন দৃষ্টির বাইরে যেতে রাজী নন। তার অর্থ অবশ্য এই নয় যে, তিনি একান্তই গণ্ডীবন্ধ, বয়ং বলা চলে তিনি স্বভাবতই একটু বাস্তবমুখী।

তারপর নাম করতে হয় ভামলেন্দু দাশগুপ্তের একটি ছবির, তা হচ্ছে 'গাছের কাঁকে কাঁকে'। তাঁর আরও যে কয়টি ছবি এ প্রদর্শনীতে স্থান পেয়েছে, তাদের দিকে একবার ভালো করে তাকালেই অতি সহজে তাঁর মনের গতির স্থান পাওয়া যায়। ভাষেলেন্দুবারু স্বভাবত প্রকৃতিপ্রিয়। সম্প্রতি চিত্রশিল্পে ধরণ-ধারণ, রীতি ও নীতি ইত্যাদি অনেক কিছু প্রচলনের কলে ব্যাপকভাবে মননশীলতার অমুশীলন স্কুক্ত হয়েছে দেখতে পাই। বৃদ্ধিমান মামুবের রুচি অমুখায়ী চারুকলারও প্রতিক্ষেত্রেই যে ক্রমশ একটি আপেক্ষিক বিবর্ত্তন প্রকৃশি পাবে তাতে আর বিচিত্র কি। তাই প্রকৃতির রূপও আজ দেখতে পাই মননশীতার রিঙি রঙীন হরে একান্ডভাবেই subjective হয়ে উঠছে। কিস্তু এ জাতীয় রচনার আদর আজও আমাদের দেশে ব্যাপকতা লাভ করতে সক্ষম হয়নি। শ্রামলেন্দুবাবুর এই ছবি থেখে মনে হয়, তিনি সাধারণ দর্শকশ্রেণীর মনের ছোঁয়া পেতেই যেন উল্লুখ। সেদিক থেকে ভাবলে স্বচ্ছন্দেই বলতে পারা যায় তিনি কৃতকার্য্য হয়েছেন। বৃক্ষপ্রেণীর মধ্য দিয়ে এগিরে গেছে পথ। বন-প্রকৃতির এক টুক্রো ধরা পড়েছে তুলির মুখে। আলো-ছায়ার কারিকুরি শিল্পীর নৈপুণাগুণে স্কুন্দর একটি atmosphere তৈরী করে তুলেছে।

এ ছাড়া আর যে কয়টি ছবি বিশেষভাবে দর্শকের দৃষ্টি আকর্ষণ করে তাদের মধ্যে বিশেষ উল্লেখযোগ্য হচ্ছে, দেবকুমার রায়চৌধুরীর 'একটি মুহূর্ত্ত', অমলকুমার সেনের 'Don't drop thy pin' এবং নমিতা সাহার 'রাজকুমারী'। দেবকুমারবাবুর ছবিটি আপন বৈশিষ্ট্যে স্বতন্ত্র। রঙ এবং তুলিই তাঁর যন্ত্র কিন্তু মুহূর্ত্তের ছবি মুহূর্ত্তের টানেই শেষ। সযত্ন প্রয়াসে তিনি একটি সুসম্পূর্ণ ছবি আঁকতে চাননি, চেয়েছিলেন ক্রুত টানে একটি বিশ্রামকক্ষের চেহারা ফুটিয়ে তুল্তে। এখানে দর্শনীয় কোনো বস্তুই স্পান্ত নয়, অথচ সব মিলে তার ইঙ্গিতটুকুর মধ্যেই সবটুকু সুস্পষ্ট। এই suggestiveness-ই ছবিটির বিষয়বস্তা। তাই, যা তিনি এককৈ কেন্দের শুধু তার মধ্যেই তাঁর কৃতিছের সন্ধান করলে চলবে না। অমলবাবুর ছবিটিতে ঘটেছে রঙের অপূর্বে সংমিশ্রাণ। শুধু রঙের কারুকার্য্য দিয়ে তিনি একটি 'নিস্তব্ধ ক্ষণ'কে যে রূপ দিয়েছেন:তা কেবল লক্ষ্যনীয়ই নয়, প্রশংসার যোগ্যও। নমিতা সাহার অনেকগুলো ছবির মধ্যে বিশেষ করে ভালো লাগলো তাঁর 'রাজকুমারী'। বিষয়বস্ত্র অনুসারে তিনি আক্ষন-রীতিও গ্রহণ করেছেন ভারতীয়ই। অবশ্য তাঁর অস্থান্য প্রায় সবগুলো ছবিই এক পদ্ধতিতে আঁকা।

'মডেলিং'-এর ক্ষেত্রে যথেষ্ট কৃতিত্বের পরিচয় দিয়েছেন সভীশ চক্রবর্তী। তাঁর 'Head Study' যিনি লক্ষ্য করেছেন, তিনিই একথা স্বীকার করবেন আশা করি। 'মডেলিং' -এ শিল্পীকে শুধুমাত্র চিত্রকরস্থলভ দক্ষতাই আয়ন্ত করতে হয় না, তাছাড়া তাঁকে হতে হয় গাণিতিক দৃষ্টিসম্পন্ন। তার অর্থ, চিত্রকর যা শুধু তুলির টানে বা রেখার রেখার ইলিতের মধ্যেই রেখে দিতে পারেন, সেখানে শিল্পী তাকেই করে তোলেন প্রভাক্ষ। আকার আয়ন্তনের প্রভাক্ষ গাণিতিক বিচারের ওপর 'মডেলিং-এর কৃতকার্য্যতা অনেকাংশে নির্ভর করে। দতীশবাবু বে তাঁর শিল্পসৃষ্টিণ্যে সার্থকতা লাভ ক্রতে পেরেছেন তার কারণ, তিনি

শিল্প-পদ্ধতির সঙ্গে আয়ত্ত করেছেন এই একান্ত প্রয়োজনীয় বিচারবোধকে।
 এখানে চিত্র-প্রদর্শনীর সম্পূর্ণ বিবরণ দেওয়া সন্তব হলো না, উল্লেখযোগ্য কয়েইট ছবির
নাম করেছি মাত্র। এই আংশেক বিবরণ থেকে এ সিদ্ধান্ত করলে ভুল হবে যে, প্রদর্শনীটি
সর্ববাঙ্গীন স্থান্দর হয়েছিলো। তা নয়, এমন কয়েকটি ছবিও চোখে পড়েছে, যারা এ প্রদর্শনীতে
একেবারেই স্থান না পেলে ভালো হতো, অবশ্য ভাদের সংখ্যা বেশী নয়। সাহিত্য বা
সঙ্গীতের মতো চিত্রশিল্পও যেমন একদিকে মান্যুয়ের হুদয়ামুভূতির অকৃত্রিম প্রকাশ, তেমনি
অপরদিকে সে ঠিক ভাদেরই মত উন্নত মানসিকভারও শিক্ষক। আর্ট স্কুলের ছাত্ররা
যদি এ কথাটা মনে রেখে এই শিল্পকে গ্রহণ করেন, তা হলে আমরা আশা করি জনসাধারণের
আ্যন্তবিক অভিনন্দন তাঁরা নিশ্চয়ই লাভ করবেন।

#### ভ্ৰম-সংশোধন

পৌষ সংখ্যায় প্রকাশিত আশ্রাফ দিদ্দিকীর 'পাখীরা' কবিতার ২১ পংক্তির শুদ্ধ পাঠ 'আহা, এই ধানে ধানে ইহাদের নীড়গুলি ভ'রে ষেত নাকি ?' হইবে।

# भाधिक भाष्ट्रिङ

#### উপক্যাস

ৰীপপুঞ্জ-নরেক্স নাথ মিত্র। প্রকাশক-পুত্তকালয় : ২৯, বাছরবাগান রো, কলিকাতা। দাম-৩।•

রবীন্দ্রনাথ এবং শরৎচন্দ্রের পর যে কয়জন সাহিত্যিক রচনাশৈলীতে নৃতনত্ব এনে, বিষয়বস্ত এবং দৃষ্টিভঙ্গির ক্ষেত্র আরও অনেকটা দূর প্রসারিত করে দিয়ে বাংলা কথাসাহিত্যকে নতুনতর পথে পরিচালিত করে যথেষ্ট সাহস এবং নিপুণতার সঙ্গে মঙ্গে অনেকখানি প্রতিভারও পরিচয় দিয়েছিলেন, তাঁদের অধিকাংশই বাঙালীর সমাজ-জীবন থেকে বেছে নিয়েছিলেন একটা ব্যাপক এবং বিশ্বততর ক্ষেত্র। তার ফলে একদিকে যেমন তাঁরা নেমে এসেছিলেন সাধারণ মধ্যবিত্ত এবং আরও পরে নিমতর মধ্যবিত্ত ও শ্রমিকমজুর আর মাঝিমাল্লার জীননে, তেমনি সেই জীবনকে প্রাভিবিদ্বিত করার প্রয়োজনে তাঁদের গ্রহণ করতে হয়েছিলো বিস্তৃততর পরিধি। তাই, আমরা দেখতে পাই, ছোটগল্প রচনার চেয়ে তাঁরা উপফাস রচনাতেই মনেংনিবেশ করেছিলেন বেশী। करन. উঘুদ্ধ এই লেথকগোষ্ঠীর হাত থেকে আমরা বেশ কিছুদিনে পেলাম অনেকগুলো উন্নত ধরণের উপক্রাস। সেদিন বাংলাসাহিত্যের রসরসিক সম্প্রদায় আশান্তি হয়ে ভেবেছিলো, রক্ষণশীল মনোবৃত্তির প্রতিবন্ধকতার গণ্ডী পেরিয়ে এই যে সাহিত্যিকের দল নতুন পথে, নতুনভাবে বিস্তৃততর সমাজ-জীবনের সন্ধান দিলেন, তাতে অন্তত একথা মনে করা ভূল হবে না যে, এই নবভর পথ বেছে নিয়ে ভবিশ্বৎ দাহিত্যরখীর দল আরও সামনের দিকে এগিয়ে যেতে সমর্থ হবেন। কিন্তু ইতিমধ্যে সমগ্র ভারতবর্ষেরই সমাজ-জীবনে আবার এলো একটা ব্যাপক আবর্ত্তন আর তার ফলে অনিবার্যাভাবে দেখা গেলো সাহিত্যের মধ্যেও তার স্থন্সপ্ট ছাপ পড়েছে। এই নৃতন বিপর্যায়কে অস্বীকার করবার উপায় নেই, অর্থচ এ নবচেতনাকে বিষয়বস্ত করে উপস্থাস রচনা করতে এগিয়ে আদতে পার্লেন না পূর্বতন সাহিত্যর্থীদের স্কলেই। তাঁদের মধ্যে আবার বারা এলেন, তাঁদেরও অনেকে প্রাক্তন স্থনাম অক্র রাখতে সমর্থ হলেন না। অবখ্য তাঁদের এই অকৃতকার্যভার অর্থ এই নয় যে তাঁরা সকলেই দিশা হারিয়ে ফেলেছিলেন। তাঁদের কেউ কেউ রাইটিভাকে উপতাসের অদের সঙ্গে অলাদী করে নিলেও স্পষ্টই বুঝতে পারা গেলো, রাষ্ট্রিক বিবর্ত্তনকে তাঁরা তাঁদের উপজাবের উপজীব্য হিসেবে গ্রহণ করেছিলের ভধু বিষয়বন্ধর খাতিরে, নতুন পথের সন্ধান দেওয়ার ইচ্ছায় নয়। কিন্ত জীবনের গতি যেখানে সচল, সেখানে নাহিত্য-ক্ষেও ভবিক্যৎ পথিরৎ-এর অপেকায় বলে থাকতে পারে না। প্রয়োজনের ভাগিদেই সে পথিকং একদিন আপনা থেকেই জন্ম নেয়। কিন্তু এইটুকু সময়ের মধ্যে যাঁরা উপস্থাস-রচনায় হাত পাকাতে লাগলেন তাঁদের অনেকেই সত্যিকারের উপন্যাস-স্রহা নন, তাঁরা কেউ হয়তো চরিত্র- স্ষ্টেতে সিদ্ধহন্ত কেউ বা কেবল ঘটনাবিন্থালে দক্ষ। সাম্প্রতিক উপন্যাস-সাহিত্যের ক্ষেত্রে তাই দেখতে পেলাম, সামাজিক বিবর্ত্তনকৈ অবলম্বন করে যাঁরা উপন্যাস রচনা করলেন, তাদের মধ্যে মাত্র কয়েকজনই সার্থকতা লাভ করতে সমর্থ হয়েছেন।

এই গেলো একদিক। অন্তদিকে আর একদল উপ্যাসকার রইলেন, যাঁরা শহরজীবনকে প্রহণ করলেন না, ফিরে গেলেন প্রামে। রবীক্র ও শরংসাহিত্যের পর যে সাহিত্যিকগোষ্ঠী বাংলা সাহিত্যের মোড় ফিরিয়ে তাকে অয়পথে চালিয়ে নিয়ে গিয়েছিলেন, তাঁদের প্রায় সকলেই বিষয়-বন্ধর সন্ধান করে ফিরেছিলেন শহরেই। এবং তার পর থেকে গতাহুগতিকতার মতো শহরজীবনই যেন হয়ে উঠেছিলো বাংলা উপ্যাসের বিষয়বস্তু। আবার নতুন করে কেউ কেউ গ্রামের দিকে চোখ ফেরালেন বটে, কিন্তু তাঁদের সংখ্যা বেশী নয়। বীপ্পুঞ্জের লেখক তাঁদের মধ্যে একজন কিনা এখন তা নিশ্চিতভাবে বলা সন্থব নয়, কারণ এই তাঁর প্রথম উপ্যাস। তবে, এ উপ্যাসের প্রত্থিমকা গ্রাম।

সাম্প্রতিক বাংলা উপত্যাসের সংক্ষিপ্ত পর্য্যালোচনা করে যা দেখা গেলো, তাতে মনে হয় বাঙালী পাঠক-সাধারণের আশান্বিত হওয়ার মতো বিশেষ কোনো কারণ নেই। কিন্তু এর মধ্যে নরেক্রনাথ মিত্রের 'দ্বীপপুঞ্জ' এক অন্তুত ব্যতিক্রম। এবং এই ব্যতিক্রমটিকে স্পষ্ট করে বোঝাবার জক্মই এই পর্য্যালোচনা করতে হলো। স্বীকার করতে দ্বিধা নেই, 'দ্বীপপুঞ্জ' পড়ে মনে হলো, বছদিন পর সন্তিয় একথানি ভালো উপত্যাল পড়লাম।

'বীপপুঞ্জ' মনোবিশ্লেষণমূলক উপস্থাস। এখানে প্রত্যেকটি মান্থবের মন যেন আপনা থেকেই বটনাকে সামনের দিকে এগিয়ে নিয়ে গেছে, শুধু ঘটনা বলার জন্মই লেখক এ গল্প তৈরী করেন নি। বারা ঘটনার জন্মই উপস্থাস পড়েন এ বই তাঁদের জন্ম ততটা নয়, যতটা তাঁদের জন্ম বারা উপস্থাসের মধ্যে ঘটনার অতীত ঘটনাকার মনগুলির গভীর অতল অর্প করতে চান। শরৎচন্দ্র বলতেন, চরিত্রেস্টির জন্ম ঘটনার অপেকা করবার প্রয়োজন নেই, চরিত্রের স্বরূপ যদি একবার মনের মধ্যে ঠিকমতো তৈরী করে নেয়া যায়, তাহলে ঘটনা আপনিই আসবে তার প্রয়োজনমত। 'ঘীপপুঞ্জ' উপস্থাসের চরিত্র ও ঘটনার পায়স্পরিক সম্পর্কের হদিস নিতে গিয়েও মনে হলো, লেখক ঠিক এই পর্য দিয়েই যেন চলেছেন। এখানে কে কথন কি করলো সেটা বড় কথা নয়, বড় কথা হচ্ছে এই যে, প্রত্যেকটি ঘটনার পেছনে কার মন, কার চরিত্র কোন স্কড়ক দিয়ে কোনদিকে এগিয়ে গেল।

দৃষ্টান্তবরূপ নবদীপকেই ধরা যাক। সে কে? না, কোনো এক অধ্যাত গ্রামের সাঁ পাড়ার ধনী গৃহস্থ। তার একদিকে আছে গঞ্জের সব চেরে বড় ব্যবসা, আর একদিকে আছে লম্পট অকর্মগ্য বিবাহিত বর্ষ পূত্র, যার বৃদ্ধিমতী স্ত্রী আছে, আর আছে দশ বারো বছরের মেয়ে। নবদীপের এক্সিকে সামাজিক ধ্যাতি প্রতিপত্তি, ব্যবসারীস্থলভ আভিজাত্য, অন্তদিকে ব্যর্থ পিতৃত্তের বেদনা, কল্মসিপ্ত সন্তানের কাছ থেকে পাওয়া মুর্যান্তিক জালা। এই চুই-এর মিপ্রণেই নবদীপ সম্পূর্ণ।

ভাই ভাকে আমরা দেখতে পাছি, প্রতিমৃহুর্ত্তে সে এক অন্তর্ভদের মধ্য দিয়ে এগিয়ে চলেছে। একদিকে সে বেমন পারে না আজনা মজ্জিত আভিজাত্যকে ত্যাগ করতে, অক্সদিকে ঠিক তেমনি সে পারে না তুশ্চরিত্র পুত্রকেও কঠোর হত্তে শাসন করতে। বাইরে সে বত বড় ধনী অস্তরে অস্তরে সে তত্তথানিই দীন। ধনের আড়ম্বর দিয়ে পুত্রের সকল অপকর্মকে, তার চেয়েও বড় নিজের অ্স্তরের দীনতাকে সে চেকে রাখতে চায়। এই যে প্রতিনিয়ত অন্তর্জ দেব পরিপ্রাপ্ত বৃদ্ধ নববীপের চরিত্র তা তো ঘটনার পারশ্বর্গ্য দিয়ে ধরবার জিনিষ নয়, তাকে ধরতে হয় মনোবিশ্লেষণের ত্রহ পশ্বর।

কিংবা হ্বল; যার স্ত্রী আছে মললার মত, এত অল্লবয়সেই যে হয়ে উঠ্তে পারে আপন সঁম্প্রান্থের মধ্যে অন্তত্তম মোড়ল, যার ব্যবসাও ক্রমণ উর্জমুখী, সেই নিয়েল্প নির্কিল্প হ্রবলের জীবনও এমনভাবে তুম্ডে মৃচড়ে বিক্লত হয়ে গেলো কি করে! হয়ে গেলো তার অন্তর্ভ মেন তার পথে বিল্প আর বাইরে তার অন্তর্ভ আধিপত্য। সে চায় তার আধিপত্য অটুট থাক, কেউ যেন তার পথে বিল্প না ঘটায়। কিন্তু তার মনের এ গতিবেগ বারবার ব্যাহত হয়ে মৃষ্ডে পড়েছে বাইরে নবদীপের কাছে ধালা থেয়ে, আর ভেতরে নিজের লীর ব্যক্তিত্বের কাছে। এই উত্তেজনা আর এই ব্যর্থতা—এ ত্রের সংঘর্ষ নিয়েই প্রোপ্রি হ্রবল। তারপর তার চরম ট্রাজেডী মঙ্গলার পদস্থলনে। মঙ্গলার পদস্থলন মনলার পদস্থলন মনলার হল করে বাপার, হ্রবলের সঙ্গের সংঘর্ষ নিয়েই মনস্তত্তের ব্যাপার, হ্রবলের বঙ্গের তার চরম ট্রাজেডী মঙ্গলার গদম্বলনে। মঙ্গলার পদস্থলন মনলার তার চরম ট্রাজেডী গ্রেম দিয়ে জড়িয়ে ছিলো, সেই লীই তার চোথের সামনে অপরের সন্তানেরমা হতে যাচ্ছে, অথচ তাকে ভা নীরবে সহ্ল করতে হচ্ছে। এখানে আর এক হল্ব তার মনের। এক দিকে লোকলজ্জা আর কর্ষা, অন্তদিকে স্ত্রীর প্রতি বছরৎসর-পালিত ভালোবাসা। এই ত্রের হল্বে মনে মনে পুরে খাক হয়ে গেছে হ্বল, কিন্তু তার কিন্যুরায় পৌছতে পারে নি। তার জীবনের ট্রাজেডী এইখানে।

'খীণপুঞ্জ' উপস্থাদের প্রধান চরিত্রই মঙ্গলা। তাকে ঘিরেই সব। এথানেও সেই একই কথা, তার মন। স্থানীকৈ মঙ্গলা ভালবাদে, তার স্থগুংথের সঙ্গে সিন্দিকে জড়িয়ে মিলিরে স্থলীর্ঘ আঠারোটা বছর কাটিয়ে দিয়ে এসেছে। এ তার এক রপ। অন্ত রূপে সে সাম্রাজ্ঞী। মঙ্গলার সেরপকে শুধু তার স্থাই নয়, সা' পাড়ার আবালবৃদ্ধবিতা সকলেই ভয় করে, শ্রদ্ধা করে। আবার তার একটা অন্তর আছে যে অন্তর দিয়ে সে গ্রামের দশজনের একজন, তথন সে রোগীর শুশ্রুষায় সেবাপরায়না, নিমন্ত্রপাড়ীর সর্বময় কর্ত্রী আর চটুল রঙ্গরসে উদ্বেল নারী। মঙ্গলার চরিত্রের এই তিন্টি স্তরকে অন্থাবন কর্লে তাকে বৃষ্তে পারা কঠিন কিছু নয়। কিন্তু এখানেই তো সে সম্পূর্ণ নয়। তাকে বৃষ্তে হলে তার জীবনের পরিবর্ত্তন-কণ্টিকে লক্ষ্য করতে হবে। ঠিক এই জায়গাটিতেই লেখকের সম্পূর্ণ রুতিছ নির্ভর করে, এবং নিঃসন্দেহে বলা যায় স্ত্রীচরিত্রের এই ত্রহ মর্ম-উদ্যাটনে তিনি ব্যর্থ হননি। লক্ষ্যটি ম্বলীর নামে সমস্ত প্রামের স্ত্রীপূক্ষ ছিছি দেয়, মঙ্গলা তাকে ঘুণা করে, তার ক্রল্মিত মনের ঈষৎ পরিচয় পেয়েই তাকে সরিয়ে দেয়; কিন্তু আম্প্রমর্থণ করে, নিঃশেষে নিজেকে বিলিয়ে দেয়। এ কি করে সম্ভব! কিন্তু এ ও যে সম্ভব তা বৃষ্তে পারা কঠিন হবে না, যদি মঙ্গলার মনের দর্পণ দিয়ে সমস্তর। কিন্তু এ ও যে সম্ভব তা বৃষ্তে পারা কঠিন হবে না, যদি মঙ্গলার মনের দর্পণ দিয়ে সমস্ত

ঘটনাকে পর্যালোচনা করা যায়। মললা স্থবলকে ভালোবাদে, কিন্তু স্থবলের আপাত নিস্পৃহতায় দে ভালবাদা শীতল হয়ে যায়। বদ্ধাত্ত্বে বেদনাকে দে বহুভাবে অস্বীকার করলেও তার অবচেতন মন তাতে দায় দেয়নি। মূরলী লম্পট, দে কেড়ে নিতে জানে। মললার ভালোবাদা স্থবলের কাছ থেকে নিঃশব্দে ফিরে এসেছে, আর মূরলী তার দে ভালোবাদাকে কুড়িয়ে নিতে চায়নি, চেয়েছিলো কেড়ে নিতে। মললার যে বিভীয় রূপের কথা বলেছি, এখানে দেকথাটা মনে রাখতে হবে। মূরলীকে দে ভালোবাসেনি, দে তার দেহ দান করেছিলো মূরলীর প্রাণপ্রাচুর্য্যেভরা শক্তির কাছে। লেখকের ক্বতিত্ব এই আত্মদর্মপূর্ণ পর্যায়েই শেষ নয়। তারপরেই যে স্ক্র হলো মললার মানসিক দ্ব তার বিশ্লেষণেও লেখক অস্কৃত ক্ষমতা দেখিয়েছেন। মললার পাশাপাশি মনে পড়ে মাণিকবাব্র পুতুল-নাচের ইতিকথার কুস্মকে কিন্তু মঙ্গলা যেন আরো বেশী, আরও একটু যেন এগিয়ে গেছে।

প্রধান চরিত্রগুলো ছাড়াও, ছোটখাটো চরিত্র-চিত্রণেও যথেষ্ট নিপুণতার পরিচয় দিয়েছেন নরেনবার্। এ বই-এর একটা জিনিস যে কোনো পাঠকের ভালে। লাগবে, তা হচ্ছে লেখকের সহামুভূতি। যে দরদমাধা অন্তর দিয়ে তিনি বিনোদকে একৈছেন তাতে সে যে নিঃসন্দেহে সকল পাঠকের কাছ থেকেই সমান সহামুভূতি কুড়োবে তা নিশ্চিতভাবেই বলা যেতে পারে।

শুধুমনশুন্ত-বিশ্লেষণেই নয়, আঞ্জিকের দিক দিয়েও নরেনবাবু দেখিয়েছেন, উপস্থাস-রচনায় প্রথম হন্তক্ষেপ হলেও এ দিকেও তাঁর যথেষ্ট নজর ছিলো। যা কিছু ছোটোখাটো অসকতি লক্ষ্য করা যায়, তা ঐ প্রথম রচনা বলেই বোধ হয়, ভবিশ্বং রচনায় নিশ্চয়ই লেথক সে সব দোষক্রটী অচ্ছন্দে এড়িয়ে বেতে পার্বেন।

অনিল চক্ৰবৰ্ত্তী

দিল ভাক: পরিমল মুখোপাধাা য় (বুক ষ্টাত : দাম ভিন টাকা)

বিগত মহাসমর আমাদের সমাজব্যবস্থায় যে প্রচণ্ড আলোড়ল এনে দিরেছিলো সাহিত্যের মধ্য দিরে তাকে ফুটিয়ে তুল্তে এ যাবৎ অনেকেই হাত লাগিয়েছেন; তবে প্রত্যক্ষ রণান্ধন নিয়ে উপস্থাস রচনা বােধ হয় এই সর্বপ্রথম। সে দিক থেকে 'দিল ডাক' নতুনত্বের দাবী করতে পারে। উপস্থাসধানির পটভূমিকা-রচনায় শ্রীমুক্ত পরিমল মুখোপাধ্যায় যথেষ্ট সৎসাহদের পরিচয় দিয়েছিলেন। ভারতবর্ষ ও ব্রন্ধদেশের সীমাস্তে প্রেরিত 'বিনোদিনী বাহিনীর' অস্তর্ভুক্ত একটি মেয়ে তাঁর নায়িকা— এবং অজ্ঞ উন্মাদনার মধ্যেও এই বাঙালী মেয়েটির একটু 'মন-কেমন-করা' নিয়ে তিনি উপন্যাস্থানি রচনা করেছেন। সব কিছু মিলিয়ে পরিমলবাবুর প্রেচেষ্টা বলিষ্ঠ হয়ে উঠ্তে পারতা; কিছ তা হলোনা। ভধুমাত্র মেয়েটির চিত্তবিক্ষেপের মানিটুকুকে সম্বল করে তিনি যে আধ্যানভাগ রচনা করেছেন ভার অনিবাধ তুর্বলতা একে গভাহগতিকতার পর্বায়ে টেনে নামিয়াছে।

সাহিত্যের মধ্যে সমাজচেতনার উপস্থিতি যে প্রবল্ভাবে বাহ্নীয় এ কথাটা আজকাল আর ভেমন নতুন শোনায়না। কিন্তু এই সহজ কথাটা বারবার উচ্চারণ করা সত্তেও সাহি।তাকেরা এ বিষয়ে ষথেষ্ট পরিমাণে অবহিত হয়েছেন কি? হয়েছেন বস্তে পারলেই সুখী হতাম—কিন্ত প্রকৃত ঘটনা এর বিপরীতেই সাক্ষ্য দেবে। তার চেয়েও মারাত্মক কথা এই যে অনেকে আবার নিছক ক্যাশুনের মোহে পড়ে রাতারাতি সমাজসচেতন হয়ে উঠ্বার চেষ্টা করছেন। এই মনোভাবও আদৌ সুস্থ নয়। 'দিল ভাকের' লেখক যে নিছক ফ্যাশ্যানগ্রন্থ হয়ে সমাজসচেতন নন, উপন্যাসধানিতে তারই পরিচয় পাওয়া গ্রেলা। অন্ততঃ তাঁর আন্তরিক আন্মেজটুকু এই কথাই বল্বে।

নীরেন্দ্রনাথ চক্রবর্তী।

#### সংকলন

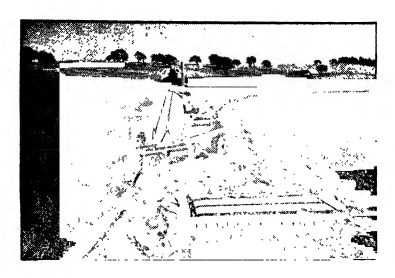
নতুন লেখা—সম্পাদক: সাধনাকান্ত চৌধুরী ( প্রকাশক: দেবপ্রসাদ চটোপাধ্যায় ৮।২ হেছিংস ষ্ট্রাট ; দাম ২, পৃঃ ২১৮ )

'নতুন লেখা'—নামটা ভ্রমাত্মক। 'নতুন লেখা' না বলে নতুন গল্প বললে যথাযোগ্য হয়। সংকলনটি প্রকাশের পেছনে নেহাৎই উহু ব্যবসায়মূলক মনোবৃত্তি ছাড়া আর যা' আছে পরিচালক 'আমাদের কথা'র তার একটা হদিশ দিলেছেন: "লেখার নিজম্ব মূল্য যা-ই থাক বছক্ষেত্রেই পুরোণ লেখকের শুধু নামের জোরেই সাহিত্য-ব্যবসা চলেছে। নতুন লেখকের এ'গোটির মধ্যে প্রবেশাধিকার নেই। মুক্রীহীনের চাকরী পেতে যে অভিজ্ঞতা অর্জন করতে হয়—নতুন লেখকের অদৃষ্টে তার চাইতে লাজনা কম নয়।...নতুন লেখায় আমরা প্রধানত সেই সব নতুন লেখকদেরই প্রাধান্ত দেব যাদের মধ্যে ক্রিলার করেছে। হযোগ পেলে বড় যারা হবেনই, বড় যাদের আমরা করবোই। নতুন লেখকদের ভালো লেখা আর ভাল লেখকদের নতুন লেখা আমরা পাশাপাশি ছাপব।' উদ্দেশ্ত সাধু, সন্দেহ নেই। যতদুর জানি, ঠিক এইধরণের মন নিয়ে কোন প্রকাশক এখন পর্যান্ত এগিয়ে আসেননি। হ'একটি সংকলনে নতুন লেখককে মধ্যে মধ্যে স্থান দেয়া হচ্ছে বটে কিন্ত তাও ঘেন অন্যক্ষণ পাদ-পূর্ণের প্রবৃত্তিতে। অর্থাৎ মহাজনদের ক্রেক্সেই ক্রেক্ নতুন লেখকদের উপহার দেয়া হচ্ছে। 'নতুন লেখা' এ'নির্মের উৎসাহব্যক্তক ব্যতিক্রম।

'নতৃন বেপায়' এক কুড়ি গল্প আছে। এঁদের মধ্যে মাণিক বন্দ্যোপাধ্যায়, বৃদ্ধদেব বহু, অচিস্তা সেনগুপু, বনফুল, প্রেমেক্স মিত্র—খ্যাতনামাদের বাদে একেবারে আন্কোরাদের সংখ্যা হচ্ছে দুল। মধ্যে জ্যোতিরিক্স নন্দী, প্রতিভা বহু, বাণী রায় প্রভৃতি কয়েকজন পরিচিত লেখক লেখিকা রয়েছেন।

নামজাদাদের মধ্যে অনেকদিন বাদে প্রেমেনবাব্র গল্প পড়ে খুসী হওরা গেল। অচিস্তাবাব্র গল্প ক্ষীয় বৈশিষ্ট্যে সম্জ্বল। স্বাদিক দিয়ে বিবেচনা করলে অচিস্তাবাব্র গল্লটিই সংকলনের শ্রেষ্ঠগল। প্রতিভা বছর গল্লের বক্তবাটি আকর্ষণীয়—কিন্ত বাচনভন্দী কাঁচা। বৃদ্ধদেব বাব্র গল্পে বক্তব্য ক্ম— বলার চঙ্টি কিন্ত মধুর। মাণিকবাব্দকৈ হ'একটি বিষয়ে আশ্চর্যা রক্ষের সংখ্ত মনে হোল। গল্পের উপসংহারে অত্যস্ত স্পষ্ট didactic স্থার কেমন খাপছাড়া মনে হয়; বারা মাণিকবাব্র রচনা পড়ে

### কম খরচে ভাল চাষ



একটি ৩-বটম প্লাউ-এর মই হলো ৫ ফুট চওড়া, তাতে মাটি কাটে ন' ইঞ্চি গভীর করে। অতএব এই 'ক্যাটারপিলার' ডিজেল ডি-২ ট্র্যাকটর কৃষির সময় এবং অর্থ অনেকখানি বাঁচিয়ে দেয়। ঘণ্টায় ১ৡ একর জমি চাব করা চলে, অথচ তাতে থরচ হয় শুধু দেড় গ্যালন জ্বালানি। এই আর্থিক স্থবিধাটুকুর জন্মই সর্বাদেশে এই ডিজেলের এমন স্থখ্যাতি। তার চাকা যেমন পিছলিয়ে যায় না, তেমনি ওপর দিকে লাফিয়েও চলে না। পূর্ণ শক্তিতে অল্পসময়ের মধ্যে কাজ সম্পূর্ণ করবার ক্ষমতা তার প্রচুর।

আপনাদের প্রয়োজনমত সকল মাপের পাবেন

ট্যাকটরস (ইভিক্রা) লিমিটেড, ৬, চার্চ্চ লেন, কলিকাতা

৬, চাৰ্চ্চ লেন, কলিকাতা ফোনঃ কলি ৬২২০

অভ্যন্ত তাঁদের কাছে কেমন কেমন লাগতে পারে। নতুন লেথকেরা যে বিলক্ষণ নতুন তাঁদের রচনা পিড়লেই তা'স্পষ্ট বোঝা যায়। এঁদের মধ্যে স্থলতা করের 'শতাব্দীর প্রভাব' বেশ পূর্ণাংগ, আঁটো সাঁটো গাড়নের। প্রবাসজীবন চৌধুরীর 'ভাবণম্বপ্ল' একটি পূরোপুরী পুরাতন পর্যায়ের বস্থমতী-মার্কা গল্প। সম্পাদক গলটি গ্রহণ না করলে বুদ্ধিমানের কাঞ্চ করতেন। 'মমতাহীন মৃত্যু' বা 'এই যুদ্ধ'—এই ফুটি ক্ষুতিসরল সা**লামেটে গরও বিশেষ হু**বিধের হয় নি। এই ধরণের কাহিনী বহু লেথা হয়েছে—আথ্যানভাগ ্বা বর্ণনাভংগী কোন বিষয়েই লেখকের কোন 'কুলিংগ' দেখাগেল না। সম্পাদকের গল্লটিতে বেশ একটু মেলোড্রামার উপাদান ছিল-ভিনি তার সন্থাবহার করতে পারেন নি, আরো ছোট ও আরো কৈন্দ্রম্থী করতে পারলে গলটি সফল হতে পারত। পৃথী, শ রায়চৌধুরীর গলটি মন্দ নয়—কিন্তু ভদ্রলোকের কর্মজ্ঞান বড় কম। তাই শেষের দিকে ছাড়া অক্সাক্ত অংশে গরটি কেমন যেন এলায়িত মনে হয়। মাধুরী রাম-এর 'পার্বতী' গল্পটির আবহাওয়ায় বেশ একটু জাতৃর ভাব ছিল—লেখিকা তার ঘণাযোগ্য ব্যবহার করতে পারলে হ্রবোধ ঘোষের মত চমকলাগানো গল রচনা করতে পারতেন। কিন্তু শেষ পর্যন্ত ভিনি একটি পান্সে 'ক্থিক)' বানিয়ে ফেলেন। গণেদ্রনাথ বন্যোপাধ্যায়ের 'গরল ভেল' এবং অমসিত বন্দ্যোপাধ্যায়ের পেশকে যে আঁথিঝরে' প্রথম শ্রেণীর গল্প হয়েছে। গণেক্রবাব্র মধ্যে উপদেশদানের স্পৃহা'মধ্যে মধ্যে বড়ো সোচ্চার হয়ে উঠেছে। এ বিষয়ে তাঁকে আবো সংযত হ'তে ্ছবে। বিনয় ঘোষের 'দশমীর ক্থ ওঠে পূর্বাচলে' সংকলনটির অন্যতম নিকৃষ্ট গল্প। লেফ্টিইও বিয়ালিষ্ট হবার মোহে একজাতের লেথক বাঙলাদাহিত্যে আজকাল কি ধরণের বিকৃতক্ষির আমদানী করছেন বিনয় ঘোষের গলটি তার নিদর্শন।

যাই হোক, মোটামুটি সংকলনটি ভালই হয়েছে। বিশেষ করে উদ্দেশ্খ যথন মহৎ তথন সেই প্রচেষ্টাকে উৎসাহিত না করে উপায় নেই।

রবি চক্রবর্তী।



পূৰ্কাশা ফান্ধন-২৩৫৩ **বাংলা** ( ১৩৫৩ ) শিল্পী হৈমন্ত্ৰী সেন



নবম বর্ষ 🔸 একাদশ সংখ্যা

## ভারতবর্ষ

### সঞ্জয় ভট্টাচার্য্য

চারদিকে নৃতন আলোর আকাশ, আমার রক্তে পুরোণো মাটি। পুরোণো মাটি— সময়ের ঢেউ-লাগা সিক্ত সৈকত। সময়ের ঢেউ গুণি, ঢেউ শুনি আমার মনে।

এ-মাটিতে যেদিন প্রথম জীবনের উৎসব
আকাশে তথন রাত্রি,
রাত্রির ছায়া মায়ুষের জীবনে।
তবু কালো রাত্রির কালো মায়ুষেরা নক্ষত্রের দিকে তাকিয়েছিল,
স্থানুর স্থা্যের দিকে তাকিয়েছিল।
সেই নম্ম আলো ভালো লেগেছিল তাদের
জীবনকে ভালোবাসবে বলে'।
জীবন, চিরদিনের জীবন, প্রাণের উষ্ণ নীড়—
নারীর রচনায়, নারীর স্বপ্নে, নারীর নিবিড় চোথে
স্থানের কতো বিচিত্র লিপি!
জীবনকে ভালোবেসেছিল তারা

আর ভালোবেসেছিল মাটিকে;
মাটির প্রথম সস্তানের মাটিকে পাওয়া
মায়ের মতো, দেবতার মতো পাওয়া
কতো সহল তব্ কতো গভীর—
কতো নিবিড় জীবনের এ-উচ্চারণ:
'ধরিত্রীদেবতা'. 'ধরিত্রীমাতা'!

গভীরতার ক্লান্তিতে ফুলে ওঠে সমুদ্র।
নিবিড়তায় নিঝুম জীবনও কি চেঁচিয়ে ওঠেনি হঠাৎ ?
আকাশ, রাত্রির ঘুমন্ত আকাশ হয়ত জাগল তাই
ইক্লবরুণমিত্রাগ্নি নিয়ে জেগে উঠল আকাশ!
আকাশের ছোঁওয়া লাগল কালো মান্তবের জীবনে
রোদ্রের ছোঁওয়া, শুত্রতার ছোঁওয়া।
তবু কতোটুকু দিতে পারে আকাশ মাটির মান্তবকে?
দিতে পারে স্বপ্ন, রক্ত নয়—
দিতে পারে মৃত্যুর কাহিনী, জীবনের স্পন্দন নয়।
'স স্বমগ্নিং স্বর্গ্যমধোষি মৃত্যো'
আকাশে মৃত্যুর বিচরণ—জীবনের বিচরণ মাটিতে,
কালো মান্তবের শুত্র হাড় শুত্রতর্ভিবের দিতে পারেনা আকাশ।

কে হারাল!

নাটিই কি শুধু হারিয়ে গেল আকাশের পারাবারে
বন্দী কি হ'ল না আকাশ ভঙ্গুর মাটির ভাণ্ডে ?
কে জানে ? জানেনা আকাশ, জানেনা মাটি, জানে শুধু জীবন
ন্তন এক জীবন, জীবনের ন্তন আহ্বান :
শবরের শর্কারীতে কতো রমণীর শুত্র দেহ মিশে গেল,
শবরীর শর্কারীতে এলো স্থ্য-প্রতিম কতো তাপস !
আকাশ আর মাটির মোহনায় ন্তন একটি দ্বীপ,
বৈপায়নের কঠে ন্তন ধ্বনি :
'ঈশাবাস্থিদং সর্কান্'।
ন্তন কথা—জীবনের ঐশ্বর্যের কথা।
মৃত্যুর কথা নয়, ঐশ্বর্যের কথা।

অমৃতের কথা নয়, ঐশ্বর্যের কথা।
মৃত্যুর কি মানে পেয়েছ নচিকেতা,
জীবনের কি মানে পেয়েছে অমৃতের পুজের। ?
জীবনের মানে খুঁজে নাও ঐশ্বর্যে,
কতো প্রচুর, কতো তীর যে জীবন খুঁজে নাও।
পুরোণো মাটির নৃতন দ্বীপে জন্ম দাও আগ্রেয় জীবনের:
'অগ্রে নয় স্থপণা রায়ে অস্থান'।

ভারতবর্ধের জন্ম হ'ল।
গন্ধার-কেক্য়-মন্ত্র-উশীনর-মৎস-কুরু-পঞ্চাল-কাশী-কোশলের জন্ম হ'ল,
মণিকুটিনে খচিত হ'ল অরণ্য-লাবণ্য!
শুধু তপোবন আর উটজে বনজ্যোৎসা নয়,
শক্স্তলার চকিত দৃষ্টি নয় শুধু,
কালো আর সাদা মাটির গাঢ় আলিঙ্গন আঁকা মেঘপ্রভ শিলাগৃছে
— বিদ্যুৎময়ী ললিতবনিতার জভঙ্গী,
অলকে তাদের কুন্দকোরক, চ্ডাপাশে নবকুরুবক!
বিদিশা-দশার্ণ-উজ্জয়িনীর সৌধাবলীতে গেহিনীও তা'রা
শুনমন্ত্র তন্ত্রী, শ্রামা,
সলজ্জ প্রিয়া তা'রা—শিথিলনীবীক্ষোমবাস,
তা'রা বিরহিনী, একবেণীবদ্ধা।
নিশীধের রাজপথে অভিসারিকার মেখলানিকণ,
স্চীভেন্ত অন্ধকারে কর্ণাভরণের বিদ্যুৎ!

অগ্নির জন্ম দাও তুমি, নারী,
জীবনের জন্ম দাও।
আথ্নেয় জীবন আকাশে লেলিহান হয়ে ওঠে
পৃথিবী ভরে যায় কাক্ষকার্য্যে!
তোমার শক্তিশালায় আত্মার নির্মাণ—বিখের নির্মাণ চলেছে, নারী,
মহাকাশের মহিমা কি তুমি নও—
তুমি কি নও পৃথিবীর অণুর অণিমা—
নও সর্বক্রমণরীরিণী ?

উন্ধৃক জীবনের বিজয়স্তত্তে তাই থচিত হ'ল সমুদ্র-মেথলা ভারতবর্ষ তৈরী হল জীবন-দেবতার মূর্ত্তি, ফিরে এলো ধরিত্রীমাতা শক্তিমাতার ঐশ্বর্য্য নিয়ে। সময়ের সীমা ছাড়িয়ে সে ঐশ্বর্য্যের দীপ্তি দীর্ঘ ভবিদ্যুতে তার বিস্তার! জন্ম হ'ল জননীর, মাতৃভূমির জন্ম হ'ল।

সস্তানের মাতৃত্মি—দেশ !
পরশপুর থেকে প্রাগ জ্যাতিব
তাম্রপর্ণী থেকে শ্রাবন্তী —
गাটির দেশ নয় শুধু, মান্থবের দেশ ।
गন্ত-মল্লী-যোধ্যেয়-কীরাত-মোর্য্য-লিচ্ছবি-গৌড়
পাণ্ড্য-অদ্ধ-পুলিন্দ-রাষ্ট্রক-ভোজ—
উদ্ধত জনতরক্ষের অজস্র দর্পিত বাহু !
তা'রা পৃথিবল্লভ, অবনীজনাশ্রয়, পরমভট্টারক, পরমমহেশ্বর,
অশ্বপতি-গজপতি-নরপতিরাজ্জয়াধিপতি তা'রা !

উজ্জিহান স্থেয়ের দেশ ! প্রভাতের ভৃষ্ণা কেঁপে উঠল কভো পাথীর পাথায়, দূরদূরান্তের কভো পাথীর রক্তে প্রমন্ত স্থ্যকামনা ! আর কভো রক্ত গৈরিক ধূলো হয়ে গেল স্থ্যের উত্তাপে ! কভো দেহ, কভো প্রাণ ভোমার মাটিতে, ভোমার আকাশে, ভোমার আলোতে হারাল

তারপর আবার বুঝি স্র্থ্যের ক্লান্তি সময়ের সমূত্রে—ু এবার মেঘ, এবার ঝড়। স্থ্যকিরীট ফেলে দিয়ে কি বেশে এসে দাঁড়ালে, সাবিত্রী— কোন্ অন্ধকার ভবিশ্বতে প্রবাহিত তোমার কালো চুলের নদী – কালের কতো দুর পর্থে ? রক্তের ঝর্ণায় কোন্ শক্তি পান কর, মহাকালী, মৃত্যু দিয়ে জীবনকে কোন্ শক্তি পান করাও ?

এবার তুমি শাক্ত সন্তানের ধাত্রী, ভারতবর্ষ, সন্তানের জননী নও আর। আরব সমুদ্রের তীরে তীরে একদিন তাজিকের অশ্বন্ধুরে তপ্ত বালু উড়ল, সে-তপ্ততায় বিরাট এক মরুশক্তির, সমুদ্রশক্তির উপঢৌকন পেয়েছে তোমার মন, পেয়েছ মনের নীড়। মরু-পথিকের সঙ্গে তাই মন তোমার বিচরণ করেছে বহুদূর— পশ্চিম দিগন্তের আর্ণা ত্মসায়। তারপর তোমার তম্সা—তমোতপ্রভা তোমার, গুর্জরপ্রতীহারের চিতাভক্ষে পাঞ্চুর হ'ল তোমার আকাশ— আর গজনীর আকাশে বাকা চাদ উঠলো। তোমার ভূঙ্গারে মেদিন তরুণ তুরুদ্ধের শক্তির স্থরা। তাদের বাকা তলোয়ারে ঝলমল ঝিলমের তীর— কনৌজের মৃত রাজপথ ঝঙ্কত: সেদিন মুরের মুণীবাত্যা তরোরির রণপ্রান্তরে --গৌড়ের তমালতালীরনরাজিনীলায়। তবু 'মায় ভূখা হুঁ'—চীৎকার, আরাবন্ধীর পাহাড়ে পাহাড়ে তোমার বুভুক্ষু আত্মার বিচরণ ! বার্থ হয়েছে দিল্লীর দলিত প্রাণের ক্রন্দন, পাণিপথে অঞ্চলি ভরে রক্তপান করেছ তুমি !

বছদিন—বহুযুগ—
বহু প্রভাতের ললাটে রক্ত ভিলক—
তারপর একদিন এ-রোদ্রের অবসান।
আষাঢ়ের—রবি-আস্-সানীর একটি মেঘরিশ্ধ আকাশে
সিক্রির মস্জিদ থেকে খুৎবা ধ্বনিত হ'ল:
"তুমিই আমায় ঐশ্বর্য দিয়েছ খোদা—
দিয়েছ বলদপ্ত বাহু আর বিচক্ষণ হৃদয়…"

মুখতুলে তাকাল ব্যথিত মাটি প্রাসাদ-করোথায়—
"কে এলো—
কদমের ধ্বনি নিয়ে কে এলো ?"
মাটির অণুতে অণুতে প্রতিধ্বনি বাজল:
"দিলীশ্বরো জগদীশ্বরো বা!"

হয়তো কোনো তুরাণা রপসীর চোথের নীল
নাল পাহাড়ের কুয়াশা হ'তে তাদের রাত্রির স্বপ্নে নেমে এসেছে—
গুলবাগের ঘাণে গভীর হয়েছে নিঃশ্বাস,
তবু তা স্বগ্ন—
অতীতে-ফেলে-আসা জীবনের প্রেত-ছায়।
বহুদ্রে তাদের কাবুল-সমর্থন্স-শিরাজ-বোথরা!
পায়ের নীচে তথন নৃতন মাটি,
ঘুমভাঙ্গা চোথে সমতলের শ্রামল আলো,
সিদ্ধু আর গঙ্গার বাছবেষ্টনে বন্দী তা'রা।
নৃতন মাটির নবজাত সন্তান!
নৃতন মাটি, তবু তাদেরই জন্মভূমি!
ভালো লাগে চোথে তাদের যম্নার কালো জল,
ভালো লাগে যমুনার কোলে চোথের জল ফেলে যেতে!

আবার ইক্সংস্কৃত্টো তোমার সন্তানের দেহে,
শুল্রকচি তুমি সন্তানের মনে—
রূপরস গন্ধশব্দের উৎসব আবার!
তাই আবার স্থান্ন প্রতীচীর মুগ্ধ ল্ক দৃষ্টিপাত—
তাই হিম্পাণীর উপকৃল গুঞ্জন-মুখর:
পার হতে হবে রাত্রির কতো সমৃত্ত —
কালো অরণ্যের ছায়া-শিহরিত কতো পথ—
কতো দৈত্যের দেশের পর এ স্থপ্ত্র্মণ ।
ছক্তর পারাবারে ভাস্ল প্রতীচীর পণ্যতরী।

তারপর একদিন সমুদ্র-শথ্যের গর্জনে মালাবারের বেলাভূমি উচ্চকিত,
শথ্যের মান্ধবের তীরু পদধ্বনি নারিকেলের নিভ্ত ছারার,
আগ্রার বিপণিতে পণ্যাজীবের দীন হাসি!
কি নিষ্ঠুর, কুটিল স্বপ্নের ছন্মবেশ এ দীনতা
কে জানত সেদিন ?
কে জানত পণ্য হ'বে ভারতবর্ষের মাটি,
পণ্য হ'বে মান্ধবের মন ?
জান্তনা কর্ণাটক, পলাশী, মহিশ্র, দিল্লী—
কামানের আগুনে পুড্বার আগে জানতনা।

হে প্রাচী, মায়ের মত উষ্ণ অমুরাগে তৃমি স্পর্শ করতে পারোনি প্রতীচীর তৃহিনশীতল বৃক—
দে তোমার সন্তান হতে চায়নি, প্রভূ হয়েছে।
যন্ত্রের পেষণে তোমার মাটিকে ধুলোর মতে। দিয়িদিকে উড়িয়ে দিয়েছে তার বাছ,
তোমার মাটিকে—তোমার আত্মাকে!
শুন্তে চায়নি সে তোমার কায়া, দেখতে চায়নি হাসি, গুঁজতে যায়নি প্রাণ
দেখবার ছিলনা কিছু তার, জানবার ছিলনা কিছু
তার ছিল শুধু ইক্রজালে তোমার মাটিকে সোনা করে নেওয়া!
ত্যারের দেশে স্বর্ণস্থ্য উঠল,
হে প্রাচী, তৃমি প্রাচীন অন্ধকারে আবার!

#### অন্ধকার !

সে অন্ধকারে কোথায় আর প্রাণের বিচিত্র উৎসার—
সময়ের কর্মশালায় কোথায় সে মহাজীবনের নির্মাণ ?
সব—সবই অন্ধকারের ছায়ায় হারাল !
অন্ধকার।
একটু আলোও কি আসেনি সে রাচ অন্ধকারে
পশ্চিম আকাশের একটু তির্ব্যক আলো—
সুর্ব্যের সামান্ত প্রসাদ ?

এসেছিল—কোন্ এক বিশ্বত সমাধি থেকে বৃঝি উঠে এসেছিল—
হর্ষ্যের শ্বৃতি-লিপি অন্ধকার আকাশে,
অন্ধকার মাটির অণুতে অণুতে তাই বিদ্যুৎ-ফুরণ—
প্রাচীন অন্ধকার,
অগ্নিসরণিতে হর্ষ্যসাধুজ্যের স্বপ্ন এলো তোমার চোগে!
অন্ধকারের দীপাবলী—
লোহিত আগুনের অজ্ঞ্জ, অশাস্ত ফুলিঙ্গ
একটি খেতশুত্র নিঙ্কম্প শিখায় আকাশ আলিঙ্কন করেছে আজ।
সে-শুত্রতায় বিচ্ছুরিত পুরোণো মাটির আত্মার জ্যোতি,
অতীতের, ভবিশ্বতের।

তোমায় চিনি, ইতিহাস-দেবতা,
মনের বিধাতা, চিনি তোমায়—
জানিনে আর দেবতারা কোথায়!
জানি তোমার নাভিনালে ফুটে উঠেছিল অতীতের শতদল,
ফুটে উঠবে ভবিন্ততেরও পদ্মরাগ।
তোমার মালাগাঁথার শেষ নেই,
শেষ নেই ফুলের মত জীবনের—জীবনের মত ফুলের শেষ নেই!
ফুল-নার অরভিত স্বপ্নে এসেছে আমার বসস্ত—
আমার বৈশাখ, আমার আষাঢ় রূপায়িত যার রূপরেখায়!
বে-মাটি ফুল ফোটায় আমার রক্তে তারই হাতছানি—
পঙ্কমাতার পক্ক আমি মহাকালের মালায়।।

[ अथम अकान : यत्राक--२७१म कायुताती ১৯৪৭

# वाश्लाव अश्कृि

## বাংলার রূপর্য সাধনা

### [ আধুনিক আন্দোলন ] যামিনীকান্ত সেন

ইংরাজ-প্রভাব শুধু কামানের গর্জনের দক্ষে দক্ষে এসে এদেশের পঞ্চাব, মহারাষ্ট্র, শুর্জের ও রাজপুত প্রভৃতি জাতির ওপর আধিপতা স্থাপন করেছে একথা আংশিকভাবে ঠিক হলেও ইংরাজী সভ্যতার প্রথম ও প্রধান কার্য্য ছিল বিজিত জাতিদের ভিতর নানাভাবে নিজেদের শ্রেষ্ঠ থ প্রচার ও প্রতিষ্ঠা করা। মোগল আধিপত্য যে ইংরাজ চূর্ণ করেছে তার। অসাধারণ জাতি, তাদের সভ্যতা অতুলনীয় একথা প্রচারের ঘারাও প্রমাণ করা হয়েছে এবং কাজের ঘারাও সকলকে বোঝাতে হয়েছে। ফলে পরাজিত জাতিরা বিজ্যেতাদের যে চোখে দেখে—দে চোখেই পাশ্চাত্য সভ্যতাকে এদেশের জনসাধারণ দেখতে স্কুরু করে।

কলে এদেশে ইউরোপীয় প্রভাব ক্রেমশঃ বৃদ্ধি পায়। ইংরাজী ভাষা এখানকার প্রধান ভাষার পরিণত হয়। ইংরাজী সাহিত্য এদেশে সর্বব্রেষ্ঠ সাহিত্য বলে পরিগণিত হয়। ইংরাজী শিক্ষার প্রসারের জন্ম প্রতিষ্ঠিত স্কুল কলেজ ও বিশ্ববিদ্যালয়ে সমগ্র ভারতবর্ষ পূর্ণ হয়ে গেল। বাংলা সাহিত্য ইংরাজী সাহিত্যের আদর্শ গ্রহণ করল। মাইকেল মধুসূদন দত্ত বাংলা সাহিত্যে ইংরাজীর অমুকরণে অমিত্রাক্ষর ছন্দ প্রবর্ত্তন করলেন। পরবর্ত্তী কবিরাও ইংরাজের আদর্শে গীতিকবিতা ও উপন্যাস প্রভৃতি রচনা করে ইংরাজের সভ্যতা ও শীলতাগত প্রভাব এদেশে পরোক্ষভাবে স্থায়ী করেছে। ইংরাজের প্রাধান্য প্রতিষ্ঠিত হয় এরূপ প্রত্যক্ষ ও পরোক্ষ রচনা ও প্রচার কার্য্যের ছারা।

মুসলমান শাসকগণও গোড়াতে বাংলাদেশে এসে পূর্ববর্তী হিন্দু রাজারা বাডে হের প্রমাণিত হয় এবং সকলে বাতে নিজেদের তুর্বল ও তুচ্ছ মনে করে এরকম প্রচার কার্য্য চালায়। রাজা লক্ষ্মণসেন সভের জন অখারোহী দেখে পলায়ন করে এরপ একটি উক্তি বছকাল প্রচারিত হয়। কলে এদেশে নিজেদের প্রতি সকলেরই একটা অঞ্জার ভাব জেগে ওঠে। এই অশ্রদ্ধার উপর নিহিত হয়ে পাঠান আমল বছকাল নির্বিবাদে চলে এসেছিল। ইংরাজ-আমলে এই অশ্রদ্ধা আরও ঘনীভূত হয়। ইউরোপীয় সভ্যতা সকল দিকে এ জাতিকে অবরুদ্ধ করে এবং সকলেই নিজেদের অপদার্থতাকে প্রকাশ্য বা প্রচ্ছন্নভাবে স্বীকার করে।

সাহিত্যক্ষেত্রে ইউরোপের প্রভাব এসে পড়ে অসামান্য ভাবে। রম্যকলা ও কারুশিল্পেও এই প্রভাব আরও মারাত্মক হয়ে পড়ে। মুর্শিদাবাদের নবাবী আমলে ইংরাজ চিত্রকরেরা এসে নবাবদের প্রতিকৃতি রচনা কয়ে—কারণ নবাবেরা পরিশেষে ইংরাজের বশ্যতাই স্বীকার করে। ইউরোপীয় শিল্পীরা ক্রমশঃ এদিকে এসে এখানকার ধনীদের প্রতিকৃতি রচনা স্থুক্ত করে দেয় এবং কখনও বা নানা বিষয় নিয়ে চিত্র আঁকতেও অগ্রসর হয়। তাতে করে বাস্তবপস্থী ( realistic ) তৈলচিত্র রচনার প্রথা এদেশে প্রবর্ত্তিত হয়। এ শ্রেণীর শিল্পীদের ভিতর Zoffanyর নাম উল্লেখযোগ্য। মৃত্তিকলাতেও ইউরোপীয় শিল্পীর প্রভাব বিস্তৃত হয়। লাটসাহেব্দের প্রস্তরমূর্ত্তি স্থাপিত হয় কলিকাতার ময়দানে, ফলে ইউরোপীয় কলার এবং সে কলার আদর্শের চিহ্ন দেশের ললাটে প্রভাক্ষভাবেই ফ্রন্ত করা হয়। এদেশের মূর্ত্তিশিল্পীদের কৃত্য সকলেই যেন ভূলে যায়। ইউরোপীয় বা বিলিতী না হ'লে কিছুই শ্রেষ্ঠ হতে পারেনা এ ধারণা প্রতিদিনই প্রতি বিষয়ে এগিয়ে চলে। অজ্ঞভাবে বিলিতী মালের আমদানী হ'তে থাকে—দেশীয় শিল্পকে নানা কুটনীতি ও অভ্যাচারে ধ্বংস করা হয়। মসলিনের দেশে বিলেত হতে কাপত আসতে থাকে। একদিকে ইংপ্লজী সভ্যতার প্রাধান্য প্রতিষ্ঠিত হয় এমনি ভাবে, অন্যদিকে আর কতকগুলি অভাবনীয় ঘটনা-পরম্পরা ঘরের ও বাইবের দৃষ্টিকে বিশেষভাবে উদ্ভ্রান্ত করে। কিছুকাল ইংরাজ শাসনের পরে ইউরোপীয় পণ্ডিতগণ এদেশের প্রাচীন সভ্যতা ও কলা বিষয়ে গবেষণা আরম্ভ করেন। তা'তে করে অনেক নূতন তথ্য আবিষ্কৃত হয়। সংস্কৃত সাহিত্য এই অনুসন্ধানের **কলে** বেরিয়ে পড়ে। এ ভাষাটি সকলের বিস্ময় উৎপন্ন করে। পরাজিত ভারতবর্ষকে সকলেই এত তুচ্ছ মনে করত যে, সংস্কৃত সাহিত্যের সকল গ্রন্থকে ইউরোপীয় পণ্ডিতেরা জাল গ্রন্থ বলতে সুরু করে। পণ্ডিত Maxmuller বলেছেন "Yet such was the surprise created by the discovery of this language and by its startling similarity to this classical languages of Greece and Rome that some of the most distinguished people of the last century declined to beleave its historical reality and accused the wily Brahmins of having forged it to deceive their conquerors" \* তথু জকণা বলে ব্যাপারটি শেব হয়নি। Dugald Stuart

<sup>\*</sup> Dugald Stuart, Conjectures concerning the origin of Sanskrit unannuller, The Science of Language Vol., 1891.

নামক পণ্ডিত সম্বন্ধে বলা হয়েছে, "He therefore declined the reality of such a language as Sanskrit altogather and wrote his famous essay to prove that Sanskrit had been put together after the model of Greek and Latin by those arch-forgerers and liars, the Brahmins and the whole Sanskrit Literature was an unposition."

ব্রাহ্মণেরা সকলেই জানিয়াও মিথ্যাবাদী এবং সংস্কৃত সাহিত্যটিই একটা অলীক ব্যাপার, একথা যারা ঘোষণা করে তাদের এদেশ সম্বন্ধে ধারণা কিরূপ তা' সহজেই অনুমান করা যেতে পারে।

এদেশের রূপ ও রস সাধনার ক্ষেত্রেও পাশ্চাত্য বিচার এরূপ অসহিষ্ণু ও অমুদার হয়েছে। অজন্তার চিত্রকলা আবিষ্ণত হয়েছিল ১৮১৯ খ্রীষ্টাব্দে। Lionel Baynett প্রত্নতাত্ত্বিক শিল্প আবিন্ধাবের একটা বিব্রতি দিয়েছেন।\* ভারতের ভাস্কর্য্য ভারতের ও চিত্রস্তি দেখে অনেকে এগুলিকে "ধার করা" বা "জাল" বলেছে, আবার আনেকে বলেছে এসব কুৎসিত ও হৃষয়। উপরোক্ত গ্রন্থের লেখক ভারতীয় আর্টকে বলেছে "Fantastic" "Grotesque" "Loathsome" ও "Monstrous"। ইংরাজী ভাষায় কুৎসামূলক এমন শব্দ পাওয়া কঠিন যা ভারতীয় কলা সম্বন্ধে প্রয়োগ করা হয়নি। ‡ বিজিত জাতির রচনাকে এমনিভাবে কুৎসা দ্বারা হেয় প্রতিপন্ন করা হয়েছে যে ক্রমশং এখানকার শিক্ষিত সম্প্রদায়ও এসব পণ্ডিতদের কথাকে শিরোধার্য্য করেছে। আপশোবের বিষয় হিন্দুজাতি নিজেদের বস্তু দৈবমূর্ত্তিকে লড্জাজনক মনে করেছে —অথচ ইউরোণ কোন কালে গ্রীক দেবভাগুলির মুর্ত্তিকে এরকম চোথে দেখেনি। মিশনারীদের মতামত পাঠ করে দেশ নিজকে আসামীর কাঠগড়াতে অভিযুক্ত বলেই মনে করেছে। মিশনারীরা সফলই হয়েছিল। এর প্রমাণ ছচ্ছে রামমোহন রায় এবং পরবর্তী সকল শ্রেণীর ধর্মসংস্কারকগণ তথাকথিত হিন্দু পৌত্তলিকতার নিন্দায় মুখর হয়েছিল এবং একেশ্বরবাদ প্রচারের জন্ম অধীর হয়েছিল। গ্রীক পৌত্রলিকতা কখনও নিন্দার বিষয় হয়নি এবং গ্রীষ্টীয় ক্যার্থলিক পৌত্রলিকতাও রোম সহরে জয়ধ্বজা তুলে আজও বর্ত্তমান। গ্রীকেরা জীবিতও নয় এবং ইংরাজের হাতে পরাজয়ও মানেনি—রোম সম্বন্ধেও একথা প্রযোজ্য। আধুনিক বিচারকেরা দেখেছেন হিন্দুকল্পনায় পুতলিকার প্রশন্তি নেই—মনীধী Spalding একথা স্পষ্ট বলেছেন। রূপ মচনাম দিক হতেও বন্ধ গ্রীক মূর্ত্তি পুত্তলিকা হতে পানে কিন্তু হিন্দু মূর্ত্তি আতোপান্ত, লক্ষণ, আধার, মূদ্রা, ভঙ্গী ও ভিলক প্রভৃতি দ্বারা একটা পরোক্ষতত্ত্বের ভোতক। প্রভাক্ষ ছেহারা হিন্দু দেবমূর্ত্তির চরম বা শেষ কথা নয়।

<sup>\*</sup> Antiquities of India.

<sup>#</sup> Antiquities of India, p. 256

রামমোহনের ঐক্যবাদই হোক রমেশচন্দ্র দত্তের বৈদিক একত্বের প্রশন্তিই হোক বা বিবেকানন্দের অদৈতবাদই হোক এ শ্রেণীর মতবাদ পাদরীদের বহুত্বাদের উপর অপ্রান্ত আক্রমণের ফলেই উপস্থিত করা হয়েছে। পাশ্চাত্য প্রচারকার্য্য সকলকেই এক কোণে জ্বড় করেছিল অসহায় মেষশাবকদের মত। সকলেই নিজের পূঁথিপত্র ঘেঁটে মিশনারীদের তিরক্কত "পৌত্তলিকতা" ও 'বহুদেববাদ' হ'তে আত্মরক্ষার জন্ম হিন্দুধর্মের নিগুণ ব্রহ্মবাদ ও অদৈতবাদ প্রচারের জন্ম উৎসাহিত হয়। অধঃপতিত জাতির পরাজিত (defeatist) মানসিকতা এ ছাড়া আর কিছু করতে পারেনি। ভারতের বহুত্বাদ ও একত্বাদ যে একই সত্যের ভোতক এ বিষয়ে এখনও দেশ সচেতন হয় নি। দাসমনোবৃত্তি চিত্তকে এখনও উন্মুখী করেনি। জগতে ঐক্যবাদের মূলেও যে বৈচিত্র্য ও বিভিন্নতার মনস্তাবিক ভিত্তি আছে—একথা সেকালে কারও মনে জাগেনি।

এদেশে যাঁরা পারমার্থিক ব্যাপার নিয়ে চর্চচা ও অধ্যয়ন করেছে তারাও নিজেকে অন্তরে অন্তরে হীন মনে করেছে তাতে সন্দেহ নেই। না হলে নিজেদের বর্ত্তমান মত সমর্থনের জন্ম গু'হাজার বছরের ভিতরকার ইতিহাস খুঁজেও কোন সমর্থন না পেয়ে গু'হাজার বছরের প্রাচীন যুগের দোহাই দেওয়া কেন ? এদেশে কি স্বাধীন যুগ ছিল না ? গুপ্ত ও পাল সাম্রাজ্যের স্বাধীন যুগে এ দেশের বৈজ্ঞানিক আবিষ্কার, সাহিত্যের ঐশ্বর্য ও কলালীলার জগজ্জ্মী সম্পদ স্প্ত হয়ে বে অভ্তপূর্বে সম্থানের সূচনা করে তা সমগ্র এসিয়াকে সমৃদ্ধ করে। অথচ এ যুগে ঈশ্বরের অবৈতত্ত্ব কল্পনার সহিত মায়াবাদের পুচ্ছ কথনও স্বীকৃত হয়নি এবং অনাসক্ত যোগক্রিয়াও কখনও সকলের চিত্ত হয়ন করেনি।

মোটকথা মুখে স্বীকার না করলেও পাশ্চাত্য প্রচারকার্য্যের ফলে সকলেই নিজেদের ধর্ম, সমাজ, আচরণ ও কলালীলাকে লজ্জার ব্যাপার মনে করেছিল। একাল পর্যন্ত ইউরোপের পণ্ডিভরা ভারতীয় বহুহস্ত ও বহুশীর্যা মুর্ত্তিগুলিকে অসক্ষোচে "Grotesque" বা বীভংস বলে থাকে। এ সব মুর্ত্তিকে ওরা কিছুতেই স্থুন্দর বলতে প্রস্তুত নয়। ভারতীয় শিল্পের সমঝদার Lord Ronuldshaye এ সব মূর্ত্তিকে "Grotesque" বলেছে। আজ পর্যান্ত এগুলির সৌন্দর্য্যগত ছন্দ যে কোথায় তা' কেউ বুঝতে পারেনি। অথচ যে দেশে সৌন্দর্য্য সম্বন্ধে চরম সাধনা হয়েছে এবং চৌষ্ট্রি কলার উস্তাবন ও চর্চ্চা হয়েছে—তারা যে ইচ্ছা করে কুৎসিত কিছু রচনা করবে এক্রপ কথাও বিশ্বাস্থোগ্য নয়।

অথচ ইউরোপের তুর্ব্যাখ্যা ও অপভাষণ শুনে এ দেশের লোকও ওদের কথা মেনে
নিচ্ছে। স্বামী বিবেকানদের মত ধার্ম্মিক ও শিক্ষিত লোকও যদি ওদের বাজে কথা
মেনে নিয়ে ভারতীর স্প্রির বিচার করে তা হ'লে পরিভাপের দীমা থাকেনা। অথচ ভাই
হয়েছে। স্বামী বিবেকানদা ইংরাজদের অমুকরণ করে ভারতীয় মূর্ত্তিশিল্পের এই বীভংসভার

( grotesqueness ) কথা উল্লেখ করেছেন। যাঁরা ধর্মবিষয়ে অগ্রণী তাঁরাও যদি ইউরোপের আজগবী মত গ্রহণ করে তবে বলতে হয় দাসত্বের নিম্পেষণে এদেশের এযুগে মৃত্যুই ঘটেছে।

কাজেই ব্যাপার দাঁড়াচ্ছে ইউরোপীয় পাগুিত্যের প্রচারকার্য্যে এদেশের সমগ্র তান্ধিকও কলাবিষয়ক ঐশ্বর্যা সম্বন্ধে একেবারে অন্ধ হয়ে গেছে। তাতে করে ইউরোপীয় শিল্পের অমুকরণ করা ছাড়া এদেশের আর গত্যস্তর ছিলনা।

এদেশের মূর্ত্তিবাদের বিরুদ্ধে পাদরীদের প্রচারকার্য্য এবং ভগবানের যথার্থ বহুত্বাদ বিষয়ে ইউরোপের উপলব্ধির অক্ষমতা দেশের সভ্যতা ও শীলতা সম্বন্ধেও জগৎকে বিপ্রান্থ করেছে তাতে। এদেশও অসাধারণভাবে ক্ষতিগ্রস্থ হয়েছে। মোগলাই আমলেও এরক্ষ অন্ধতা দেখা যায়নি কারণ প্রাচ্য বলে মুসলমান পণ্ডিতগণ সহজেই ভারতের বহুমুখী রূপের ঐশ্ব্য্য উপলব্ধি করেছিল। একেশ্বর্বাদী হয়েও ইসলাম ভগবানের সর্ব্যটে অন্তিত্ব স্বীকার করে, তাছাড়া স্কৌবাদও ইসলামকে ভারতের ঘনিষ্ট করে। এজন্ত মুসলমান আমলেও রাজপুত্র দারাশিকো উপনিষদ, যোগবাশিষ্ট এবং ভগবেদগীতার অনুবাদ করেন। সম্রাট আকবর ইসলাম ধর্ম্ম প্রচার না করে এদেশে একটা নৃতন ধর্মই স্প্রিকরে।

আত্মরক্ষার জন্ম এদেশে উনবিংশ শতাব্দীতে বৈরাগ্যবাদ, সন্ন্যাসবাদ ও অনাসক্তিবাদের প্রচার হয় কারণ বেদান্তের অবৈতবাদের পেছনে যে মান্নাবাদ আছে তা'কে মাথার তুলে নিতে হয়। উনবিংশ শতাব্দীর ভাবুকেরা অবৈতবাদ প্রতিষ্ঠাই চরম কর্ত্তব্য মনে করে। অথচ যে তান্ত্রিক দর্শনের শক্তিবাদ ও যোগবাদ এক সময় ভারতবর্ষকে স্বাধীন করেছিল তা' বোঝবার ক্ষমতা এযুগে কারও হয় নি। ফলে খ্রীষ্টান প্রচারকগণের চেন্টান্ন এদেশ এক বিপদ হ'তে অন্থা বিপদে গিয়ে পড়েছে। বৈরাগ্যের দ্বারা বস্তুধাকে জয় করা যার না।

শিল্পরচনাক্ষেত্রে এই তুর্বলতা ও শিথিলতা সমগ্র জাতিকে ক্ষয়রোগগ্রন্থ করেছিল।
কয়েকটি ইউরোপীর সমঝ্দার দেখাতে পান যে এদেশে ইউরোপীয় আদর্শেই সবকিছু রচিত
হচ্ছে অথচ প্রাচ্যদেশের কলাসম্পদ তুচ্ছ করার ব্যাপার নয়। রুষিয়ার বিরুদ্ধে যুদ্ধ করে
জাপান যখন জয়লাভ করলে তখন জাপানের প্রতি খুব প্রাদ্ধা হল ইউরোপের এবং জাপানী
কলালীলার প্রতি বিশিষ্টভাবে একটা অন্তর্যাগের সঞ্চার হয়। এরপর শিল্পী হিরোশিগে ও
হোকুসাইর আঁকা বছ চিত্র ইউরোপে বিক্রয়ের জন্ম রপ্তানি হতে সুরু করে। সকলেই
এই সব প্রাচ্য চিত্রের অসাধারণ রেখা-নৈপুণ্য ও বর্ণের কালোয়াভী দেখে মুগ্ধ হ'ল।
ছবছ না হলেও এসব চিত্রের কলালীলার তুলনা ইউরোপে পাওয়া যায়নি। কাজেই
ইউরোপের এই প্রতীতি হল শুধু মানুষ বা বান্তব চেহারা অনুকরণ বা নকল করলেই চিত্রকলার
শেষ উদ্দেশ্য দিল্ক হয় না। চিত্রকে রস্বান্ করতে হলে অন্তপ্রথ বেতে হয়। এরকম নৃতন

দৃষ্টিভঙ্গীতে সমগ্র ইউরোপীয় চিত্রকলার ভিতর একটা বিপর্যায় আসে। এর ফলে আভাসবাদী (Impressionist) চিত্ররচনা আরম্ভ হয় ইউরোপে। ইউরোপের ইতিহাসে এটা একটা বিরাট মানসিক বিপ্লব সন্দেহ নেই। এর ফলে কয়েকটি ইউরোপীয় সমঝ্দার মনে করে বে কলাক্ষেত্রে ইউরোপীয় আদর্শ ই একমাত্র আদর্শ নয়।

শেশবিদিকে ভারতের সহিত জাপানের সামাজিকতাও ক্রেমশঃ ঘনীভূত হয়। বিখ্যাত কলাসমালোচক মনীয়া ওকাকুরার কলিকাতায় আগমন একটা স্মরণযোগ্য ঘটনা। এই সুরসিক জাপানী রসবিদ কলিকাতায় রবীক্রনাথ ঠাকুরের ঝড়া অতিথিরূপে ছিলেন। তিনি দকলকেই প্রাচ্য আদর্শের দিকে অগ্রসর ও শ্রুদ্ধাপুর্ণ হতে অনুরোধ করেন। প্রাচ্য আদর্শের রিচত জাপানী চিত্রকলার রসতত্ত্ব তিনিই সকলের মনে জাগ্রত করেন। তথনই সকলের মনে স্বাদেশিকতার দিক দিয়ে ভারতীয় কলার প্রশ্বেয়ের বিষয় জাগরুক হয় এবং ইউরোপীয় কলার বিদেশী ও সঙ্কীর্ণভঙ্গীকে তুচ্ছ মনে করার প্রেরণা জাগে। ওকাকুরার শিক্ষা ও দূরদৃষ্টি ছিল অসাধারণ। স্বাধীন জাতির এই স্থপতিত ভারতীয় সভ্যতার শ্রেষ্ঠ সম্পদ বিচার করতে গিয়ে ছ'হাজার বছরের পুরোণ আদর্শকে খুঁজে বের করেন নি—গুপুর্গের আদর্শই এ বিষয়ে যে প্রচুর তা' তিনি উপলব্ধি করেন। তিনি স্বীকার করেন যে এ আদর্শে চীন এবং জাপানেরও একটা উত্থানের যুগ আসে। তিনি বলেন:

"Kalidas's poetry, Varahamihir's astronomy, wall paintings of Ajanta and sculptures of the Ellora caves gave their inspiration to the Taug art of China...For the moment spirit was seeking union with matter and the joy of the first embrace was to ring from Ujjain to Choan and Nava, through the songs of Kalidasa, of Ritaihaken and of Hitomaru." \*

কাজেই গুপ্তযুগের রচনার বিশিষ্ট ঞী কোন কালেই উপেক্ষার ব্যাপার হ'তে পারে না। ফলে রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর প্রমুখ অনেকেই ভারতীয় শিল্পের বিশিষ্ট আদর্শের অমুরাগী হলেন। এক্ষেত্রে শিল্পবার্তার অগ্রণী শ্রীযুক্ত অবনীন্দ্রনাথ ঠাকুরও একটা নৃতন দৃষ্টি সম্বন্ধে সচেতন হলেন।

এ সময় ইউরোপীয় শিল্পে দীক্ষিত হাভেল সাহেব (Havel) সাহেবও ভারতের আদর্শের একটা যথার্থ মূল্য নির্দ্ধারণে অগ্রণী হন। তিনি ভারতীয় আদর্শে চিত্ররচনার পক্ষপাতী হন এবং প্রীযুক্ত অবনীক্রনাথ ঠাকুরকে এবিষয়ে উৎসাহিত করেন। একজন পাশ্চাত্য রসবিদের পক্ষে এরকম মতামত পোষণ একটা অপ্রত্যাশিত ব্যাপার ছিল। অবনীক্রনাথ হাভেল সাহেবের মতামতে বিশেষভাবে প্রভাবিত হয়ে চিত্ররচনায় ভারতীয় আদর্শের বিষয় চিন্তা

<sup>·</sup> Okakura, Ideals of the East P. 105

করতে লাগলেন। নিজের গৃহেই মোগলাই ও রাজপুত আদর্শে রচিত চিত্রকলার সংগ্রহ ছিল। কাজেই এবিষয়ে পথ কাটতে বিশেষ দেরী হলনা। অজন্তার রীতিও অধীত হ'ল। এসমস্ত আয়োজন ও বিচারের ফলে তিনি একটা চিত্ররীতির প্রতিষ্ঠা করলেন। এ রীতিকে নব্য ভারতীয় কলার রীতি বলা হল।

এতকাল পরে উচ্চশ্রেণীর সময় দারগণ মনে করলেন চিত্রকলাক্ষেত্রে একটা বর্ধার্থ স্বেদেশীয় স্বভন্ত রীতি প্রতিষ্ঠিত হল। যে সব ইউরোপীয় রিসক জাপানী ও বৈনিক চিত্রকলায় একটা উচ্চ প্রাচ্য আদর্শ দেখতে পেয়ে আনন্দ পেতেন তাঁরা অবনীক্ষের এই চিত্রাঙ্কনে সন্তুষ্ট হলেন। ঐকান্তিকভাবে কলাগত বিশিষ্টতায় ও রূপসন্তারে এই রচনার মূল্য কি ভা'বিবেচনা করার অপেকা কেউ করলেনা। এ চিত্রগুলি যে ইউরোপীয় অমুকরণ নয় এ কথাই হল সব চেয়ে বড়। এমনি করে' অজন্তার চিত্র, মোগলাই চিত্র ও জাপানীচিত্রের সংমিশ্রণে নব্য ভারতীয় চিত্রকলার সূত্রপাত হ'ল। এ চিত্রকলা বহুকাল চলে এসেছে। সমগ্র ভারতবর্ষে এই পদ্ধতি নব্য শিল্পীদের দ্বারা গৃহীত হয়েছে। অন্ধ্রুদেশে, লঙ্কাদ্বীপ, মহারাষ্ট্র, গুরুর, পঞ্জাব, বাংলায় এক বরণীয় শিল্পীকর্ত্ক নিন্দিপ্ত এই নূতন আলোকের সাহাব্যে বহু চিত্ররনার সূত্রনা করেছে। বাংলাদেশ চিরকালই নূতন পদ্ধতি উদ্বাবন করে এসেছে। সাহিত্যে অমিত্রাক্ষর ছন্দ হিন্দীতে সন্তব হয়নি বাংলাদেশেই সন্তব হয়েছে। অতি আধুনিক অসম ছন্দও বাংলায় প্রবর্ত্তিত হয়েছে ইউরোপীয় প্রেরণার ফলে এবং নূতন কিছু করবার ঝোঁকে। এই নূতনহান্ত্রীতিই জাতিকে সভীব রাখে। রাষ্ট্রনীতিক্ষেত্রে বাংলাদেশে বিপ্লববাদ সূচিত হয় সমসাময়িক যুগে। কলাক্ষেত্রে এই পদ্ধতি আর একটি বিরাট আন্দোলনের সূত্রপাত করে' সমগ্র ভারতবর্ষকে এক নূতন দিকে টেনে আনে।

ঐতিহাসিক দিক হ'তে নব্যভারতীয় কলার আবির্ভাব এদেশে চিরশ্বরণীয় হবে।
কিন্তু স্বরূপগত ঐশ্বর্য ও কলাক্বতিত্বের চরম দান হিসেবে বাংলাদেশের অক্সাক্ত অভিনব
স্থান্তিকেও স্থাকার করতে হবে রসিকদের। বিশেষতঃ এযুগে এক নৃতন আন্দোলন
চলেছে ইউরোপে, যাতে করে বর্বর-কলা, গণকলা ও গ্রাম্যকলার বলিষ্ট রূপরচনাকে সকলেই
সম্বর্জনা কর্ছে বিশেষভাবে। কাজেই এই নব্যতম যুগেও জগতের নিকট বাংলার দানের স্বরূপ
আলোচনা না করলে বাংলার রূপকীর্ত্তির আলোচনা অঙ্গহান হবে। অত্যন্ত আধুনিক
কালের রচনা ছাড়া।আরও ক্রেফেটি পদ্ধতি এদেশে হয়েছে তা'তেও নৃতন দিক্দর্শনের
উৎসাহ আছে। কাজেই সব কটি পদ্ধতির আলোচনা না করলে বাংলার আধুনিক মুগের
দানের ঐশ্বর্য বোঝা কঠিন হবে। বাংলাদেশে বহু প্রাচীন চিত্রপ্রথা এখন জীবস্ত আছে।
তা ছাড়া নৃতক কটি চিত্রপদ্ধতিও স্ত্রপাত করা হয়েছে। এই আবহাওয়ার ভিতর বাংলার

মনসিজ দৃষ্টিতবকে খুঁজে নিতে হবে। ছু'একজনের রচনার অস্তরালে বাংলার বছমুখী শীলতার দান প্রক্ষুট হবে না।

নব্য ভারতীয় চিত্রকলায় যে রীতির প্রতিষ্ঠা হল তাতে কৌল, মার্জিত, স্থসভ্য ও সংস্কৃত রুচির প্রতিফলন আছে। কিন্তু ভারতবর্ষে চিরকালই ভারপ্রকাশের তৃ'টি ধারা বা পথ গৃহীত হয়েছে। কৌল বা classical সংস্কৃত সাহিত্য একমাত্র ভাবের বাহন বলে কোন কালেই গৃহীত হয়নি। সংস্কৃত নাটকেও প্রাকৃত ভাষার প্রয়োগ ও ব্যবহার আছে কথোপকথনে। অফুদিকে বৃদ্ধদেব জনসাধারণের মধ্যে বাণী প্রচারের চেফ্টায় সকলের সহজবোধ্য, কথিত পালিভাষার ব্যবহার করেন। বৌদ্ধর্ম্ম, অধংপতিত, প্রোথিত অবনভ জাতিগুলির ভিতর নৃতন প্রাণ প্রতিষ্ঠা করে। পালিভাষা জনসাধারণের ভাষা, কোটি কোটি লোকের হাদ্পিণ্ডের তালে তা গ্রথিত। শুধু সুসভ্য ও স্থমার্ছিজত নাগরিক সভ্যতার বাহন নিয়ে ভারতের বিরাট জনতার ভিতর ভাব প্রচার সম্ভব হয়নি। তাই সর্বত্র গণকলার সহজ্ব কারুতা ও অদম্য ছন্দশক্তি অফুরস্কুভাবে চিরকাল সকলের চিত্রবিনোদন করে এসেছে।

ইউরোপীয় সভ্যতার আদর্শকে তুচ্ছ মনে করা হলেও কেউ কেউ সে আদর্শের দীপশিখাকে প্রদান করে এসেছে। কিন্তু সে আদর্শকে একটা রূপরচনার অফুরস্ত উৎসরপে প্রহণ
করার সাহস বা উৎসাহ খুব কম লোকেরই হয়েছে। ইউরোপে গ্রীসের অন্তর্গত Athos
পাহাড়ে কয়েকজন ধারাবাহিকভাবে গণশিল্পের আদর্শে এখনও খ্রীষ্টায় মূর্ত্তি আঁকে—কিন্তু
এরকমের আদর্শ কারও অভিনন্দন পায়নি বহুকাল। এদেশের পট রচনা, পূঁথির পাতা
শাকা, মাটির খেলনা ও পুতুলের বর্ণবিধান করা—এসবের ভিতর ফল্পর মত একটা বিরাট
প্রাণশক্তি কাজ করেছে। এমুগে কেউ কেউ এই গঙ্গোত্রী হতেও শিল্পরচনার একটী
রাজপথ কাটতে উৎসাহিত হয়েছে। একমাত্র বাংলাদেশেই এরকম অভিনব ও অপ্রত্তাশিত
চেষ্টা হয়েছে। ইউরোপের অন্তরঙ্গ কলার জন্ম হয়েছে প্রাচীনতার খাণ্ডবদাহ হতে—
বাংলাদেশের নব্য অন্তরঙ্গ কলার সূত্রপাত হয়েছে জীবন্ত রূপায়ির মুশ্ধকর হোমানল হতে;
যেমন এক দীপ হতে অন্ত দীপ স্থালান হয় তেমনি করে এক অভিনব ও অকল্পিত সৌন্দর্যোর
দেববান পথ নিশ্মিত হয়েছে। এ কৃতিত্ব আধুনিক ইতিহাসে অসাধারণ। বাংলাদেশের
বিশিষ্ট মনোভন্তী, নৃতনন্দের সাধনা ও সুক্ষম বিচারের ভিতর দিয়ে এই আদর্শের কৃলকুগুলিনী
ক্রেগে উঠেছে। বাংলার রূপস্থের এই যৌবন জলধিতরঙ্গ কেউ রুদ্ধ কয়তে পারেনি
এবং কথনও পারবেও না।

## কীৰ্ত্তন ( ছই ) মণিলাল সেনশৰ্ক্যা

শ্রীতৈতিতাদের সঙ্গীতজ্ঞ ছিলেন বলেই হোক বা সঙ্গীতের মধ্য দিয়ে ধর্মপ্রচার সহজে হবে বলেই হোক বৈষ্ণবধর্ম-প্রচাবে তখনকার প্রচলিত সঙ্গীতকে তিনি তাঁর প্রধান বাহন করে নেন। সঙ্গীতকে ধর্মের অঙ্গ করে তুলতে তখনকার সঙ্গীত একটু আধুটু পরিবর্ত্তন করা হয়েছিল; আর নতুন শ্রেণীবিজ্ঞাগও তখন থেকেই কীর্ত্তনে হয়েছে।

নামকীর্ত্তন আর লীলাকীর্ত্তনের মধ্যে নামকীর্ত্তনে শুধু ভগবানের নামই গীত হয়।
ভজন মাত্রই নামগীত। কিন্তু কীর্ত্তনের নামগীত অগুরূপ। প্রীচৈতন্ম নামকীর্ত্তনকে এক
বিরাট জনগীতিতে (Mass Singing) পরিণত করেন। নামকীর্ত্তন একঘেয়ে হয়ে পড়ে না
এইজ্বেশ্য যে নামগুলি ভিন্ন ভিন্ন রাগে ভিন্ন ভিন্ন ছনেদ গীত হয়। যদি তা না হতো তবে
চতুম্প্রহের, অইপ্রহের, চবিবশপ্রহের একই নাম একই স্থুরে ও ছন্দে চলতে থাকলে গায়কের ও
শ্রোতার নিশ্চয়ই অবসাদ আসতো; কিন্তু তাতো হয় না।

বৈষ্ণব গীতিদাহিত্যে প্রার্থনাগীত এক অপূর্ব্ব সম্পদ। অফাফ্স গীতিপদ্ধতিতেও প্রার্থনাগীত রয়েছে। কিন্তু কীর্ত্তনের প্রার্থনাগীতে স্থরের কাল্প কীর্ত্তনগীতের অনুগত বলেই কীর্ত্তনের প্রার্থনাগীত আলাদা শ্রেণীভূক্ত হয়েছে, সংকীর্ত্তন করতে করতে নগর প্রদক্ষিণ—গান করতে করতে নিছিল করে যে কীর্ত্তন তার প্রবর্ত্তক শ্রীচৈতক্ত কিনা সে বিষয়ে সন্দেহ রয়েছে। তবে তিনি যে এই রীতিকে একটি গণসঙ্গীতে (Community Singing) পরিণত করে গেছেন এ বিষয়ে সকলেই নিঃসন্দেহ।

ধর্মপ্রচারের বাহন কীর্ত্তনের সঙ্গে ভাল রাখবার জন্মে শ্রীচৈতক্যদেব থোলেরও সৃষ্টি করেন। তখনকার প্রচলিত মৃদঙ্গ, যা উৎকর্ষ সঙ্গীতে সে সময় ব্যবহৃত হতো, তা আকারে কুন্দ্র। সে মৃদঙ্গ এখনও দক্ষিণীসঙ্গীতে ব্যবহৃত হয়। উত্তরভারতে শ্রীচৈতক্য পরবর্তী কালে মৃদঙ্গ কাঠ দিরে তৈরী হতে থাকে বার নাম পাথোয়াজ; সে পাথোয়াজও এখন কেবল জ্ঞাদ গানে ও বীণার সঙ্গেই ব্যবহৃত হয়। বৈষ্ণ্যর পদাবলীতে রবাব (রুক্তবীণা) বীণা, মুরলী প্রভৃতি শব্দের বহুল ব্যবহার হতে সে সময়কার সঙ্গীতের উৎকর্ষ কতথানি হয়েছিল সৈ সম্বন্ধে বিশেষ ধারণা করিয়ে দেয়। কিন্তু চৈতক্যদেব তাঁর কীর্ত্তনে ঐ সব যদ্ধের বদলে রেবল খোল ও করতাল ব্যবহার করে গেছেন। খোলকে সে সময়কার উৎকর্ষ সঙ্গীতে

ব্যবহৃত মৃদক্ষ হতে আকারে বড় করা হতো যাতে যন্ত্রটির ধ্বনি সমবেত জনসঙ্গীতের উপযোগী হয়। আর অস্থান্থ বহুমূল্য যন্ত্রকে কীর্ত্তন হতে বাদ দেওরা হয়েছে যাতে মানবকঠের স্বাভাবিক শক্তির উপরই নির্ভর করা হয়; যেন উপস্থিত সকলে কীর্ত্তন গান করে। করতাল ও খোল সাধারণ পাড়াগাঁয়েও ছুমূ্ল্য ও ছুম্প্রাণ্য নয়—সহজে সেগুলি পাওয়া সম্ভব; যাতে দরিজের পক্ষেও কীর্ত্তনের ব্যবস্থা করা কঠিন না হয় তার জন্মেই এগুলির ব্যবস্থা করা হয়েছিল।

শ্রীকৃষ্ণের লীলা অবলমন করে যে গীত হয় সেগুলি অর্থাৎ লীলাকীর্ত্তন অন্তরঙ্গ ভক্তদের জন্মে আর নামকীর্ত্তন বহিরঙ্গদের জন্মে গীত হবে—শ্রীচৈতফাদেরের এই মত বলে বৈষ্ণব ভক্তগণ বলে থাকে। লীলাকীর্ত্তনকে রসকীর্ত্তনও বলে। রস অর্থ 'আনন্দ'। কোন কিছু শ্রবণে দর্শনে চিন্তার মনে মনে যে অনির্ব্বচনীয় আনন্দ অনুভূত হয় সেটিই রস। কীর্ত্তনে এই রসকে ক্ষুদ্রভাগে ভাগ করে গীত করা হয়। দাস্থ সথ্য বাৎসল্য ও মধুর রস শ্রেষ্ঠ বলা হয়েছে; আর ভার মধ্যে মধুর রসই অধিক আস্বাছা। সেজন্ম সেরপ গানের সংখ্যাই কীর্ত্তনে অধিক। কিন্তু অনেকে বার্থসন্ম রস অর্থাৎ শ্রীকৃষ্ণের বাল্যলীলাই পছন্দ করেন, প্রেমলীলা অর্থাৎ অভিসার কলহান্তরিতা মাথুর প্রভৃতি পছন্দ করেন না। ভগবানকে প্রভু বা বন্ধু বলে মনে করা অন্থ ধর্ম্মে চললেও ভাকে সন্তানভাবে দেখা স্নেহ, করা বৈঞ্চবধর্ম ছাড়া কোন ধর্ম্মে নেই।

খ্ব অনুরক্ত যুবকযুবতীর মিলন ইচ্ছা আর প্রেমিকপ্রেমিকার পরস্পর মিলনে যে উল্লাসময় ভাব অর্থাৎ অলকার শাল্রের শৃঙ্গার রসের বিপ্রাক্তর আর সন্তোগ ভাগ ছটির প্রত্যেকটিকে চারিভাগে ভাগ করা হয়েছে। বিপ্রালরের ভাগগুলির নাম পূর্ববরাগ মান প্রেমিটিন্রা ও প্রবাস। আর সন্তোগের ভাগগুলির নাম—সংক্ষিপ্র সন্তোগ, সংকীর্ণ সন্তোগ, সম্পন্ন সন্তোগ ও সমৃদ্ধিমান সন্তোগ। এই প্রন্তোকটিকে আবার আটটি ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র ভাগে ভাগ করা হয়েছে। সে ভাগগুলিরও নাম আছে আর এগুলির অসংখ্য পদাবলী রয়েছে; সেগুলিই পালা আকারে সাজিয়ে গান করা হয়। পরমাত্মার দঙ্গে আত্মার যোগ করার যে প্রীতিইচ্ছা আর তারপরে আত্মা ও পরমাত্মার যোগে যে সমাধিস্থ অবস্থা এই আধ্যাত্মিক রূপটিই রাধাক্ষকের প্রেমবর্ণনার ভিতর দিয়ে কীর্তনে বর্ণনা করা হয়। কিন্তু যথাসন্তব আধ্যাত্মিক ব্যাখ্যা বাদ দিয়ে কেবল আধ্যাত্মিক ইঙ্গিতমাত্র দিয়ে কাব্যরস ও সঙ্গীতের মাধ্র্য্য নই না হয় এমনভাবে একটি প্রেমের চিত্র ফুটিরে তোলাই কীর্ত্তন গানের চরম সার্থকতা। সেক্তেক্ত কীর্ত্তনীয়াদের প্র সতর্ক থাকতে হয়। কীর্ত্তনীয়া স্নেহের মধ্য দিয়ে, আত্মসমর্পনের মধ্য দিয়ে পরমার্থতির বলে। আত্মার প্রিয়তম পরমাত্মার সান্ধিধালাভের বাধাহীন আক্ষান্তনার কথা কীর্ত্তন গায়ক স্পাই কথার প্রকাশ কর্মনেই কীর্ত্তন ব্যর্থ হয়।

কথকঠাকুর বা ভাগবতবক্তা তত্ত্ব ও লীলার নিগৃত রহস্তময় সম্বন্ধ স্পাই করে ব্যক্ত করতে চেষ্টা করে। কিন্তু কীর্ত্তনীয়া গান্টির কবিত্বই উপভোগ্য করে তোলে। গান্টির মধ্যে যে কবিত্বপূর্ণ প্রেমতন্ময়তা আছে তাকে কুন্ন করার অধিকার কীর্ত্তনীয়ার নেই।

কীর্ত্তনে 'রসাভাস' বলে একটি কথা আছে। যেখানে প্রকৃত রসের অভাব অর্থাৎ রসের আভাস আছে অথচ প্রকৃত রস নেই তাকেই রসাভাস বলে। কীর্ত্তনীয়া আদিরসের গানে যদি পরকালের গানের কথা জুড়ে দের তবে আদিরসের বিরোধীভাব হবে এবং সেটিই হবে রসাভাস; কীর্ত্তনীয়া তার গানগুলি সাজাতে আর 'আখর' ব্যবহার করতে এবিষয়ে খুবই সতর্ক থাকে।

গানটি যেমন ভাবে রচিত ঠিক তেমনি ভাবে গান করলেই কীর্ত্তন হয় না। অশ্য সঙ্গীতের সঙ্গে কীর্ত্তনের মূলগত পার্থক্য এই যে অহ্যান্ত গানে স্কুরের অলঙ্কার ব্যবহার করলেও গানের কথার পরিবর্ত্তন করা চলে না, কিন্তু কীর্ত্তনে গানের অর্থ বিশদ করার জন্যে, রচির্বিতার অন্তনিহিত ভাবকে পরিস্ফুট করার জন্যে গায়ক বিভিন্ন স্কর ও তালে নানা পদ নিজে যোজনা করতে পারে আর এই পদগুলিকে 'আখর' বলা হয়। অনেক সময় স্কুর ও তালের পরিবর্ত্তন করে পদকর্তার ভাষাই হুবহু পুনরার্ত্তি করা হয়, তাকেও 'আখর'ই বলে। কীর্ত্তনীয়ার উদ্ভাবনী-শক্তি, কবিত্বশক্তি ও স্কুর-তালের নৈপুণ্য থাক্লেই কীর্ত্তন শ্রুতিমধুর হয়। কিন্তু অধিকাংশ সময়ে বর্ত্তমানে কীর্ত্তনীয়া 'আখর' ব্যবহারের লোভ সংবরণ করতে না পেরে এমন সব কথা ব্যবহার করে যাতে রসাভাসই প্রকংশ পায়।

পদাবলীর অনুসরণে অনেকেই বাংলায় কবিতা লিখেছেন। রবীন্দ্রনাথের ভাসুসিংহের পদাবলী, শিশির ঘোষের বলরামদাসের পদাবলী এযং আরও অনেকে পদাবলীর মত করে কবিতা লিখে গেছেন। আর সেগুলিকে কীর্ত্তনের স্থর সংযোজনা করে আজকাল সুন্দর করে গীতও করা হয়। কিন্তু কীর্ত্তনীয়াদের গানে এগুলির কোন স্থান নেই। তারা পদাবলী বলতে বৈষ্ণব মহাজন-রচিত পদ, যেমন জয়দেবের কোমলকান্ত পদাবলী, চণ্ডীদাস বিভাপতির পদাবলী, জ্ঞানদাস গোবিন্দদাসের পদ, কমলাকান্ত, দীনবন্ধু দাসের পদ ইত্যাদি অর্থাৎ যেগুলি প্রাচীন সংগ্রহগ্রন্থে সঙ্কলিত আছে সেগুলিকেই বোঝে। কীর্ত্তন এক একটি পালা। কীর্ত্তনগামক বিভিন্ন পদকর্তার বিভিন্ন পদ বেছে নিয়ে পালা আকারে সাজিয়ে নেম। এই সাজাবার মধ্যে গায়কের অনুক্রমজ্ঞান কিরপ তা ধরা পড়ে। যাত্রার পালায় বেশ্বন কথোপকথন রয়েছে কীর্ত্তনের পালা দেরূপ নয়। সঙ্গীতের মাধ্যমে পালার বিষয়বস্তুটি পরিবেশন করে রসকীর্ত্তন।

অনেকে বলে থাকে কীর্ত্তন ভাবপ্রধান আর হার ও তাল তার গৌণ ব্যাপার। কিন্তু কথাটি বড় ভূল। হুর-ছন্দ-গতি না থাকলে সঙ্গীত হতে পারে না। কীর্ত্তন সঙ্গীত বলে প্রথমেই তাতে সূর-ছন্দ-গতির দিকে লক্ষ্য করতে হবে। ভাবের দোহাই দিয়ে সুরভালের দায়িত্ব এড়িয়ে যাওয়া কীর্ন্তনে সম্ভব নয়। তাব কীর্ন্তনে রয়েছে; ভাব যদি ভক্তি অর্থে ব্যবহৃত হয় তবে অস্থ্য সঙ্গীতেও ভাব আছে। ভাব যদি 'আবেশ' হয় তবে কীর্ন্তনে অবশ্য বিশেষ করে আছে। কিন্তু সব সঙ্গীত শুনেই বিহ্বলতা আসে। বৈঠকী গানেও আসতে পারে, মালসী গানেও আসতে পারে। কিন্তু তার জন্যে সঙ্গীতে স্থর তালের প্রতি উপেক্ষা কেউ করে না। কীর্ত্তনেও তা হয় না। তবে কীর্ত্তনে কেবল সুরের আলোচনা অর্থাৎ কথা বাদ দিয়ে স্থর নিয়েই গান সম্ভব নয়। কীর্ত্তনে স্থরের আবেদন যথেষ্ট আছে কিন্তু কীর্ত্তন কথাকে উপেক্ষা করে না, কথার সহযোগে গানের আবেদনকে পিরপূর্ণ ও নিবিড় মর্ম্মম্পর্শী করে তুলবার চেন্টা করা হয়। কীর্ত্তনে স্থর-ছন্দ-গতির আবেদন, কাব্যের অলঙ্কার ও শব্দস্থম। আর ধর্ম্মের প্রেরণা এই তিনই অঙ্গাঙ্গীভাবে যুক্ত। কীর্ত্তন সঙ্গীতের উদ্দেশ্যও তাই। এই তিনের সমন্বয়ের চেষ্টা পৃথিবীর আর কোন সঙ্গীতে নেই। কেবল বাংলা দেশেই তা সম্ভব হয়েছিল। জ্রীচৈতন্তাদেব গানের দ্বারা মনে একগ্রতা ও প্রাণে ব্যাকুলতার স্পৃত্তিব, গানের দ্বারা 'আবেদ্শ' অর্থাৎ বাহ্য সত্তা ভুলে গিয়েছেন।

জয়দেবের সময়ে যে কীর্ত্তন সেটি পুরাপুরি মার্গদঙ্গীত ছিল। তখন রাধাকৃষ্ণের প্রেমন্থীলা নিয়ে কাব্য রচিত হয়েছে। সে কাব্যের শব্দ ঝংকার ও অলঙ্কার আর স্থর তালের একত্র সমাবেশে সেগুলি পালা আকারে গঠিত হয়েছে। প্রাচীন সন্ধীত তাই ছিল। কিন্তু ভগবানের সায়িধ্যলাভের জন্ম সেই কীর্ত্তনের মধ্য দিয়ে সাধনা যা প্রীচৈতন্মদেব পরবর্তী কীর্ত্তনে দিয়ে গেছেন জয়দেবের সময়কার কীর্ত্তনে তা ছিল না। তখনকার কীর্ত্তন ছিল তখনকার উৎকর্ষ সন্ধীতেরই একটি ধারা। প্রীচৈতন্মদেব সেই উৎকর্ষ সন্ধীতের মধ্যে ধর্মের প্রেরণা যোগ করে দিয়ে যাওয়াতে তার পরবর্তীকালে বৈষ্ণব ধর্মের প্রবাহে সমাজ বিবর্ত্তনের সঙ্গে জয়দেবের সময়কার কীর্ত্তন পরিবর্ত্তিত হয়ে পড়ে। আর তার ধারা সারা বাংলায় এমনভাবে প্লাবিত করে যে আঠার শতকের প্রথম পর্যান্ত বাংলায় আর কোন গানের ধারাই উন্নত ছিল না।

চণ্ডীদাস ও বিভাপতির পদগুলিও শ্রীচৈতক্যদেবের পূর্ববর্তীকালে, বর্তমানে যে ভাবে কাজে লাগানো হয় ও গীত হয়, তেমনভাবে গীত হতো কিনা এবিষয়ে সন্দেহ আছে। সেগুলি সহজ সম্ভদের গানের মতই গাওয়া হতো বলে মনে হয়। তবে গানের পদগুলি প্রাচীন মার্গ সঙ্গীত অনুষায়ী লেখা। কাজেই স্ক্ররচনাও তথনকার উৎকর্ষ সঙ্গীত অনুষায়ীই ছিল মনে হওয়া স্বাভাবিক। কিন্তু তাদের পদ রসকীর্তনের পালাতে ব্যবহার করে আখর

দেওয়ার যে পদ্ধতি চলছে সেটি ছিল না। সে সময়ে তাদের গান কথকতা বা পাঁচালী পড়ার মত অথবা সহজীয়াদের গানের মত একক গাইবার রীতিতে গীত হতো মনে হয়।

কীর্ত্তন গাইবার আগে প্রথমে গৌরচন্দ্রিকা গাইবার রীতি। গৌরচন্দ্রিকা অনেকটা প্রস্তাবনার মত। গৌরচন্দ্রিকা অর্থে শ্রীগোরাঙ্গ-প্রশস্তি। শ্রীচৈতক্যদেবের জীবনের ভাববিহ্বল অবস্থা বা লীলা অবলম্বন করে অনেক ভক্তকবি পদ রচনা করেছে। সেই পদগুলিই গৌরচন্দ্রিকা। গৌরচন্দ্রিকা গানের পর রাধাকৃষ্ণলীলা গান করা হয়। গৌরচন্দ্রিকায় শ্রীচৈতক্যদেবকে কৃষ্ণের অবতার বলে কৃষ্ণলীলার অনেকগুলি ভাবই আরোপিত হয়। শ্রীগৌরাঙ্গদেবের সংস্পর্শে এসে তার ভক্তগণের যে উন্মাদনা আসে তার ফলে চৈতক্তিচরিতামৃত চৈতন্যভাগবত চৈতন্যচন্দ্রোদয় চৈতন্যমঙ্গল প্রভৃতি অনেক গ্রন্থ রচিত হয়েছিল। পদাবলী বলতে রাধাকৃষ্ণবিষয়ক ও গৌরাঙ্গ এবং ভক্তদের সম্বন্ধে রচিত গানকে বুঝতে হবে।

নবদীপে মহাপ্রভুর জন্মতিথি কান্ত্রনী পূর্ণিমায় বহু কীর্ত্তন-গায়ক নিজবায়ে এসে গান করে নিজেদের কুতিছের পরিচয় দেয়। এই সময়ের গানকে 'ধ্লোট' বলে। এই ধ্লোট হতে কীর্ত্তনীয়াদের যশ বৈষ্ণব সমাজে ছড়িয়ে পড়ে। এরপ বৈষ্ণব তীর্থস্থান বাংলায় অনেক আছে—অনেক মন্দির আছে যে সব স্থানে কীর্ত্তনের অনুশীলন অল্পবিস্তর হয়। বৈষ্ণব তীর্থগুলিতে পর্বের সময় কীর্ত্তনের ব্যবস্থা করা হয়। হোলিয় সময় হোলি গান, ঝুলনের সময় ঝুলনগান, রাসের সময় রাসলীলা প্রভৃতি গানের ব্যবস্থা করতেই হয়। তাছাড়া বৈষ্ণব ভক্ত ও মহাপুরুষদের তিরোভাব মহোৎসবে তাদের লীলাবিষয়ক কীর্ত্তন হয়ে থাকে, সেগুলিকে 'স্কচক কীর্ত্তন' বলে, 'চরিত্র কীর্ত্তন'ও বলা হয়। সূচক কীর্ত্তন স্মৃতি বন্দনারই এক মনোরম কৌশল।

কীর্ত্তনের পালাগানগুলি গাইবারও সময় নির্দ্ধারিত আছে। হোলির সময়েই হোলি গান বা রাসের সময়ই রাসগান, ঐ সময়ে কয়েকদিন পর্যান্ত স্থায়ী হয়। শরৎকালে হোলি গান করা চলবে না। তাছাড়া ছোট ছোট পালাগানগুলি, যেমন, গোষ্ঠ রাত্রিতে বা রাস সকালে করা চলবে না। কুঞ্জভঙ্গ অতি ভোরে আর রাস অধিক রাত্রিতে গাইবার রীতি। লীলার ক্রম অন্থ্যায়ী পালাগানের ক্রম নির্দ্ধারিত হয়েছে। বৈঞ্চব সমাজে এই নিয়ম রক্ষায় খুব যত্ন দেখা যায়।

# কুশীদাশ্ৰিত

## গ্রীরমাপদ চৌধুরী

পার্কটার দক্ষিণ দিকে একদারি বড় বড় ম্যানশন দেখতে পাচছা ? ঐ যে কার্ণিসের কোলে কার্ণিস, ভেন্টিলেটারের ভুরুতে ভেন্টিলেটার দেয়া বাড়ীগুলো—ওরই মাঝখানে দেখো আুরেকখানি ক্ষুদে অট্টালিকা। হাঁা, তু'পাশের বাড়ীর বিরাট্ড এ বাড়ীখানার মহিমা কমিয়ে দিয়েছে সভিয়। কিন্তু। বিচার করে দেখো ভো, দেখো না একটু চোখ চেয়ে, একটু ভালো ক'রে, ভোমাদের চোথে তু'বেলা যে সব প্রাসাদ দৃষ্টির প্রসাদ পাচছে ভাদের চেয়ে কি এখানি অনেক বড় নয় ? নয় অনেক বেশি স্থান্দর, আর সৌষ্ঠবে নয় কি সার্থক ?

চিকের চিবুকে চিক দিয়ে ঘেরা বাড়ীখানা একটু রহস্মজনক, একটু অবোধ্য, নয় १ তা তো বটেই। এপাড়ায়—এ পাড়ার বুকে যেন বেমানান। অলজ্জ স্বাধিকারের জোরে এপালীর মেয়েরা সোজা হয়ে চলে, শীতের রাতেও পরে হাতকাটা জ্যাকেট। অর্গ্যান্তি, মলমল, আদ্বি। জড়োয়া নয়, জড়ায় জড়ির কাজ করা হাওয়াই সাড়ী। কিম্বা পাতলা রেশমের জামদানি। হোক্ না শীতের সন্ধ্যা, থাক্ না বাতাস-বসন্ত। কি আসে যায়, সামান্ত একটুরোমশিহরণের কন্টকে, কিন্তু কথালাপ আর কৃষ্টির রোমাঞ্চ তো নষ্ট হয় না। তাই। তাই এরা সাড়ীর আঁচলটা টেনে দেয় বুকের মাঝ দিয়ে, সাড়ীটা সাপটে থাকে দেহের লালিত্যে, বাঁকা আর ভাঙা দেহরেখায় লেগে থাকে বাসনার আবরণ।

এরা হাসে সশব্দে, গান গায় গলা ছেড়ে, সিনেমায় যায় পুরুষবন্ধুদের সঙ্গে। রঙীন সাড়ীর আগুন ছড়ায়, এসেন্সের আন্মেজ ছড়ায়। স্থামপু করা চুল ফুরফুর করে, নীল রুমালের বাঁধন পড়ে। নেচে বেড়ায়, ছুটে বেড়ায়। রেকর্ড বাজায়, রেডিও শোনে। সাদা মদামলে কি গোলাপী গালের ছায়া? না, লুকোনো দেহের পাটলবর্ণের প্রতিচ্ছবি?

### কিন্তু।

কিন্তু এদের মাঝখানে ও বাড়ীখানার মুখে পড়লো কি করে চিকের চিবুকে চিক। ঘোমটার আড়ালে ওরা কারা ?

যেই হোক্, ও বাড়ীর লোক মিশতে চায় না এদের সঙ্গে। সাগর আর নদীর মাঝে দুর্ঘটা কম হ'তে পারে। কিন্তু মাঝখানে যদি দাঁড়ায় অভেন্ত পাহাড়—মিলবে কি ক'রে। হাা, ওদের মাঝখানে আছে কৃষ্টির পাহাড়। ঐশ্বর্যার অনৈক্য না থাকতে পারে, আছে সংশ্বতির স্বাভদ্ধ্য।

ঐ সাদা বাড়ীটার অর্দ্ধেকটা জ্যোতিষবাবুর দখলে। বাকী আর্দ্ধেক বাড়ীআলার।

কোলকাতায় প্রথম যথন বদলি হয়ে এলেন, জ্যোতিষবাবু বুঝতে পারেননি পাড়াটার গুণগরিমা। ইদানীং টের পাচেছন, আর মনে মনে চটে উঠছেন। কড়া হুকুম দিয়েছেন, পদ্দা সরাবে না, চিক তুলবে না।

ষাট টাকায় চুকেছিলেন চাকরীতে, আজ জ্যোভিষবাবৃ পাচ্ছেন পনেরো শ'। সময় এবং স্বর্ণমূল্রার সঙ্গে তাল রেখে চলেছেন, ছ'আনা দামের টাই ছেড়ে টুটাল ধরেছেন বহুদিন। বড়ছেলেকে চুকিয়েছিলেন মফঃস্বলের কলেজে, ছোটকে পড়িয়েছেন প্রেসিডেস্সীতে। কিন্তু, মেয়েদের এতটুকু উড়তে দেন নি।

ছেলেদের নাম বদলেছে উন্নতির থাপে থাপে। বড়র নাম লক্ষ্মীনাথ, মেজোছেলে অতুল, ছোট সূর্য্যেন্দু। মেয়েদের নামও মার্জিত হয়েছে। বড় রাধারাণী, মেজো নির্মালা, সেজোমেরের নাম নমিত। আর সমিতা হ'ল ছোট।

বড় আর মেজোমেয়ের বিয়ে দিয়েছেন বছর কয়েক আগে। নমিতারও বিয়ে দেবার সময় হয়ে এলো।

কিন্তু। জ্যোতিষবাবু ভাবছেন অন্থ কথা। তাঁরও যে সময় হয়ে এলো। আর মাত্র পাঁচ বছর বাকী। তারপরই রুটিনবাঁধা জীবনে যতি পড়বে। থেমে যাবে তাঁর দৈনন্দিন কর্ম্মব্যস্ততা। শীতের সকালে স্নান করতে হবে না, নটার সময় সারতে হবে না অনিচ্ছক আহার।

চাকরী থেকে আর পাঁচ বছর পরেই অবসর নেবেন জ্যোতিষবাবু।

তারপর ?

দেই কথাই ভাবছিলেন জ্যোতিষ্বাবু।

সারাটা জীবন ভাড়াটে বাসায় কাটিয়ে এসেছেন। আজ কলকাতা, কাল রংপুর তারপর রাজসাহী নয়তে। মালদহ। বিক্রমপুরে কাটিয়েছেন ছ'বছর; বাঁক্ড়োভেও নেহাৎ কম দিন নয়।

জ্যোতিষ্বাবুর জন্মস্থান কিন্তু বর্দ্ধমানে। কাটোয়া লাইনের মাঝামাঝি কোথার যেন। বুদ্ধ হয়ে আস্চেন, বয়স বাড্ছে। জনারণ্যের জঞ্জাল তাই আর সহা হয় না।

জ্যোতিষবাবু ঠিক্ করেছেন, আর ভাড়াটে বাড়ীতে নয়। এবার একটা নিজস্ব বাড়ী চাই। নিজের বাড়ী। যেখানে উত্তরাবসরের দিনগুলি আনন্দে কাটিয়ে দিতে পারবেন। সহর নয়, গ্রাম। ধোঁয়া আর ধাওড়ের দেশে নয়, ধ্যান আর ধানের দেশে। দেশের ভিজে মাটি তাঁর মন টানছে।

ছোটবেলাটা কাটিয়েছিলেন গ্রামের বিপ্রামে। সব মাসুষই তো কেলে আসা শৈশবের

রোমাঞ্চ রোমন্থন করে জীবনের শেষদিন অবধি। কৈশোরের দিনগুলি তাঁর চোখে রমণীয় বলেই কৈশোরের মাটিটাও এত মধুর মনে হয় তাঁর। সে কথা জ্যোভিষবাবু বৃঝতে পারেন না। তাঁর ধারণা, সোনার গ্রামের সোনার ধানের সুগন্ধ আত্মাণ আজো বৃঝি ভেমনি মিঠে আর মনোহর।

বড় ছেলে প্রাীর ওপর বীতশ্রন। সে বাধা দেয় যুক্তির সংযুক্তিতে।

বলে, পাড়াগাঁয়ের মত অপরিচ্ছন্ন জান্নগান্ন বাদ করে ন। কেট। উপায় বার নেই, দে থাকুক গ্রামে, কিন্তু দথ করে টাকা নই করার মত জান্নগা নয় পাড়াগাঁ।

' জ্যোতিষ্বাবুর অনেক স্থমধুর স্বপ্নে বোনা গ্রাম। যুক্তি কি বিশাসকে টলাতে পারে! জ্যোতিষ্বাবু বলেন, নালাটালাগুলো স্থেক বাঁধিয়ে দোব সিমেন্ট দিয়ে। কাঁক্রের ওপর দিয়ে কন্ক্রিটের একটা পুল করে দোব, গাড়ী যাবে একেবারে বাড়ীর দরজায়।

- পুকুর আর পাণা ?
- সে খরচও নয় আমিই দোব। রোজগার করেছি, খরচ করবো। স্ত্রী দমুজদলনী বলেন, টাকাগুলো ঐ করেই ওড়াবে আর কি!

জ্যোতিষবাবু সে-কথায় কর্ণপাত করেন না।

মাঠের মাঝখানে একটা পুক্র আছে, দীঘিও হয়তো বলা চলে। নাম, উর্দ্ধবাস।
নাম-সার্থক-করা পুকুরই বটে। চারপাশের জ্ঞমি থেকে পুকুরের পাড়গুলো অনৈক উঁচু।
জ্যোতিষ্বাবু ঠিক করেছেন, উর্দ্ধবাসেরই উত্তর পাড়ে বেশ বাংলো টাইপের একখানা বাড়ী
করবেন।

এর আগেও বহুবার আঁকজোক কেটেছেন তিনি।

এখনো সে প্লান শেষ হয়নি। দিনের পর দিন কাগজ পেলিল নিয়ে ঘরের ছক কাটতে সুরু করেন। কোনদিকে কপাট হবে, ক'টা জানালা। রান্নাঘর দূরে হবে না, বাড়ীর মধ্যে।

বাধা এলো হঠাৎ সেজমেয়ের কাছ থেকে।

জ্যোতিষবাবুর আঁকা প্ল্যান দেখেই ভুরু কুঁচকে গেল নমিভার। বললে, ভার চেয়ে রামপুরের ভাঙায় একটা তাঁবু খাঁটিয়ে থাকলেই হয়।

অর্থাৎ বাড়ীর প্ল্যানে খরচের দিকটা একটু সংক্ষেপ করেছিলেন জ্যোতিষবাবু। তু'ধানি ঘর, রান্নাঘর। ব্যস্, এক ইটের দেরাল।

তাঁর আর দোব কি ? খরচ বাড়াও তো ছেলেরা চটে। খরচ কমাও তো মেয়ের। চটে। শেষে মাঝামাঝি একটা স্থ্যাহা হ'ল। দোতলা হবে, ওপরের ছ'খানি মর।

खी मणूष्ममन्ती अमिर्क (वँरक वमरन्त्र।

কোলকাতায় চার বছর ধরে থেকে, ইতিমধ্যেই শহরটার ওপর তাঁর মায়া পড়ে গেছে। আরো পাঁচবছর ধরে দে মায়াকে ঘনীভূত করার পর কি গ্রামে যেতে ইচ্ছে হবে তাঁর!

জ্যোতিষবাবুর মতে কোলকাতা একটা জঘন্য জায়গা। ভদ্রলোকে বাস করে না এখানে। কথাটা বলেই ঘৃণায় নাক কুঁচকে চিকের ফাঁক দিয়ে পাশের বাড়ীর দিকে তাকালেন. তিনি।

ছেলেরা বললে, প্রামেও বাদ করা যায় না, দূর থেকে মনে হয় কতই ভালো।

জ্যোতিষবাবু চটে উঠ্লেন।—এক ছটাক খাঁটি ত্ব খেতে পাও এখানে? টাটকা মাছ পাও? শাককজ্ঞি পাও ইচ্ছা মত? গ্রামে তোমার গোয়ালে গরু, কত তুধ চাই খাও না। পালঙ শাক নিজের হাতে কেটে আনবো, পুকুর থেকে তুলবো কল্মি। জাল ফেললেই মাছ।

- —কিন্তু ম্যালেরিয়া ?
- —টিবি, কলেরা, পক্স নেই এখানে ? বছরে বছরে টীকে নিচ্ছো না ?
- --অপরিকার জল।
- —তা ত হবেই, সিওয়ারের পাশ দিয়ে জলের পাইপ যায়নি যে সেথানে। খানিক থেমে বললেন, আর তাছাড়া টিউবওয়েল তো করবই।
  - না। কোন কিছুতেই হার মানবেন না জ্যোতিষবাবু।

শেষে, শেষবাণ ছুঁড়লো সেজমেয়ে।—গ্রামে বাস করবে ? তার চেয়ে পিলীসমাক' বইটা পড়ে দেখো। কেবল ঝগড়া, মারামারি, মামলা, মকর্দ্ধা।

অতএব উর্দ্ধবাদ বাতিল।

স্রোত আর সময় কারো মুখ চেয়ে অপেকা করে না।

বাড়ী তৈয়ারী জল্পনা কল্পনা চলে, বছরও কেটে আসে। ইতিমধ্যে, সেজমেয়ের বিয়ে হংগছে, রাঁটীর কাছে এক ছোট্ট ষ্টেশনে আছে সে। স্বামীর চাকুরীস্থলে। বড় ছেলেরও বিয়ে দিয়েছেন মাস্থানেক আগে।

বড় ছেলে লক্ষ্মীনাথ ঠিক্ করেছে ওকালতি করবে সে। কোলকাতায় নয়, এখানে পাতা পাওয়া হুজর। বর্জমানে।

ছোট ছেলে এম এ পাশ করে বেঁকে দাঁড়িয়েছে, চাকনী করবে না সে। ছোটবেলা থেকে সাহিত্যবাভিকটাই ওর মাথা খেরেছে, জ্যোতিষ্বাবু জানেন। বড় মেয়ে ধাবার আথাে সাবধান করে দিয়ে গেছে। সুর্য্যেন্দুর নাকি কে।ন একটা বেজাতের মেয়ের সঙ্গে ভাব হয়েছে। তাকেই বিয়ে করবে বলে গোঁ ধরেছে।

সূর্য্যেন্দু এ-সবের সাতেও নেই পাঁচেও নেই।

ও শুধু ব্ঝেছে কিছুদিনের মধ্যে ও ত্যজ্ঞাপুত্র হবেই, এবং তা নাও যদি হয় তো জ্যোতিষবাবৃকেই হতে হবে ত্যঙাপিতা। আসলে সংসারের কোন মানুষ্টার সঙ্গেই নিজেকে খাপ খাইয়ে চলতে পারে না সে। ওর মনের কেল্ডে একক আধিপত্য হ'ল স্বয়ং ওরই, স্বাধীন স্বাত্ত্য নিয়ে বাঁচতে চায় ও।

ভাই।

তাই, জ্যোতিষবাব্ যথন সূর্য্যেন্দুর অভিমত চাইলেন, স্র্য্যেন্দু সরল উত্তর দিলো না। জ্যোতিষবাবু বললেন, আর তো চার বছর বাকী, একটা বাড়ীটাড়ী করতে হয় এবার। বর্জমানেই যদি করি তো কেমন হয় প

— मन्प कि। এর বেশী উত্তর দিলো না সূর্যোন্দু।

একটু আহত বোধ কংশেন জ্যোভিষ্বাবু।

खी प्रमुखपननी करे जाकरनन ।— अन्हा, वर्षा भारतरे नय औठ काँठा जायना किनि ?

—বৰ্দ্ধান ? আকাশ থেকে পড়লেন দমুজদলনী।

সন্তিয়। বছর দশেক আগে একবার সহরটা দেখে এসেছেন তিনি। বিশ্রী জারগা। সহর না হাতী।

জ্যোতিষ্বাবু বোঝাবার চেষ্টা করলেন, আরে না না, সত্যেন, আমাদের আপিসের সভ্যেন বলছিলো আজকাল নাকি উন্নতি হয়েছে সহর্টার।

দমুজদলনী বীতরাগ হয়ে ওঠেন।—উন্নতি না কাঁকুড়। বছরে ছবার করে বাণে ভাসতে পারবো না আমি। তার চেয়ে নিগণের জলার মাঠে হোগলার ছাউনী করে থাকলেই হয়।

- —দামোদরে তো বাঁধ দেয়া হচ্ছে।
- তুমি যেমন মাসুষ, সে-কথা আর বিশ্বাস করবে না। মনে নেই, সেদিন হাবুমামা কি বলে গেল ? কন্টাক্টরি নিমে কি করে টাকা করছে ওরা ? দামোদরের বাঁধতো ওরাই দিচেছ, কংক্রিট দিয়ে ভরাট করার কথা, করছে বালি দিয়ে।

' জ্যোতিষৰাবু বলেন, তোমার হাবুমামা তো। মামাখশুর হ'ন ভাই কিছু বলিনা। যা খুশী যেন করলেই হ'ল, ইন্স্পেক্টর নেই, দেখছে না ভারা ?

— খুষ বলে একটা জিনিষ আছে।

ब्लां जियां वृ (शुनिरमकारमन में जिल्ला हर प्रात्न । कथा भानिरा वनात्न.

কিন্তু সেখানেও তো মানুষ রয়েছে, আর লক্ষ্মী তো বলছে বর্দ্ধমানেই ওকালতি করবে। বৌমাকে নিয়ে গিয়ে সংসার তো পাতবেই, তবে আর ভাড়া গুণতে যাবে কেন ? নিজের বাড়ী থাকলে—

লক্ষীনাথ কাছেই কোথায় ছিল।

সে বলে বসলে, রোজগার যদি করতে পারি তো তিরিশ চল্লিশ টাকা ভাড়া দিতে গায়ে লাগবে না। আর, প্রাকটিদ না জমলে তো চাকরীই করতে হবে, তখন কোথায় থাকবো তার ঠিক কি।

অর্থাৎ, বিষের পরই নিরিবিলিতে নববধূকে নিয়ে সংসারের স্বপ্ন কে না দেখে। কে টানতে চায় পিতামাতার যত্নের যন্ত্রণা!

জ্যোতিষবাবু তবু বলেন, কিন্তু বাড়ী তো আমাকে করতেই হবে কোথাও না কোথাও। সমিতা ছোট মেয়ে। জ্যোতিষবাবুর উন্নতির শেষ শিখরে ওর জন্ম। তাই, ইস্কুলে যেতে পায় ও একা। চিকে চোখ রাখতে পায়। মিশতে পায় সভীর্থাদের সঙ্গে। ও যাদের সঙ্গে মেশে, তাদের সকলেরই নিজস্ব বাড়ী আছে, অতএব সেদিক থেকে সমিতার মনের একটা কোণে কিছুটা তুর্বলতাও আছে।

ও বললে, বাড়ী যদি করতেই হয়তো কোলকাতায়। খরচ তে। একই, যা জমির দামটা একটু বেশি।

দমুজদলনী বললেন, তা সমু সত্যি কথাই বলেছে বাপু।

পাঁচ সাত হাজারও তো কম লাগে বর্জমানে করলে। জ্যোতিষ্বাবু বলেন।
মেজোছেলে অতুল বললে, কিন্তু রিটার্ণ তো পাবেন অনেক বেশী। আধ্থানা ভাড়া
দিলে মাস গেলে দেড়শো টাকা ভাড়া পাবেন।

—বাড়ী কি ভাড়া দেব নাকি ? সে যাই হোক, বৰ্দ্ধমানে হতে পারে না।

নির্বার নিস্তব্ধ হবে না তোমাকে নিরীকণ করে। নোঙর ফেলবে না সময়। জ্যোতিষ্বাবুর চিস্তা চাপা পড়ে যায় সংসার সংগঠনের নীচে।

হঠাৎ একদিন হৈ চৈ। মেজছেলে অতুল কি যেন করে বদেছিল। জোর করে ধরে বিয়ে দিয়ে দিয়েছেন। বয়সটা খারাপ, সময় থাকতে বিয়ে দিলে শুধরে যেতে পারে। ভা না হলে, আবার কবে কি করে বসবে! পাড়াটাও খারাপ, লজ্জা তো নেই, হয়তো থানা পুলিশ অবধি করতে পারে।

हिस्तित अक्ट्रे डून श्रम शिष्ट् ।

মেজবৌমা দেখতে স্থবিধের নয়। একটু সুন্দর দেখে বৌ আনলেই হ'ত। লক্ষ্মীর বেলায় তো টাকার লোভ ছিলো না, অতুলের বেলাও লোভটা সংবরণ করলে ভালো হত।

হয়তো বাপের ওপর চটে গেছে। বৌমাকেও তো চিঠিপত্তর দেয় বলে মনে হয় না। নাগপুরে কি একটা কাজ নিয়ে চলে গেছে। চিঠি লিখলেও উত্তর দেয় না।

জীবনের শেষ পরিচেছদে সুখের স্বপ্ন বুনতেন জ্যোতিষবাবু। কিন্তু আজ দেখছেন সন্ধ্যা যত ঘনিয়ে আসছে আনন্দ ততই যেন উবে যাচেছ। শেষের দিনগুলির জন্ম হয়তো অনেক তঃখ জমা হয়ে আছে।

না, আর মাত্র তিনবছর বাকী। স্থায়ী আদনের ব্যবস্থা করতে হবে সময় থাকতে।
 ছেলেরা কেউ এক বেলাও হাদিমুখে ভাত দেবে না। নিজের ব্যবস্থা নিজেকেই করতে হবে।

বাড়ী চাই। একটা বাড়ী করতে হবে।

গীতার পাত। ওল্টাতে ওল্টাতে হঠাৎ কেন জানি বারাণসীর দিকে মন চলে গেল। স্ত্রীকে ডেকে পাঠালেন।

ল্লী দমুজদলনী আঁচলে হাত মুছতে মুছতে এসে দাড়ালেন। কি বলো।

- —বলছিলাম কি, যে আর তো বছর তিনেক মোটে বাকী। তা একটা বাড়ীর ব্যবস্থা তো দেখতে হয়।
  - —তোমার ঐ ভাবা পর্যান্তই, বাড়ী আর হবে না কোনদিন।
  - —হবে না কেন, করলেই হয়।

কিছুক্শ কি যেন ভাবলেন্জ্যোতিষ্বাবৃ। তারপর বললেন, তা দেখো, বুড়ো বয়সে কি আর কোলকাতা টোলকাতা ভালো লাগে। বলছিলাম শেষ দিন কটা কাশীবাস করে কাটিয়ে দিলে কেমন হয়। ধরো কাশীতেই যদি একটা বাড়ী করি ?

**पश्का**पननी উल्लामिक रात्र छेर्रामन।—ाम राज कारणाहे, कारे करता।

—ধরো গঙ্গার ধারেই ছোট্ট দেখে একখানা বাড়ী, ছ'বেলা গঙ্গাম্বান, বিশ্বনাথের মন্দির। কাশীতে শাকসজ্ঞী কত সন্তা। এক একটা বেগুন আধ সের, এক আনা কি ছ'পরসা সের। মটরশুটি, কপি, ভারপর ভোমার রাবড়ি, পাঁ্যাড়া।

উদরোমুখ জ্যোতিষবাবুর কথার দমুজদলনী না হেসে থাকতে পারেন না। বুড়ো বন্ধসেও খাওয়ার চিন্তা।

তবু গন্তীর ভাবেই বললেন, না সে ভালোই, কাশীতেই হোক।

কাগজ কলম নিয়ে বদে গেলেন জ্যোভিষবাবৃ। আচ্ছা, কাশীতে জমির দাম কড করে ? আন্দাজ ? আন্দাজ কি এডদূর থেকে পাওয়া যায়। হাা, নৃপেনবাবুর খুড়খণ্ডর খাকেন কাশীতে, তাঁকে চিঠি লিখে জানতে হবে। নৃপেনবাবুকে বলতে হবে একখানা চিঠি লিখতে।

বাড়ীখানা অবশ্য একটু বড় দেখেই করতে হবে। দেশ থেকে, এখান থেকে যারা যাবে তাদের তো আর ধর্মশালায় উঠতে দেয়া যায় না। ছেলেমেয়েরাও তো যাবে মাঝেদাঝে।

দোতলা তো নিশ্চয়। ওপরে খান পাঁচেক ঘর, নীচে খান পাঁচেক। রারাঘর, ভাঁড়ার, পারখানা আর চৌবাচ্চা—ওপরেও হবে, নীচেও হবে।

রাস্তার ওপর। কিম্বা গঙ্গার ধারে জমি নিতে হবে। মন্দির থেকে বেশি দূর হলে চলবে না। অবশ্য, তাতেও কিছু এমে যায় না, এক পয়সা মাইলে একা ছুটবে—শেয়ারে।

সাঁচীর দিকে হলে দোষ কি ? আর নয়তো রামনগর কি চুণার ? না, সে তা হলে আর কাশীবাদ হল না।

কাগজের ওপর ছক কাটতে সুরু করেন জ্যোতিষ্বারু। কোথায় কোন ঘর হবে, কোন দিকে দরজা আর কোনদিকে জানালা।

সব প্রায় সমাধা করে এসেছেন। নৃপেনবাবুকে দিয়ে চিঠিও লিখিয়েছেন, এখন কেবল উত্তরের অপেকায়।

বাইরের দেয়ালগুলো পয়েন্টিং না প্লাফার, কি করবেন ? ভেতরের দেয়াল বাফ্ রঙে ডিসটেম্পার করিয়ে নেবেন। আরো কত কি কল্লনা করছিলেন।

সব ভেঙে গেল হঠাৎ।

নুপেনবাবুর খুড়শ্বশুরের চিঠিতে।

কাশীধাম নাকি বদলে গেছে। কাশী আর সে কাশী নেই।

ভদ্রলোকের বাদের অযোগ্য হয়ে উঠেছে।

ভা'ছাডা।

তাছাড়া বেরিবেরি থেঁকৈ সুরু করে পঞ্চাশ রকম রোগ। জমিও ভালো পাওয়া শার না। যা আছে তা সহরের বাইরে।

অতএব, কাশী বাতিল।

বোশেখ থেকে বোশেখ। আরেকটা বছর কেটে গেল।

এই একটা বছরে অনেকখানি বুড়ো হয়ে গেছেন জ্যোতিষ্বাবৃ। অম্বলের রোগ ধরেছে। বার্লি থেয়ে অপিদ করেন।

বড় ছেলে বৰ্জমানে প্ৰাকটিস জমিয়েছে, মাঝে মাঝে চিঠিপত্তর দিয়ে খোঁজ খবর নেয়

মেজছেলে অতুল পূজোর সময় একবার বাড়ী এসেছিল। তারপর থেকে আর কোন চিঠি দেয়নি।

সূর্য্যেন্দুর সঙ্গে ভাব হওয়া মেয়েটি এসেছিল একদিন। সূর্য্যেন্দুই নিয়ে এসেছিল। মেয়েটি দেখতে অন্তুত স্থলয়ী—সে কথা জ্যোতিষবাবু একশোবার বলবেন, কিন্তু স্বজাতি ভোনয়। সূর্য্যেন্দু বলে, এ যুগের জাত হল টাকায়, আর মঞ্জু সিদিক থেকে অনেক উচু জাতের। ধনী পিতার একমাত্র মেয়ে সে।

কিন্তু সূর্যোন্দুর ব্যবহারটা তাঁর ভালো লাগে না। কেমন যেন নির্লজ্জ।

় মঞ্জী যখন ওঁকে প্রণাম করলো, মেয়েটিকে চিনতে না পেরে বিস্মিত হয়েছিলেন জ্যোতিষবাবু। কিন্তু আরো বিস্মিত হলেন সূর্য্যের কথায়।

মঞ্শীর দিকে তাকিরে বলেছিল, বাবা। তারপর তাঁর দিকে তাকিয়ে, মঞ্শী সেন। আপনার ভাবী বৌমা। কথাটা অত্যন্ত গন্তীর ভাবেই বলেছিল সূর্যা, কিন্তু জ্যোতিষ্বাবুর চোখে ব্যাপারটা কেমন এক ঘ্রণ্য রূপ ধরে।

মেয়েটির বাবহার কিন্তু খুব ভালো লেগেছে তাঁর। কলেজে পড়া মেয়েদের মধ্যেও যে এতথানি শীলতা থাকে জ্যোতিষবাবু কল্পনাও করতে পারেন নি এর আগে। মঞ্শ্রী বেশ ভালো মেয়ে, পুত্রবধু হবার উপযুক্ত তো বটেই, বরং বলা চলে সূর্যোন্দুই ওর যোগ্য নয়।

কিন্তা।

না, বিয়ে দিতে ভিনি পারবেন না। এতদিনের সংস্কার, কোলীন্য, সুনাম, বংশগোরব সব নষ্ট করতে পারবেন না। মঞ্জুী যদি স্বজাতি হ'ত!

আহারের পর গ্লাসে জোয়ানের আরক ঢালতে ঢালতে ভাবেন। ভাবেন, সুর্য্যেন্দুকে এথনো হয়তো ফেরাবার উপায় আছে।

মাস্থানেকের ছুটি নিয়ে চেপ্তে যাবেন ঠিক করছেন। সূর্য্যেন্দুকেও সরিয়ে নিয়ে যেতে হবে। যেতে কি চাইবে ? ওকে বোঝাতে হবে ওর সাহিত্যঃচ্চা একেবারে হচ্ছে না, বাইরে গেলে কিছু হতে পারে।

আসলে, সূর্য্যেন্দুকে অত্যস্ত ভালবাদেন জ্যোতিষ্বাবু। একটু চুর্বলতা, তাই কিছু বলতে পারেন না।

प्र्याम् भा वन्त मा।

তাঁর সঙ্গে মধুপুরে দেও গেল।

কেন জানি মধুপুর জায়গাটা জ্যোতিষবাবুর খুব ভালে। লেগে গেল। মনে মনে হিসেব করে দেখলেন, আর মাত্র চু'বছর বাকী। চাকরী থেকে অবসর নিতে আর মাত্র চু'বছর। বাড়ী একটা বানাতেই হবে। অতএব, মধুপুরই বা নয় কেন।
ছ'বেলা ভ্রমণের ফাঁকে জমি খুঁজে বেড়ান জ্যোতিষবাবু।

বাড়ীতে কাউকে কিছু বলবেন না। এর আগে তিন তিনবার বলে ঠকেছেন। একটা না একটা বাধা ওরা দেবেই। বিশেষ কেউ অবশ্য সঙ্গে আসেনি। ভয় স্ত্রী দমুজদলনীকে, আর ছোটমেয়ে সমুকে। সূর্যোন্দু তো নিবিবকার!

তবু বলবেন না কাউকে।

প্রতিদিন সকাল সন্ধ্যা ঘুরে ঘুরে জমি থোঁজেন জ্যোতিষবাব্। পছনদমত জমি পেলেই দরদস্কর করে আসেন।

শেষে পছলদেই একটা জমির থোঁজ পেলেন জ্যোতিষ্বাবু। দামও বেশি নয়।

কিন্তু। জমিটা কেনবার আগে প্ল্যান একটা একে ফেলতে হবে। কাগজকলম নিয়েবদে পড়েন। আঁকিজোক কাটেন। ঘরের সংখ্যা, বারান্দার দৈর্ঘ্য।

भव भिष करत कथा है। शूल वलालन मञ्जू कमलनौरक।

- —জমি তো ঠিক্ করেছি এই মধুপুরেই।
- —তা বেশ তো।
- —এই দেখো বাডীর প্ল্যান।
- --ও ছাই বুঝি না, বলো দোতলা না একতলা, কথানা ঘর ?
- —করি তো দোতলাই করবো।
  - —তা করোনা এখানেই, মন্দ কি। জমিটা কোথায় ?

কিন্তু জমিটা কোথায় তা আর বলতে হ'ল না। তার আগেই সমিতা বেণী হুলিয়ে ঘাড় বেঁকিয়ে বললে, ম্যাগো। মধুপুরে আবার মানুষ বাস করে স্থ করে ? এখানে স্বাই চেঞ্জেই আসে জানি।

—তা আমারো তো চেঞ্চ দরকার।

সমিতা বললে, জানতাম না তাই আসতে দিয়েছি তোমাকে। বিকেশে বেড়াতে যাই, তু'পাশে শুধু থুক্ থুক্ কাশি। অহল সারাতে এসে শেষে একটা বড় রোগ ধরুক আর কি।

সূর্য্যেন্দু বেশি কথা বলে না। বললে, সামনের বাড়ীর গাড়ীবারান্দার কাছে রোডোক্সেনের একটা ভাঙা য়্যাম্পিউল দেখছিলাম কাল।

অভএব, মধুপুর হতে পারে না।

মধুপুরে আর থাকাও চলতে পারে না।

চার বছর ধরে হাওয়ায় হাট বসাবার কল্পনা করে এসেছেন, অথচ কাজ এগোয়নি এতটুকু। কেবল জল্পনা কল্পনা, কেবল জনীপ আর নক্সা, কাঠ আর কংক্রিটের স্বপ্ন।

বুড়ো হয়ে আসছেন। আসছেন ? এর মধ্যেই তো পাক ধরেছে চুলে। ছু'দিন পরেই চাকরী থেকে অবসর নেবেন। তারপর ?

তারপর।

আয় কমবে। মাদে গু'শো টাকা ভাড়া গুণতে পারবেন আর ? কোথায় যাবেন তখন, কে দেবে বিনামূল্যের বসতি। স্থায়ী সুখ আর অফুরস্ত অবসর পেতে হলে নিজের বাড়ী চাই। নিজস্ব বাড়ী। যেখানে জলের পাম্প নিয়ে গু'বেলা ঝগড়া করতে হবে না বাড়ীআলার সঙ্গে। যেখানে, 'ভাড়াটে' অপবাদ সইতে হবে না। যেখানে থাকবে শাস্তি আর শৃশ্বলা।

না, কোলকাতাতেই একটা বাড়ী বানাবেন।

বাড়ীআলার দঙ্গে ইদানীং প্রায়ই তাঁর মনোমালিক্স ঘটছে। তাকে দেখাতে হবে বে তিনিও পারেন শহর কোলকতার বুকে একথানা বিরাট বাড়ী হাঁকাতে। সে সঙ্গতি তাঁর আছে। আছে তো সত্যিই। চাকরী করে অর্থশালী হওয়া যায় না—এ প্রবাদকে মিথা প্রমাণ করেছেন জ্যোতিষবাবু। চাকরীও করেছেন, অর্থশালীও হয়েছেন। ঘুষ না নিয়েও। পনোরো বছর ধরে দেড় হাজারের ম্যাক্সিমামে পড়ে আছেন। ওঁদের চাকরীতে পেনশন ষেমন নেই, তেমনি গ্রাচ্ইটি আর প্রভিডেণ্ট ফাণ্ডের টাকাটাও তে। কম, দেবে না! প্রথমে তিন বছর ষাট টাকায় হাজার। হিদেব করেন জ্যোতিষবাবু, মনে মনে। ওদিকে গড়ে পাঁচশো ক'রে বছরে জমেছে প্রভিডেন্ট ফাণ্ডে, অতএব রেল থেকে আরো পাঁচশো--বছরে হাজার, পনেরে। বছরে পনেরে। হাজার। এদিকে বছরে দেডহাজার, রেল থেকে আরো দেড হাজার-বছরে তিন হাজার। পনেরো বছরে হবে প্রতাল্লিশ হাজার। প্রতিডেও ফাগুই হ'ল যাট হাজার। এলাচুইটি। তিরিশ বছর চাকরী, অর্থাৎ তিরিশ মাসের রিটায়ারিং পে। সেও তো প্রায় প্রতাল্লিশ—ও: না, ম্যাক্সিমাম দশ হাজার। যাই হোক, সত্তর হাজার টাকা তো এইথানেই, ইনসিওরেন্স আছে পঁচিশহাজার টাকার। পাঁচ হাজার হোল্ লাইফ, কুড়ি হাজার ম্যাচিওর করবে বছর খানেক পরেই। অতএব। এত কি গরব দেখায় বাড়ীআলা। না হয় বাড়ীই করেছে একখানা, জ্যোতিষবাবু ইচ্ছে করলে এর চেয়ে অনেক ভালো বাড়ী করতে পারেন।

ইচ্ছে করলে কেন, বাড়ী তো করবেনই। এই শহর কোলকাতার বুকেই বাড়ী তৈরী করবেন।

এবার আর নিজের প্ল্যান নয়। রীতিমত আর্কিটেক্ট ডাকিরে উপদেশ চাইলেন।

কণ্ট্রাক্টরের সঙ্গে চলতে লাগলো ফোনালাপ। ঘোরাফেরা করতে লাগলো ব্ধ প্রিন্টের রাশি। কিন্তু।

কোনটাই জ্যোতিষ্বাবুর মনঃপুত হয় না।

এমন সময় দমুজদলনী মনে পড়িয়ে দিলেন ছোটমেয়ে সমিতার বিয়ে দিতে হবে। বোলয় পা দিয়েছে সে। শুধু কি তাই ? রাতে আলো জলে কেন তার ঘরে। নীল কাগজের চিঠির প্যাভ কিনেছে কেন সমু। ভাকলে শুনতে পায় না কেন, কথা বললে উত্তর দৈয়ে না কেন ?

সমিতার ভাবনা জ্যোতিষ্বাবৃকে বিচলিত করে নি। হঠাৎ একটা ধাকা খেলেন তিনি সূর্য্যেন্দুর কাছ থেকে।

"ধনী পিতার একমাত্র কন্থা হয়েও যে সবকিছুর মায়া ত্যাগ করে আদতে পারে, তোমাদের সম্মতির আশায় অপেক্ষা করে করে তো তার জীবনটা নষ্ট করতে পারি না। তাই, তোমাদের কাছ থেকে সরে এলাম। আশা রাখবো জীবনের শেষ দিন অবধি, যে তোমরা একদিন না একদিন ক্ষমা করবার মুযোগ পাবে।

"মঞ্ হয়তো তোমাকে আর মাকে একদিন প্রণাম করতে বাবে। একাই। আমার ওপর তোমাদের যত ক্রোধ তা যেন সে বেচারীর ওপর না পড়ে।

"মা ও তুমি আমার প্রণাম নিও। ইতি

সুর্য্যেন্দু"

এদিকে মেয়ের বিয়ের জন্ম তাড়া দিচ্ছেন দমুজদলনী।

কথায় কথায় বলেন, তখনই বলেছিলাম, পাশ করেছে এবার বিয়ে দিয়ে দাও। তা না, তখন হ'ল রোজগার করুক। এমন সোনার চাঁদ ছেলে সূর্য্যেন্দু—

কথা শেষ হয় না, দমুজদলনীর চোখের কোনে জল তুলতে থাকে।

জ্যোতিষবাবু ব্যস্ত হয়ে বলেন, সমুর বিয়ে তো, তা ব্যবস্থা করছি, ব্যবস্থা করছি।
ঐ তো আসানসোলের সেই ছেলেটির খোঁজ নিতে লিখেছি নির্মালাকে।

এইভাবে স্র্রেন্দ্র জন্ম শোক আর সমিতার জন্ম সামীর ভাবনা ভাবতে ভাবতে কোথা দিয়ে যে একটা বছর কেটে গেল টের পেলেন না জ্যোতিষবাব্। হঠাৎ একদিন দেখলেন—দেখলেন কেন, আবিহ্নার করলেন, যে তিনি বেকার।

ছোটবেলায় পড়াশুনো শেষ করে একবার বেকার হয়েছিলেন, আজ কর্মজীবন থেকে অবসর নিয়ে জ্যোতিষবাবু আবার বেকার হয়ে পড়লেন।

চিরাচরিত অভ্যাস অমুধায়ী নটায় স্নান সেরে, ভাতের জন্ম তাড়া দিলেন।

দমুজ্ঞদলনীর খেয়াল ছিলো না। আপিদের পোষাক পরে মা কালীর ছবিটাকে প্রণাম করে জ্যোতিষবাবু বেরুতে যাচ্ছেন, হঠাৎ তাঁর নিজেরই মনে পড়ে গেল যে, গতকাল সব
ার্চ্ছ বুঝিয়ে দিয়ে এসেছেন তিনি।

ভবু।

তবু আপিসে বেরিয়ে গেলেন। লজ্জার ভাঙতে পারলেন না কথাটা, দ্বীর কাছে। বাক্, সকলের সঙ্গে একটু গল্পগুজব করে আসা যাক্। ফিরে এসেই আবার বাড়ী তৈরীর চিস্তার ভূবে গেলেন জ্যোতিষবাবু। অনেক ভাবলেন। ভেবে ঠিক করলেন, না বাড়ী তৈরী করে কাজ নেই।

—সে কি ! বাড়ী না করলে, থাকবে কোথায় ? দমুজ্বদলনী বিশ্মিত হয়ে প্রশ্ন করলেন।

জ্যোতিষবাব্ থেমে থেমে বললেন, একটা বাড়ী তৈরী করতে বাওয়া, মানে পঁচিশ তিরিশ হাজার কম করে। তার চেয়ে টাকাটা ব্যাঙ্কে রাখলে হাজার আট দশ বসে বসে পাওয়া বাবে বছরের শেষে। পেনশন তো নেই, চালাবো কিসে? তার চেয়ে স্থদের টাকায় বেশ বেড়ানো যাবে, আজ গয়া, কাল বুন্দাবন। পুরীটাও বাওয়া হয়নি বছদিন।

দমুজদলনীও ভেবেচিন্তে একটা দীর্ঘাদ ফেলে বললেন, তা ঠিক।

এরপরও চুটো বছর কেটে গেছে।

বাড়ী ভৈরীর কল্পনা নিয়ে আর কোনদিন বিভোর হরে ওঠেননি জ্যোতিষবাবু।
দিব্যি সুখেই দিন কাটাচ্ছেন। সমিতার বিরেও দিয়েছেন সুপাত্রে। ভাড়াটে বাড়ীতেই
থাকেন, মাঝে মাঝে ঘুরে আসেন তীর্থে তীর্থে। বড় ছেলে আর মেজো ছেলের কাছেও
বান কখনো কখনো।

সূর্য্যেন্দু প্রায় তাজ্যপুত্র। মঞ্জু নিষেটি খুব ভালোই, কিন্তু স্বজ্বাতি তো নয়।
মাঝে মাঝে সূর্য্যেন্দুর জন্যেই একটু ব্যথা পান। তা না হলে জ্যোতিষ্বাবৃকে স্থ্ৰীই
বলা চলতো।

# সর্বজনীন উত্তমপুরুষ

## পুলকেশ দে সরকার

#### . এবার থিয়োরী—

সর্বজ্বনীন উত্তমপুরুষকে যথন আবিদ্ধার করা গেল, তখন এর নীতিও একটা চাই। কোখেকে কিভাবে এই উত্তমপুরুষের উদ্ভব হয় নীতিবিদ্দের মনে এ প্রশ্ন জাগতেই পারে। স্থতরাং তাঁদের এই জ্ঞানপিপাসা মেটানোও সর্বজ্বনীন উত্তমপুরুষের একটা কর্তব্য।

জ্ঞানপিপাসায় যাঁর কণ্ঠ শুকিয়ে এসেছে এবং যিনি জ্ঞানসিঞ্চনের জন্ম ঝারি নিম্নে ক্ষিরছেন তাঁদের হ'জনের মধ্যেও ঐ উত্তমপুরুষ সর্বজনীন হয়ে আছেন।

কথা হচ্ছে, এমন সর্বগ্রাদী সর্বজনীনতা লক্ষ্য করে একেশ্বরবাদীরা এর উৎপত্তি একটাই স্থির করে ফেলতে পারেন। বলতে পারেন, উত্তমপুরুষের এই সর্বজনীনতার কারণ, একই উৎস থেকে সমস্ত উত্তমপুরুষের জন্ম। এই বিচিত্র বিশ্বসংসারে সেই উৎসেরই বিভিন্ন বিকাশ, আসলে তিনি এক।

আরও মারাত্মক প্রস্তাব হতে পারে যে, ইনি চিরস্তন, সনাতন ও শাশ্বত। নারায়ণের যোগনিদ্রা-ভঙ্গের দিন থেকে আজও সেই একধারা চলে আসছে এবং ভবিশ্বতেও চলবে। অর্থাৎ উত্তমপুরুষ কেবল সর্বজনীন নয় কালাভীত।

সামাজিক মানুষের অহং বা অহমিকা অথবা ব্যষ্টিমুখ্যতা কি সর্বকালের এবং মানুষ মাত্রেরই, আরও বড় কথার জীবমাত্রেরই, জন্মগত এবং মৃত্যুতেও তার শেষ নেই ? অর্থাৎ এই বে ধর্ম, ঈথরের মত জীবদেহকে বাহন করেই কি এর প্রকাশ ? জীবজগতে জীবদেহটা বড় কথা নয়, বড় কথা ব্যষ্টিমুখ্যতা, জীবদেহ অসং, অবিভা, মায়া। ব্যষ্টিমুখ্যতাই সং।

ব্যষ্টির এই যে ভীড় ঠেলে সর্বাগ্রগণ্য হবার ব্যগ্রতা এইটেই তো আসল কথা।

নীংসের কথা। নিজের শক্তি অর্জনের সঙ্কল্প, পরকে অতিক্রম করার সঙ্কল্প, to power and to overpower.

একদল নিশ্চিত মৃত্যুপথযাত্রী ধাবমান ঘোড়সওয়ারকে দেখে নীৎসের দর্শন স্থির হয়ে গেছল। ঘনিষ্ঠ সমর্থন পেলেন ডারুইনের (বাইওলজিতে) জীবতত্ব। অভিছের সংগ্রাম (struggle for existence) আর শ্রেষ্ঠতমের বিনাশোত্তরণ (survival of the fittest).

দেখে শুনে মনে হয় উত্তমপুরুষটি সর্বাগ্রগণ্য হবার জন্ম যখন কালসমূদ্র সাঁতিরে

এগোতে থাকেন বা এগোতে চেষ্টা করেন তখন তার চেউ মধ্যম পুরুষদেরও গায়ে লাগে। আর তাইতে নীংসে বলেছেন ভৃত্যের আকাজকা থাকে মনিব হবার। এখানে বাঁচার ছক্তের চাইতেও বড় হয়েছে সর্বোত্তম ব্যষ্টির প্রতিষ্ঠার ইচ্ছা। অপরের ওপর প্রতিপত্তি বিস্তারের চেষ্টা: যাকে আমরা গাইস্থ্য ভাষায় বলি মেরেকেটে বেরিয়ে যাওয়া।

কিন্তু নীৎদের মন্ত ভূল তিনি ব্যষ্টিকে অর্থাৎ মামুষকেই সর্বগ্রাসী বা সর্বনিয়ন্তা বলে মনে করেছিলেন; মনে করেছিলেন, মামুষের ঐ 'মন' বলে যে একটা অ-পদার্থ আছে ঐটেই সবকিছুর শেকড়। মনোবাদীদের ঐ একটা দোষ, মনকে অধ্যাত্মিক করতে গিয়ে তাঁরা মনুষ্যত হারিয়ে কেলেন। মানুষ আর মানুষ থাকেনা; পরিণামে দেব-সন্তান হয়ে পড়ে।

আজও যে এই ভুল কেটেছে তা নয়। ফ্রয়েডের মতো এতবড়ো চুলচেরা বিচারকও এই ভুলের জের টেনে গেছেন। ব্যপ্তিকে বা মান্ন্যকে যে বিচ্ছিন্ন করে দেখা অসম্ভব এটা মনোবাদীরা কিছুতেই মানতে চান না। অথচ মর্মভেদী বেড়িয়াম ইউরেনিয়ামকেও দেহের খাঁচাটাকে ভেদ করেই ঢুকতে হয়, উপেক্ষা করে নয়। সমগ্রতা থেকে ওকে কিছুতেই বিয়োগ করা চলেনা। মন বেখানেই অধিষ্ঠান করুন তার বাহন চাই, আর একবার বাহনের কাঁধে ভর করলে বাহনের গতিকে স্বীকার করতেই হবে, পরিণতিকেও। মজা এই বাহনটিও কভগুলো নিয়মের অধীন, যে নিয়ম নিয়ন্ত্রণ করার অধিকার না আছে বাহনের না আছে সেই আধ্যাত্মিক মনটির।

নতুবা মনের তো রাশ নেই; সে তো ইচ্ছে করলেই হিল্লীদিল্লী ঘুরে আসতে পারে; সেজগু বিমানের কোন প্রয়োজন নেই। কিন্তু তাকে যদি সত্যই ফাঁকা বায়্স্তরকে ছেড়ে কঠিন বাহনটিকে ভর করে চলতে হয় তবে হিল্লীদিল্লী পরিদর্শনে বিমান চাই-ই; নতুবা হিল্লীদিল্লী মনোরাজ্যেই থেকে যাবে।

স্থভরাং ব্যপ্তিকে বা মামুষকে বুঝতে হলে, সমজদারকে সরাসরি মনোরাজ্যে ঢোকবার রুণা চেষ্টা না করে ব্যপ্তির আওতায় আসতে হবে।

সোজা কথার, মানুষকে বুঝতে হলে মনুয়-সমাজে আসতে হবে, মানুষের মনস্তব্ধ দেবরাজ্যে হাতড়ে বেড়ালে হাতে কেবল মুঠো মুঠো অন্ধকারই উঠে আসবে।

কালাতীত মনটির যে ক্ষমতাই থাক তার ডিভিন্নে চলার মানসিক অবস্থাটা কেন এল তার ঠিকানা মিলবে সেইখানটায় বেখানে তার ডিভিন্নে চলার প্রয়োজন দেখা দিরেছে। স্থানিবণিকের কৃষ্ণিগত মন্ত্রীমগুলীর শাসনে যে কন্ট্রোল আর কিউ-প্রথা প্রবৃত্তিভ হয়েছে, ডিভিয়ে চলার মনোবিকার যদি বুঝতে হয় তবে তার জবাব এখানেই পাওয়া যাবে।

যে থদেরকে আদর আশ্যায়নের জন্ম বন্ধ দোকানের মালিক ছুটে এসে চাল ডাল

তের্লের নমুনা দেখাতে ঘর্মাক্ত হতেন সেই একই দোকানের মালিক আজ সেই খদ্দেরকে চিনতে তো পারেনই না বিক্রেয় বস্তুর সামাগু সমালোচনায় মারমুখী হরে ওঠেন কেন ? কিউরে দাঁড়াতে গিয়ে একটা লোককে ফাঁকি দিতে পারলেই যেন বেঁচে গেলাম আর কয়লাওলা ওজন কম দিচ্ছে দেখেও দাঁত বের করে তার তোয়াজ করে এলাম।

১৯৪৩-এর ছণ্ডিক্ষ থেকে এই ১৯৪৬-এর ৩০শে ডিসেম্বর পর্যস্ত বাংলার এককালের বিনীত ভদ্রব্যক্তিদের মধ্যেও ফাঁকি দেবার একটা চৌর্যর্ত্তি অত্যস্ত প্রকট হয়ে পড়েছে। বাদ ট্রামকে চারপরসা ফাঁকি দেরা থেকে স্কুক্র করে বড়রকমের একটা দাও মারার ব্যাপার পর্যস্ত। বাইরের এই অপরকে ফাঁকি দেয়ার প্রবৃত্তি গৃহের শাস্ত্যনীড়েও সংক্রোমিত হয়েছে, ভাই ১৯৪০ এর ছভিক্ষেও দেই উত্তমপুরুষটিকে হয়ে দিয়ে ঘুরতে দেখা গেছে, আজও যাচ্ছে।

আগলে মাসুষ ভালও নয়, খারাপও নয়, কথাটা এত পুরোণো আর বছবাদীদশ্মত যে পুনরুক্তিতেও লজ্জা হয়। মামুষ যে অবস্থার বিপাকে ভালমন্দ হয়, এও তেমনি একটা পুরোণো কথা। অপচ এই পুরোণো কথাটাই আমরা বার বার ভূলে যাই বলে ১৯৪২ থেকে বিশেষ করে বাংলাদেশের লোকগুলো এমন নীতিজ্ঞান বিসর্জন দিয়ে বসল কেন ভেবে বিশ্মিত হয়েছি। তুপ্তাপ্যের দিনে কোথার চাল পাওয়া যায় সে তার প্রতিবেশীকে বলতে চারনা, পাছে নিজের হঠাৎ পাওয়ার উৎসটা অপরের উপস্থিতিতে শুকিয়ে যায়। জীবনেও যে মিথ্যে কথা বলেনি, ফাঁকি দেয়নি, চুরি করেনি সে তাই করেছে ও করছে। সমগ্র সমাজ জীবন থেকে কেমন করে যেন "খাঁটী" জিনিসটা উবে গেল। আজকের গোয়ালা আর ঘিওয়ালা ভাবতেই পারেনা, খাঁটী জিনিস মাসুষে কখনো বিক্রী করেছে, করা যায় বা করা উচিত।

সকাল থেকে রাত পর্যস্ত কেন মানুষগুলি 'আড়চোখে হুড়োহুড়ি করে বেড়াচেছ। ওপুরতলার যোগজীবনকে না জানিয়ে প্রাণেশবাবু বাজারের ঐ কোণের দোকানদারকে কানে কানে একটু চড়াদরেই বাদামতেল মেশানো খাঁটা সরষে তেলের ব্যবস্থা করে আসেন। 'কোধার পোলেন ?' 'এই পোলাম এক জায়গায়।' 'বলুন না।' 'আর ভো নেই।' প্রাণেশবাবু বোগজীবনের কাছ থেকে পালাতে পারলে বাঁচেন। যোগজীবন হুটে পালিয়ে এক ঝুড়ি কয়লা নিয়ে আসেন। 'কয়লা দিচ্ছে নাকি ?' 'এই শেষ', যোগজীবন একবার দিঁড়ি বেয়ে উঠতে পারলে হয়। কি আপদ! প্রাণেশবাবু খুব নীতিবাগীশ ছিলেন। তিনি এবার সেলামি দিয়ে বাড়ীভাড়া খুঁজছেন। সাড়ে নয় চুয়ায়িশ কাপড়ে বোগজীবনবাবুর হাঁটু টাকে না, অরবিন্দের জন্ম কালোবাজার হাতড়ে বেড়ান।

नः नादत नवहे वाष्ट्र : कांकफ़ं धूलारमणात्ना वत्राक्तवांथा हाल क्लाग्न ना वरण

ৰাড়িত রেশন কার্ডের দায়ে বীরপাড়া বিভালয়ের হেডমাষ্টার জেলে যাবার উপজ্রম। পাড়ার থে জাঁদরেল সস্তোষবাবু পরম নিশ্চিন্ত মনে পান চিবোতে চিবোতে হাঁকতেন, ওছে হরিহর, সাড়ে সাতসের সরষে তেল এক্ষুনি পাঠিয়ে দাও এবং বলে আর একমিনিটও দেরী করতেন না সেই জাঁদরেল সস্তোষবাবু রেশনের কৌপীন পরে তেলের টিন হাতে কার নিকুচি করছেন ?

যেন রেস্; এক ঘোড়াকে আর এক ঘোড়া একটুকুর জন্ম 'নেকে' মেরে দিচ্ছে। লটারী; ঘূর্ণায়মান চোথা ভীরটা কার ঘরে এসে থামে, কার জন্ম কার পরাজয়। একেবারে সামগ্রিক অনিশ্চয়তা। আজ কি তেল পাওয়া যাবে? ডাল আছে? সেজ না হোক পোলেই হোল। রেড পাওয়া যাবে দাড়ি কামাবার? ওয়ুধ পাওয়া যাবে—কুইনিন? অনিশ্চয়তা—অনিশ্চয়তা। 'দেখি একবার বেরিয়ে'—ঘুঁটে পর্যন্ত নিঃশেষ হয়ে গেল একদিন!

কাউকে বিশ্বাস নেই, নিজেকে পর্যন্ত নয়।

মানুষ এমন খারাপ হয়ে গেল কেন ? সেই অমায়িক দোকানদার এমন দাঁত খিঁচোয় কেন ? পুরোণো ছেঁড়া গ্রম জামা বের করে এককালের নামকরা দোকানী "নিলে নিন, না নিলে না নিন"—এর মেজাজ কোথায় পেল ?

মামুষ কি কোনকালে ভাল ছিল ? এই দোকানীই না নিভূলি ওজনে থাঁটী মাল কাটাবার চেষ্টা করত; হিসেবে ভুল হলে ছুটে গিয়ে একশোবার ক্ষমা চাইত ? এই ভদ্রলোকই না দোকান বয়ে মাসিক পাওনা মিটিয়ে দিয়ে যেতেন ? চাল তেল নূন কয়লা কাপড় সংগ্রহে সারিবদ্ধ উৎকণ্ডিত জনতার সাত নম্বর আট নম্বরের বজ্রাঘাতে মৃত্যু কামনা করছে কেন ?

এমন দিন ছিল নাকি কখনো যথন দোকানী সরবরাহে ছিল নিশ্চিন্ত, আর শ্রীযুক্ত ক্রেতা অর্ডার মাফিক জিনিস তাঁর বাড়ীতে পোঁছাবেই স্থির জানতেন ? অথবা আবার কি সেদিন আস্বে ?

অর্থাৎ, অনিশ্চয়তার রাজ্য থেকে নিশ্চয়তার রাজ্যে গেলে মাসুষ কি ভাল হ'য়ে যাবে নাকি ? রেস্ থেলার অবসান হবে ? অনিশ্চয়তার অবসানে ভীড় ঠেলে এগোবার প্রান্থতি কম্বে ? যাকে বলে প্রাপ্তি (achievement) আর তৃপ্তির দীর্ঘখাস, সে তোকেবল পাবো না পাবো না এই আশহাতেই। পাবো না জেনে পাওয়ার আনন্দ।

কিন্তু আবার যদি পরম নিশ্চিন্তে পান চিবোবার দিন আসে ? অচেল চাল, মুথেইট ভাল, পাহাড়প্রমাণ কয়লা—আবার সেই ফুটপাতে 'যা নেবেন তা ছু'আনা'! তেলের সমস্যা যদি কথা না ফুরোতেই মেটে ? তবুও কি ভীড় ঠেলে চলার প্রবৃত্তি প্রকাশ পাবে নাকি ?

রেশন আর কন্ট্রোলের গোলক ধাঁধায় আজ উত্তমপুরুষটি হত্যে দিয়ে ফিরছেন।

১৯৪২-এ নরহরি ট্রাম পোড়াতে গিয়ে মারা গেছে, দে শহীদ হ'য়ে বেঁচেছে। তারই সঙ্গে নরোত্তম পালিয়ে বেঁচেছে; আজ দে দেদিনকার ছঃসাহসিকতা আর পলায়ন-কৌশলের কথা সগর্বে শ্রন্থানন্দ পার্কে মাইকের কানে কানে বলে, আর তাই খান্ খান্ হ'য়ে বেসব দূরবর্তী শ্রোতার কানে কেটে পড়ে তারা এই নমস্য ব্যক্তিটির প্রত্যক্ষ দর্শনে ও তাঁর কণ্ঠ শ্রবণে রোমাঞ্চিত হতে থাকে।

১৯৪৩ এর ছণ্ডিক্ষে যারা মরেছে তারা ক্ষ্ধার জ্বালা থেকে রেহাই পেরেছে। <mark>যারা অথান্ত থে</mark>য়েও টিকে গেছে—তারা সেদিনকার কাহিনী ইনিয়ে বিনিয়ে বলে। বাঁচার ভব্দে তারা কি করে উত্তীর্ণ হয়েছে।

তারপর যারা ইম্ফল রণাঙ্গনে কওমি নিশান নিয়ে এসেছিল এবং যারা দিল্লীর লালকেলা লক্ষ্য করে ড্যালহোসী ক্ষোয়ারে কদম কদম এগিয়ে গেল অথবা ধর্মতলায় বাদের যাদের মধ্যে আগে কেবা প্রাণ করিবেক দানের নিশ্চল নির্বিকার চিত্ততা দেখা দিয়েছিল— অথবা যারা ইম্ফল রণাঙ্গনে জাপানী রোখার জন্ম হাওয়ায় ঘুদি মেরে বেড়াচ্ছিল, ধর্মতলায় বা ইম্ফলে প্রাণ দিতে পারেনি—অথবা ভবিশ্রৎ বংশধরদের বঞ্চিত করে যে সমসাময়িকেরা ইতিহাস শুনে ফুলে উঠ্ল তাদের মধ্যেও যে সর্বজনীন উত্তমপুরুষটি ছিলেন, তাকে প্রাপ্তির অনিশ্চয়তা দিয়ে বোঝানো যাবে ?

বোঝানো যাবে যদি আমরা রেশন আর কণ্ট্রোলের লাভলোভী ব্যবস্থাটাকে বৃহত্তর সমাক্ষে বা বিশ্বব্যবস্থায় প্রতিফলিত করতে পারি।

না, প্রাকৃতিক অনিশ্চয়তা নয়। সামাজিক অনিশ্চয়তা, রাজনৈতিক অরাজকতা।
দেবেন ঘোষ স্কুল ডিঙিয়ে কলেজ ডিঙিয়ে ল পাশ কর্ল ব'লে সে যে উকীল হবেই সংবাদপত্রের
সাবএডিটার হবে না, এ কে বল্তে পারে ? উকীল হলেও সে যে মকেল পাবেই তাও
স্থির করে বলা কঠিন। আজ্কে যারা কোন মতে গ্রাসাচ্ছাদন কর্ল কালও যে তারা তাই কর্বে
এ কোন গণক বলতে পারে, অথবা কাল যে সে পকেট মেরে কফিখানায় বস্বে না তাও
তো জানা নেই ? সমাজে নেশাপেশায়ও স্থিয়তা নেই, অয়বস্ত্রের ও সমান দরে সমান
সরবরাহেরও তেমনি কোন নিশ্চয়তা নেই। লোকে প্রকৃতিকে খেয়ালী বলে, তার কারণ
লোকে আরও বেশী খেয়ালী সমাজে থাকে বলে। সমাজে লোক কড, কি পরিমাণ তার
চাল ডালের প্রয়োজন, কত গজ কাপড় চাই, কত মণ কয়লা চাই, এসব লক্ষ্য রেখে
কোন সময়ই কেউ কিছু উৎপাদন করে না। ফলে বাজারে ক মণ কি পরিমাণ জিনিস
আস্বে তাও কেউ জানে না। এও বরং ভাল। কিন্তু অবস্থাটা আরও ঘূলিয়ে যায়
য়খন সমগ্র জগণ্ডাকে গুটিকয়েক লোক তাদের স্বার্থ ও প্রয়োজন মতো রেশনের বাঁভাকলে

ফেলে কক্টোল কর্তে চার। তাদের হিসেবে "অতিরিক্ত" গম পুড়িয়ে "অতিরিক্ত" কাপড় পচিয়ে দর ঠিক রাথতে চায় তারা। গোলমাল আর অনিশ্চয়তা ততই বেড়ে চলে।

ভাই দেবেন ঘোষের চৌদ্দপুরুষের আশক্ষা দেবেন ঘোষে বতেছি, দেবেন ঘোষ স্থির জেনেছে যে কিছুই ঠিক নেই। হাতের কাছে যা পাও নিয়ে নাও; বার বার শেষালটা অন্তভক্ষ ধসুগুর্ণ করে নিঃশেষ হয় বটে কিন্তু ভবিয়াৎ নিরাপত্তার জন্ম ভবিয়াৎ সঞ্চায়ের ব্যাধিটা "বংশগত" হয়ে পড়ে। ছোট ছেলের ইচ্ছে হয় বটে হাতের পর্যাটা দিয়ে এক্ষুনি লজ্প্রে থার কিন্তু দেবেন ঘোষের অভিজ্ঞ পিতা হরেন ঘোষ নিজে ধন্থকের ছিলা খেয়ে দেবেন ঘোষকে এ হাতের প্রশাটাকে জমাবার বুদ্ধি দেন।

হিসেবী বিভাস্থলর না খেয়ে-দেয়ে ঐ বাড়ীখানা তুলেছে, তাইতে না আজকে তার অপগণ্ডগুলি তাতে হাত পা ছড়িয়ে আছে ? তপন বলে, ছোঃ, দারাপুত্র পরিবার তুমি কার কে তোমার; বাবজ্জীবেং স্থং জীবেং ঋণং কৃত্ব। দ্বতং পিবেং—ভাগ্যে থাকে এই বে স্নেহবশে গুটিকয়েক জন্ম দিলাম এরা ঠিক চরে বেড়াবে। বলে—জিভ্ দিয়েছেন যিনি, জানতো ?

দেখা যাচেছ, উত্তমপুরুষ অদৃষ্টেও থাক্লেন পুরুষকারেও থাক্লেন।

ভবিশ্বৎ নিরাপত্তার নিশ্চয়তা থাক্লে যক্ষও সত্য হতেন না, ওমর থৈরামও সত্য হ'তেন না। ভবিশ্বতের আপদ আর নিরাপত্তার দোলানিতেই পরলোক কী বাৎ মনোরম হয়ে ওঠে। উত্তমপুরুষ গোলক ধাঁধাঁয় পথ খুঁজে ফেরেন।

উত্তমপুরুষ পথ খুঁজে ফিরছেন।

এককালে মনে হয়েছিল বাস্টি উৎপাদনের কালগ্রাদী ব্যস্ততা থেকে উত্তমপুরুষ বুঝিবা সামাজিক উৎপাদনে মুক্তি পেলেন। কিন্তু সমাজকর্তাদের সাজানো সমাজে সামাজিক উৎপাদন বাস্তির পায়ে পায়ে জড়িয়ে যেতে লাগল। তবুও, জুতাসেলাই থেকে চণ্ডীপাঠের কুটারশিল্প ছেড়ে বাস্তি যথন কারখানার রাজ্যে কেবল জুতাসেলাই নিমেই থাকতে পারল তখন মনে হয়েছিল ঘল্দের যুদ্দে সময়টা সংক্ষেপ হয়ে আসছে। মুচি কেবল যদি জুড়োই সেলাই করে তবু তার কাপড়ের জন্ম তাকে তাঁতে বসতে হবেনা। কিন্তু গতযুদ্ধের দৌলতে মুচির মনে আবার এই সংশয় জেগেছে যে, সায়াদিন যদি তাকে জুতোসেলাই নিমেই থাকতে হয় তবে তার চাল-তেল-কাপড়ের দোকানে রেশন এনে দেবে কে? অর্থাৎ ঘল্দের-কাল এখন অতিমাত্রায় বৃদ্ধি পেয়েছে, অনিশ্চয়তা বেড়েছে, অসামাজিক মানুষ থই পাছেনা। উত্তমপুরুষ পথ খুঁজে ফির্ছেন। এবারকার পরিণতিতে একথা বেশী ক'রে পরিকার হয়েছে য়ে, বর্তমান অসামাজিক ব্যব্ছা মুল্ভ অচল সন্তেও যদি একে গায়ের জোরে চালাবার ছেই। হয় তবে মানুষ খুরে কিয়েই বস্থ হ'য়ে উঠ্বে আর উত্তপুরুষ উগ্রতের হ'য়ে উঠ্বে।

অনিশ্চয়তার দরুণ ব্যস্তির ইচ্ছাশক্তি নিঃসংশয়ে মিথ্যা প্রমাণিত হ'রেছে। ব্যস্তিরা তাদের অনিচছায় ইতস্তত ছিট্কে পড়ে; ফলে যার রিসার্চ স্কলার হবার হয়তে৷ সম্ভাবনা ছিল সে এঁদো ঘরে কম্পোজিটার হ'য়ে আছে, আর যে ব্যবস। করার মতলবে বি-কম পড়্ল, দে দেখল তার টিউসানীর গণ্ডী পার হওয়া একেবারেই অসম্ভব। কিন্তু মজা এই, অনিচছার বিরুদ্ধে ঘাড়ে চেপে যে কাজ তার এলো তারই প্রতি ক্রমকূর্ত একটা সমতার বশে সে একটা সাস্ত্রনার যুক্তিও স্থির ক'রে ফেলে ( অবশ্য এ সাস্ত্রনায় বিশ্বের প্রতি আক্রোশের খাদ অনেকথানি মেশানো থাকে, কিন্তু উত্তমপুরুষ ত। স্বীকার কর্তে গররাজী); সাস্ত্রনার যুক্তি একবার স্থির হ'য়ে গেলে মহাবিছোহী উত্তম পুরুষ মাথা চাড়া নিমে উঠ্তে থাকেন। ভাই, যে চিরকাল প্রুফ টেনে এলো সে মনে কর্তে থাকে, এই বিশ্বক্ষাণ্ডে প্রুফটানা একটা খুবই গুরুহপূর্ণ কাজ, হয়তো সর্বাধিক গুরুহপূর্ণ, এমনও মনে হ'তে পারে যে, সে যদি প্রাকটানা বন্ধ করে তবে এই নিত্যভ্রাম্যমান ব্রহ্মাণ্ড অকস্মাৎ থম্কে যাবে। ঠিক সেই কারণে, মাদিক পনের টাক। বেতনের তহশীলদার অকস্মাৎ ফুলে গিয়ে বলে, টাকার গরম আমায় দেখিও না, হাজারে হাজারে টাকা এ শর্মার হাত দিয়ে যায়, অঢেল টাকা নাড়াচাড়া করেছি। নিজের চাক্রীরই যার নিরাপতা নেই তেমন "পদস্থ" চাকুরেও এক বিস্মৃত মুহূর্তে পরের চাক্রী খাওয়ার হুম্কি দেন। এমনও অনেককে দেখা যায়, যারা অনর্থক লোককে চাক্রীর ভরস। দিয়ে নিজের মিথ্যা মর্যাদার্দ্ধি করেন। কিন্তা যিনি চাক্রী বা আজকালের কলকাতার বাড়ী পেয়েছেন তিনি বলেন, চাক্রী ? বল কি হৈ ? এই ছাঁটাইয়ের দিনে ? বাড়ী ? কি বলেন মশাই বাড়ী ? অর্থাৎ হে তুর্ভাগা, একবার এই ভাগ্যবানের দিকে চেয়ে দেখ। উচ্চোগীনাং হি তো বটেই উপযুক্তভারও একটা পুরস্কার আছে। তুমি নিতান্ত অযোগ্য তাই কিছুই হয়নি। ভাগ্যবান অসম্ভবকে হাতের মুঠোয় পেয়ে থিল্খিল্ করে হাসেন এবং পানের দোকানে আয়েনার বরাবর থুব কায়দা ক'রে দিগারেট ধরাতে ধরাতে নিজের নিথুঁত ঝাড়াই গরম স্থুট্টার **मि**टक তাকিয়ে স্তব্ধ হ'য়ে যান, বুকের ফাঁপানিতে ভেষ্টটা कार्षे कार्षे ।

এই পৃথিবী; এই একীকৃত পরিবর্তনশীল, অন্থির মানুষের পৃথিবী। জন্তু লগং থেকে একান্ত পৃথক্ মনুষ্য সমাজ। নিতান্ত পার্থিব এই সমাজের মূলে রয়েছে অসক্ষতি, সমাজে সামাজিকতাও নেই, ব্যপ্তির ক্ষুতিও নেই। ব্যপ্তি ও সামাজ তাই প্রতিনিয়ত ছন্দ, এই ছন্দের পরিণতি অহমিকা, আর ঐ মৌলিক অসক্ষতির জন্মই তার এই সর্বজনীনতা। এই সামাজিক প্রালিক অসক্ষতির লক্ষণই ব্যপ্তি সামাজিক গোলকধার্যা পথের সন্ধানে মাথা কুটে মরে এবং নিদাকণ আক্রোশে নিজের প্রেষ্ঠত্বের ভান করে। তাই ব্যপ্তির মৃত্তি স্তরাং উত্তমপুক্ষবের মৃত্তি হবে দেনিন বেদিন এই সামাজিক অসক্ষতির অবসান হবে, আজকে তার আচরণে বে জটিল

"মনস্তত্ত্বের" আবিছার করি তারও সেদিন হদিস্ পাওয়া যাবে। উত্তমপুরুষ সেদিন হবে প্রথমপুরুষ—একীকৃত সামাজিক মহুয়ত্ত। উত্তমপুরুষ, চিরস্তন, সনাতন বা শাখত নয় যেমন নীৎসে চিরস্তন, সনাতন বা শাখত নয়।

উত্তমপুরুষ অন্থির; কেবল একবার পথটা পেলেই তার বিলীয়মান প্রাকৃতি ধরা পড় বে।

## যুদ্ধোত্তর ফ্রান্স শশধর সিংহ

### ছুই

১৯৪০ সালের জুন মাস হইতে সুরু করিয়া ১৯৪৪ সালের জুন মাস পর্য্যন্ত ফ্রান্সের উপর দিয়া যে-ঝড় বহিয়া গেল তাহার ইতিহাস এইখানে বিশদভাবে বর্ণনা করিবার প্রয়োজন নাই। কেবল এই বলিলেই যথেষ্ট হইবে যে, এই কলক্ষম পর্বেও ফরাসীরা দেশের ভবিশ্বৎ সম্বন্ধে হতাশ হয় নাই। জেনারেল ছা গল ( De Gaulle ) ইংলগু হইতে স্বনেশ-বাসীদের আশার বাণী শুনাইলেন। ফ্রান্সকে নাৎসী জার্ম্মেনীর বিরুদ্ধে উদ্বুদ্ধ করিয়া তিনি বলিলেন: "আমরা একটিমাত্র রণে হারিয়াছি, যুদ্ধ এখনও শেষ হয় নাই।" (Une bataille est perdue, mais la guerre continue.) এইভাবে "বাধীন করাসী" দলের স্প্রি হইল। ফ্রান্সের বাহিরে সর্বত্ত করাসীরা দলে দলে বৃটেনের পক্ষে যুদ্ধে যোগদান করিল। ঐ সময়ে মুরোপের প্রায় সর্বতা জন্মানদের প্রাধান্য স্বীকৃত হইরাছে। ভবিশ্বত তখন তমসাচ্ছন। এইরূপ সঙ্কটকালেও ফরাসী নেতাদের কেহ কেহ বুটেনের উপর যে আস্থা হারান নাই ডাহা ইহাদের ঐতিহাসিক দুরদর্শিতার পরিচয় দিল। ভাঁহারা জানিভেন যে, অল্লকালের মধ্যেই যুদ্ধের অবসান না হইলে নাৎসীদের পরাজ্ঞয় অবশুস্তাবী। ব্রিংসক্রীগের পিছনে সামরিক চিন্তার যে-একটা বিশেষ পরিচয় পাওয়া যায় ভাচা জার্দ্মেরীর ঐতিহাসিক ও ভৌগোলিক অবস্থার সহিত অঙ্গাঙ্গিভাবে জড়িত। স্বভরাং যভই দিন ঘাইতে লাগিল নাৎসীদের লড়িবার শক্তি ততই কমিতে লাগিল। আর অব্যাদিকে মিত্রপক্ষের ক্ষমতা তুলনার বাড়িতে লাগিল। বর্ত্তমান বুদ্ধপদ্ধতিতে এই শক্তির ভারতমাের

উপর সামরিক পরিণতি নির্ভর করে। ফ্রান্সের জনসাধারণও এই তথ্যটি উপলব্ধি করিতে শিথিল। লগুন হইতে প্রেরিত ছা-গলপন্থীদের বেতার প্রোপাগ্যাগু। এই কারণে উত্তরোত্তর সাক্ষ্যালাভ করিতে লাগিল। নাৎদী ক্ষমতা প্রতিরোধ করিতে গিয়া এইভাবে ফ্রান্সের গুপ্ত (underground) আন্দোলনের সৃষ্টি হইল। আর ১৯৪১ সালের প্রথম হইতেই ফরাসীদের মধ্যে একটা নৈতিক পরিবর্ত্তনও লক্ষিত হইল। অধিকৃত অংশ হইতে ক্রেমে একটা নৃত্তন মনোভাব ক্রান্সের অনধিকৃত এলাকায়ও ছড়াইল। পরাক্ষয়ের প্রথম ধাকা সামলাইয়া উঠার সঙ্গে ফ্রান্সের প্রতিরোধ আন্দোলন (resistance movement) ক্রমশঃ একটা অভাবনীয় গতিশীলতা লাভ করিল।

১৯৪১ সালের জুন মাসে জর্মানরা রাশিয়া আক্রমণ করে। ইহার অব্যবহিত পর. হইতেই ফরাসীদের নাৎসীবিরোধী সংগ্রাম এক নূতন পর্য্যায়ে পৌছিল। বলা বাহুল্য, ইহার কারণ প্রথমতঃ সামরিক। রুশ- রণপ্রান্তে জর্মানদের শক্তি কেন্দ্রীভূত হওয়াতে পশ্চিম মুরোপের উপর নাৎসী প্রভাবের প্রথরতা অনেকাংশে কমিয়া আসিল এবং ইহার স্থযোগ ফরাদী গণভন্তীরা পূরামাত্রায় নিতে ছাড়িল না। পুর্বে ইহাদের মধ্যে যে-নৈতিক পরিবর্ত্তনের কণা বলিয়াছি তাহা এখন হইতে ব্যাপকরূপ স্থতরাং প্রতিরোধ আন্দোলন কেবল যে দেশময় ছডাইল ভাহা নহে. নানা রাজনৈতিক মতবাদেরও সংমিশ্রণ ঘটিল। লুই লেভি এই প্রসঙ্গে লিখিয়াছেন: "প্রতিরোধ আন্দোলন নানা দলে বিভক্ত হইল ও প্রজাতন্ত্রীরা কেবল প্রতিক্রিয়াশীলদের সহিত নহে, রাজভন্ত্রী এমন কি কাগুলার বা ফ্যাসিবাদীদের সঙ্গে একত্রে কাজ করিতে শিখিল। ক্যাসিবাদীরা কেহ কেহ (যদিও স্বাই নহে) তাহাদের রাজনৈতিক মত বদলাইল। পার্লামেন্টের তরুণ সভ্য পিয়ের ব্লক এখন লগুনে আছেন। তিনি তাঁহার ফ্রান্সের জেলজীবনের কাহিনীতে বলিয়াছেন যে, ক্রয়া ছা ফ্যো ও আকশিও ফ্রানেজ দলের সহ-জেলবাসীরা যদিও জার্মেনী ও ভিশির প্রতি বিরুদ্ধাচরণের প্রয়োজনীয়তা সম্বন্ধে তাঁহার সহিত সম্পূর্ণ একমত ছিল তথাপি ফ্রান্সের ভবিশ্বৎ সম্বন্ধে আলোচনা উঠিলেই ইহাদের সহিত মতবৈধ ঘটিত।" ["Within the resistance groups, republicans work side by side with the reactionaries, royalists, even cagoulards. Some (by no means all) fascists have changed their political opinions; Pierre Bloch, the young socialist M. P. now in London, has stated in his accounts of prison-life in France that whereas his Croix de Feu and Action Francaise fellow-prisoners were in complete agreement with him on the need of the opposition to Germany and Vichy, he felt disagreement arise as soon as the political future was referred to." ("France is a Democracy" by Louis Levy.]

ম'দিও লেভির বক্তব্য হইতে স্পষ্টই বুঝা বায় যে, ফরাদী দমাজের উপর নাৎসী প্রভাব শিকড় গাড়িতে পারে নাই। নিকট পরিচয়ে ফ্রান্সের প্রতিক্রিয়াশীল দলেরও অনেকে হিটলারপদ্বীদের বিরুদ্ধে দাঁডাইতে বাধ্য হইলেন। কিন্তু লক্ষ্য করিতে হইবে ধ্য, এই জাতীয়-বিরুদ্ধতা সংৰও ফ্রান্সের সামাজিক দ্বন্দ্ব প্রশমিত হয় নাই। অনেকে আশা ক্রিয়াছিলেন যে, যুদ্ধকালীন ক্রমবর্দ্ধমান জাতীয় ঐক্যের ভিতর দিয়া রাজনৈতিক দলাদলি দুরীভূত হইবে। কিন্তু কার্য্যতঃ যুদ্ধ শেষ হওয়ার দঙ্গে সঙ্গেই যুদ্ধপূর্বের রাজনৈতিক বিভাগ . আবার দেখা দিল। কিন্তু ইহা স্বীকার করিতেই হইবে যে, ইতিমধ্যে দেশের রাজনৈতিক চিন্তাধারা ও দলগঠনের মধ্যে নানা পরিবর্ত্তন ঘটিয়াছে। প্রথমতঃ বামপন্থীদের প্রভাব আজ কেবলমাত্র শ্রমিকপ্রেণীর মধ্যেই নিবদ্ধ নহে। চিন্তাজগতেও ঐতিহের সাড়া পাওয়। যাইতেছে। নাৎসী প্রতিরোধ আন্দোলনের সহিত ধ্যাতনামা করাসী বৈজ্ঞানিকের নাম জড়িত আছে। লুই লেভি গলিয়াছেনঃ "আমাদের সময়কার সর্বব্রেষ্ঠ বিজ্ঞানবীররা হইতেছেন নাৎদীবিরোধীদের মধ্যে সর্ববাপেক্ষা বিশাদ-ষোগা উদাহরণস্থা। লাজভাঁাকে জন্মানরা গ্রেপ্তার করিয়াছিল: লাপিকও অত্যাচারী বিজয়ী শক্তির হাতে নিজেকে বলিদান করিয়াছেন; জাঁ পের্টা সংগ্রাম চালাইবার জন্ম আমেরিকায় যান ও সেখানে মারা যান: আর পল রিভে এখন আমেরিকায় আছেন।" ("The most outstanding scientists of our time have also been the most convinced anti-fascists. There is Langevin, who was arrested by the Nazis; Lapique, also victim of persecution by the occupying power; Jean Perrin, who died in the United States, where he had gone to continue the struggle; and Paul Rivet, who is today in America.") এই প্রসঙ্গে আরেকটি উল্লেখযোগ্য নাম বিশ্ববিখ্যাত বৈজ্ঞানিক-দম্পতি জলিও-ক্যুরি Joliot-Curie)র। অকান্য অনেকের মত ইংহারাও ফ্রান্সের কম্যুনিষ্টদলে যোগদান করিয়াছেন।

১৯৪৫ সালে নাৎসী কবল হইতে মুক্ত হওয়ার পর কথা উঠিল ফরাসী রাষ্ট্রের নৃতন রূপ কি হইবে, কাহারাই বা হইবেন ইহার নেতৃস্থানীয়। জেনারেল তা গলই বা এই পরিস্থিতিতে কি করিবেন। তিনি যুদ্ধের পর দেশে সম্মানের পদ গ্রহণ করিবেন এবং দেশের অবস্থা অপেক্ষাকৃত স্বাভাবিক না হওয়া পর্যান্ত নেতৃত্ব করিবেন তাহা দলনির্বিবশেষে স্বাই মানিয়া লইয়াছিলেন। কিন্তু যুদ্ধাবসানের বহুপূর্বে হইতেই বামপন্থীরা তা গলের জিক্টেটির মভিগতি সম্বন্ধে দেশকে সাবধান করিয়া দিয়াছিলেন। ১৯৪২ সালের জুন মাসে

গুপ্ত আন্দোলনের মুখপত্র "ফ্রা ভির্যোর" ("Franc-Tireur") লিখিয়াছিল: "আমরা আগে বলিয়াছি এবং আবার বলিভেছি যে, দেশের স্বাধীনতা-সংগ্রামে আমরা সর্বভোজাবে জেনারেল ছ গলের সাহচর্য্য করিব, কিন্তু দেশ স্বাধীন হওয়ার পর তিনি যদি একাধিপত্য করিতে চান তাহা হইলে আমরা তাঁহার বিক্তত্বে দাঁড়াইব। একদল মার্শেল অর্থাৎ পেতাঁার হাত হইতে আমরা যে-ডিক্টেটরি গ্রহণ করি নাই তাহা আমরা কোনও জেনারেলের হাত হইতে নিতে নারাজ"। ["We have said, and we repeat, that we are entirely behind General de Gaulle in his fight for the liberation of the country, but we should be against him if he were to contemplate after the liberation a dictatorship which we could no more accept from a General than we have accepted it from a Marshal."]

কাজেও তাহাই হইল। ফ্রান্সের নূতন রাজনৈতিক সংস্থানের গোড়াপতন না হওয়া পর্যান্ত ছ গলের একাধিপত্য বজায় রহিল সত্য, কিন্তু ক্রমে ফ্রান্সের বিভিন্ন দলের পুনঃ-প্রতিষ্ঠার সঙ্গে মঙ্গে ফরাসী রাজনীতির যুদ্ধোত্তর রূপ দ্রুত বদলাইতে লাগিল। কোন দলই বিনাসর্তে ছ গলকে মুখপাত্র করিতে রাজী হইল না। এমন কি ছ গলের অমুগত "এম আর পি" (MRP) দলও প্রথম হইতে এইরূপ করার বিপদ সম্বন্ধে সম্পূর্ণ সজাগ ছিল। যুদ্ধোত্তর ফ্রান্সের প্রথম প্রেসিডেন্টের অকস্মাৎ সক্রীয় রাজনীতি হইতে অম্বর্ধান করার পিছনে যে-ইতিহাস প্রচন্ধ আছে তাহা প্রধানতঃ ছ গলের দলহীনতারই সাক্ষ্য দেয়। ইহাও স্বীকার করিতে হইবে যে, ছ গলের ব্যক্তিগত চরিত্রও তাঁহার এই অবস্থার জম্ম থানিকটা দায়ী। নেপোলিয়ানের মত তাঁহারও অহমিকা এই যে, তাহাকে ছাড়া ফ্রান্সের ভবিষ্যৎ অম্বন্ধার। গত সাধারণ নির্কাচনের সময় তাঁহার আচরণ হইতে বুঝা যায় যে, অভিমানের বশবর্তী হইয়া ফরাসী জাতির ভবিষ্যতের কথা না ভাবিয়া তিনি বিশেষভাবে নিজের ব্যক্তিগত ও জ্রোগাত স্বার্থের কথাই ভাবিয়াছেন। সৌভাগ্যের বিষয় এই যে, ফরাসীরা জেনারেল বুলাঁজে (Boulanger)র কথা ভুলে নাই। দেশের সম্বটকালে ছ গলের মত এই লোকপ্রিয় সামরিক নেভাও দেশকে বিভ্রান্ত করিতে বিষয়ছিলেন।\*

\* "…প্যারিদের জনসাধারণ তাঁহার 'বাম-পন্থী' মতামত নিছক সত্য বলিয়া বিশ্বাস করিল এবং সানন্দে ঠোঁহার পদাস্থ্যরণ করিতে রাজী হইল…বুলাঁজে ফ্রান্সের সংস্থানের সংশোধন দাবী করিলেন। উগ্র বামপন্থীরা ১৮৭৫ সালের সংস্থানকে হুই চক্ষে দেখিতে পারিতেন না। র্যাভিকেল ও সোসেলিষ্টরা উভরেই ইহার সংশোধন চাহিয়া ছিলেন……এই হেতু তিনি এত জ্নপ্রিয় হইয়া উঠিয়াছিলেন। ক্ষিত্ত আবার অভাদিকে উগ্র জাতিয়তাবাদী অর্থাৎ প্রতিক্রিয়াশীল দুলগুলি তাঁহাকে সাহায্য দান করিল।" "…the people of Paris took his declaration of 'Left' opinions at their face value

আধুনিক ফরাসী ইতিহাস আলোচনা করিতে গেলে একটা কথা সব সময়েই মনে রাখা দরকার যে, ফরাসী বিপ্লবের আদর্শ সর্বব বিষয়ে পরিপূরিত না হইলেও ফ্রান্সে গণতন্ত্রবাদের বাহ্নিক রূপ কথনই বেশীদিনের জন্ম কুর্ম হয় নাই। এই হিসাবে অন্ততঃ ফরাসীবিপ্লব জন্মী হইয়াছে মানিতেই হইবে। দেশের রাজনৈতিক মতভেদ দলের বৈচিত্র্যুও ইহার সাক্ষ্য দেয়। জন্মানদের ও ভিশি সরকারের নানা প্ররোচনা ও উৎপীড়ন সত্ত্বেও ফরাসীজাতি সণ-তান্ত্রিকতার বনিয়াদ হইতে বঞ্চিত হইতে অস্বীকার করিয়াছে। যুদ্ধকালীন প্রতিরোধ আন্দোলনের ব্যাপকতা ও স্বতঃপ্রবৃত্ততা (spontaneity)-ও ইহার প্রমাণ দেয়। সাম্যবাদের আদর্শ ফরাসী সমাজে একটা মৌলিক ঐক্য আনয়ন করিয়াছে, যাহার ভিতর দিয়া বহিঃশক্রের বিরুদ্ধে সমগ্র জাতি মিলিত হইতে সমর্থ হইয়াছে। যুদ্ধান্তে ব্যক্তিস্বাধীনতার আদর্শ আবার যুদ্ধপূর্বেরর মতহৈধ ফিরাইয়া আনিয়াছে।

১৯৪৫ সালের অক্টোবর মাসে ফ্রান্সে যুদ্ধের পর প্রথম নির্বাচন হয়। ইহার কলে যে-জাতীয় মহাসভায় বা লাগাঁরে নাশিওনাল ( L' Assemble e Nationale )-এ যে-সব দল নির্বাচিত হয় তাহাদের নাম ও সংখ্যা দেওয়া হইল:

| কম্যুনিষ্ট              | • • •       | 785         |
|-------------------------|-------------|-------------|
| এম স্বার পি             |             |             |
| ( Mouvement Republicain | Populaire ) | 280         |
| <b>সে</b> †সেলিষ্ট      | •••         | ১৩৩         |
| র্যাডিকেল সোমেলিষ্ট     | •••         | >>          |
| অস্থাগ্য                | •••         | 66          |
| মোট সংখ্যা              | • • •       | <b>৫</b> ২২ |

"এম আর পি" ছাড়া উপরের সবগুলি দলের সহিত হয়ত পাঠকের পূর্বব হইতেই পরিচয় আছে। মুভদা রেপ্যব্লিকাা পপুল্যার মূলতঃ ক্যাথলিকপন্থীদের দল। ইংরেজীতে ইহাকে Progressive Catholic বা সময় সময় Popular Republican আখ্যাদেওয়া হইয়াছে। মঁদিও বিদো (Bidault) এই দলের নেতা এবং নাৎদী বিরোধের

and were ready to follow him happily...Boulanger was asking for a revision of the Constitution. The Constitution of 1875 was detested by the extreme Left; radicals and socialists alike wanted its revision...Hence the popularity of Boulanger. But at the same time the General was supported by the jingo nationalists." Cf. "France is a Democracy."]

অন্তরালে ইহার উৎপত্তি। এই দল কম্যুনিষ্ঠ-বিরোধী, কিন্তু মোটামুটি প্রগতিশীল। র্যাভিকেল সোসেলিফদের আদল নাম হইল "পার্তি রেপ্যুব্লিক্যা এ রাদিকাল সিম্যালিস্ত্" (Parti republicain et radical socialiste)। বুটেনের লিবারেল পার্ট র মত এই দলকে উদারপন্থী বলা ঘাইতে পারে। র্যাডিকেলদের প্রভাব প্রধানতঃ কিষাণ ও মধ্যবিত্ত শ্রেণীর মধ্যে নিবন্ধ ছিল এবং এখনও আছে। এই দলের মৃতাবলী সম্বন্ধে মঁসিও লেভি লিখিয়াছেন: "এইগুলি প্রজাতন্ত্রে বিশাসী, গণতন্ত্রবাদের রাজনৈতিক ভঙ্গীর বাহ্যিক আকারগুলি মানিয়া চলে, রাষ্ট্রের লোকিকতার উপর জোর দেয় এবং ধর্ম্মযাজকদের ঘোর বিরোধী। ইহাদের অন্তর্নিহিত অর্থ নৈতিক মতবাদ অত্যন্ত ভাসা-ভাসা। করাসী বিশ্লবের ভিত্তির উপর এই মতবাদ প্রতিষ্ঠিত, ব্যক্তিগত স্বাতম্ভ্রো বিশাস করে, প্রামের মৃক্তিপ্রশ্নাসী এবং শ্রমিক্শেণীর সম্পত্তি বৃদ্ধিত হউক ইহা চায়।" ["...elles etaient republicaines, attache es aux formes politiques de la de mocratie et de la laicite de l' Etat et m'e me obstine ment anti-clericales. La doctrine e conomique e tait assez vague. Elle reposait sur les principes de la Revolution francaise, etait individualiste, visait a 'l'e mancipation du travail', pour-suivait 'l' acceession `a la proprie´te' des masses laborieuses." ] বলা বাহুল্য, এই দলকে সমাজভন্ত্রী বলিবার কোন যুক্তিসঙ্গত কারণ নাই। র্যাডিকেল মতবাদের ভারকেন্দ্র হইতেছে ৰ্যক্তির স্বাধীনতা ও স্বার্থ। ঐকত্রিকতা বা collectivism-এর সহিত ইহার কোন সম্বন্ধ নাই। তথাপি এই দলকে বামপন্থী বলিতে হটবে। ''এম আর পি''র মত ইহাও ক্য়ানিষ্টদের পরিপম্থী। এই দলের বিশিষ্ট নেতা হইতেছেন এরিও ( Herriot )। সোসেলিষ্ট ও ক্ষ্যানিষ্টদের সম্বন্ধে এই বলিলেই যথেষ্ট হটবে যে, ইহাদের মধ্যে প্রধান পার্থক্য মতবাদের ৰতে, পদ্থার। এই তুই দলেরই আদর্শ হইল শ্রেণীহীন সমাজপ্রতিষ্ঠা, কিন্তু কি করিয়া ইহা প্রতিষ্ঠিত হইবে সেই পদ্ম নিয়া ইহাদের মধ্যে মৌলিক প্রভেদ আছে। সোসেলিষ্টরা ক্রেমিকতা ও গণতন্ত্রবাদে বিশ্বাসী। অহানিকে কম্যুনিষ্টরা শ্রেণীসংঘর্ষ ও "ডিক্টেটরশিপ অব দি প্রোলিটেরিয়াটে" বিশ্বাস করে। তবে ইহাও বলিয়া রাখাভাল যে, কার্য্যতঃ করাদী কম্যুনিষ্টরাও পার্লামেটিয় পদ্ম ও ক্রেমিকতা মানিয়া লইয়াছে। বর্ত্তমান অবস্থায় এই ছুই দলের প্রভেদ প্রধানতঃ ব্যক্তিগত প্রভেদ।

১৯৪৫ সালের অক্টোবর নির্কাচনের ফলে চতুর্থ রিপারিকের গোড়া পত্তন হইল।
১৯৪৬ সালের জামুয়ারী মাস হইতে সুরু করিয়া "এম আর পি", কুম্যুনিষ্ট ও সোসেলিষ্টলের
লইয়া একটি কোমালিশন গভর্ণমেন্ট গঠিত হয় এবং শুদ্ধোত্তর সংস্থান গড়িবার কাজে
হাত দেওয়া হয়। ১৮৭৫ সালে তৃতীয় রিপারিক গঠনকালে সেনেটের হাতে বে-অভিরিক্ত

ক্ষমতা দেওয়া হইয়াছিল তাহ। বামপদ্বীদের চক্ষুণূল হইয়। দাঁড়াইয়াছিল। সেনেটের অধিকাংশ সভ্য ছিলেন রক্ষণশীল এবং ইঁহাদের বৈরীভাবের দরুণ ফ্রান্সের রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক প্রগতির পথ তুর্গন হইয়া উঠিয়াছিল। লুই লেভি লিখিয়াছেন: "ফরাসী মালিকশ্রেণী চিরকাল সংবাদপত্রের মারফতে জনমতকে প্রভাবান্বিত করিয়াছে; পার্লামেন্টে কিন্তু ইহার আসল অন্ত্র ছিল সেনেট।" ("French capitalism has always maintained its grip on public opinion through its control of the press, in Parliament, however, its instrument was the Senate".)

চতুর্থ রিপারিকের সংস্থানের প্রথম খনড়াতে সেনেট কোন বিশেষ স্থান পাইল না।
ন্ত্রী-পুরুষ সমভাবে ভোটদানের অধিকারী হইল। পাঁচ বছরের জন্ম এসেমরি নির্বাচনের
ব্যবস্থা হইল। রিপারিকের প্রেসিডেন্টের পদ পোষাকী পদে পরিবর্ত্তিত হইল। কিন্তু
পরবর্ত্তী মে মানে এ-সম্বন্ধে যে-গণমত বা রেকারেগুাম লওয়া হইল ভাহাতে এই সংস্থান
টিকিল না। ক্যুনিষ্টরা ছাড়া আর প্রায় স্বাই ইহার বিরুদ্ধে মত দিল।

আরেকবার নৃতন সংস্থানের খদড়া প্রস্তুত করিবার ভার পড়িল "এম আর পি" সভা মঁসিও কদৎ-ফ্লরে (Coste-Floret)র উপর। "প্রত্তে কদৎ-ফ্লরে" (projet Coste-Floret) বা দ্বিতীয় খদড়ার সহিত ১৮৭৫-এর সংস্থান ও ১৯৪৫ সালের ৫ই মে ভারিথের পরিত্যক্ত থসড়ার তুলনা করিলে দেখা যায় যে: (১) (ক) ১৮৭৫ সালের সংস্থানামুখারী আইন সভার ছুই কামরা—চেম্বার অব ডেপুটিজ ও দেনেট—হইতেই আইনের সূত্রপাত করার অধিকার ছিল। (খ) চতুর্থ রিপাব্লিকের প্রথম খসড়ায় ফাশনেল এসেমব্লিকে করা হইল আইন সভার প্রধান অঙ্গ অথবা "Chambre Souvraine"। আইন সূত্রপাত (initiate) করার অধিকার কেবল এই কামরাকেই দেওয়া হইল। দিতীয় কামরা অর্থাৎ "কঁসেই ল্যুনিওঁ ফ্রানেজ" ( Conseil l'Union Francaise )কে ইংরেজীতে কাউন্সিল অব দি রিপাব্লিক আখ্যা দেওয়া হইয়াছে। এই কামরাকে পরামর্শ দেওয়ার বা "consultative" ক্ষমতা দেওয়া হইল, কিন্তু আইন সূত্রপাত করিবার ক্ষমতা হইতে বঞ্চিত করা হইল। (গ) "কদৎ-ফুরে" খদড়ায় দ্বির হইল বে, আইন সভা ছুই কামরাতে বিভক্ত হইবে। ''আগাঁরে নাসিওনাল'' বা এসেমরি সার্বজনীন ভোট (universal suffrage ) দ্বারা নির্বাচিত হইবে। অফুদিকে রিপারিকীয় কৌন্সিল পরোক্ষভাবে স্থানীয় বিভিন্ন প্রতিষ্ঠান ( local bodies )-এর মারফতে নর্কাচিত হইবে। তুই কামরাই আইন সূত্রপাভ করিতে পারিবে' এবং এসেমব্লিভে পাশ করা কোন আইন দ্বিতীয় কামরার মনোমভ না হইলে এই সম্বন্ধে পুনরায় আলোচনা উদ্রেক করিবার ক্ষমতা ইহাকে দেওয়া হইয়াছে। (২) (ক) ১৮৭৫ সালের ব্যবস্থামুবায়ী রিপারিকের প্রেমিড়েন্ট আইন সন্তার চুই কামরা ভারা ৭

. 20-0

বৎসরের জন্ম নির্বাচিত হইতেন। সেনেটের অর্দ্ধেক সভ্যের ভোটের সাহায্যে চেম্বার অব্ ডেপুটিজকে ভাঙ্গিয়া দিবার অধিকার তাঁহার ছিল। (খ) ১৯৪৫ সালের ৫ই মে'র খসড়ার ৭ বৎসরের জন্ম প্রেসিডেন্টকে নির্বাচিত করিবার অধিকার কেবলমাত্র এসেমব্লির হাতেই স্মস্ত হইল। (গ) দ্বিতীয়বারের খসড়ায় ব্যবস্থা হইল যে, ফ্রান্সের প্রেসিডেন্ট ৭ বৎসরের জন্ম তুই কামরার ভোটে নির্বাচিত হইবেন, কিন্তু এসেমব্লিকে বাতিল করিবার . তাঁহার কোন ব্যক্তিগত ক্ষমতা থাকিবে না।

নানা কারণে শেষ খদড়াটিও কোন দলেরই সম্পূর্ণ মনঃপুত হয় নাই। দেখা গিয়াছে যে, ৫ই মে তারিথের খসড়াতে এসেমব্লির হাতে রাজনৈতিক ক্ষমতা কেন্দ্রীভূত হইয়া-ছিল এবং ইহা সম্ভব হইয়াছিল সোস।লিষ্ট ও কম্মানিষ্টদের সন্মিলিত চেষ্টার ফলে। প্রথম হইতেই "এম আর পি" দলের ভয় হয় যে. এসেমব্রির হাতে ক্ষমতার এই ব্যাপকতা কালে কম্যুনিষ্ট দলের শক্তি বর্দ্ধন করিবে। তজ্জ্য পপুলার রিপাব্লিকান নেতারা দ্বিতীয় কামরা ও প্রেসিডেন্টের গৌরব বাড়াইয়া এসেমব্লির ক্ষমতা কমাইতে সচেষ্ট হইলেন। বলিয়া হাথা ভাল যে, এদেমব্লির দার্বেভৌম ক্ষমতার দৌলতে "এম আর পি" দলের পরিপুষ্টি সাধিত হইলে মঁসিও বিদো প্রভৃতি এই বিষয়ে এতটা তৎপর হইতেন না। সে যাহা হউক ইহাও সত্য যে, শেষ খসড়াটি সর্ববদলের সহযোগে সাধিত হইয়াছে এবং ইহা পারস্পরিক রফার ফল। এই ব্যাপারটি আলোচনা করিতে গিয়া বিলাতের প্রসিদ্ধ লিবারেল সাপ্তাহিক "ইকনমিষ্ট" লিথিয়াছে: "ফ্রান্সের অস্থায়ী রাজনৈতিক অবস্থায় অবসান হেতু দর্বদল পরস্পারকে তুষ্ট করিতে প্রয়াস পাইয়াছে। 'এম আর পি' দল খনড়ার ভূমিকায় কতগুলি বিষয়, বিশেষতঃ রাষ্ট্রের লৌকিকতা ও ব্যক্তিগত সম্পত্তি, সম্বন্ধে আগের মত আপত্তি করে নাই। কম্যুনিন্টরাও দ্বিতীয় কামরা<sup>্</sup>ও প্রেসিডেণ্টের ক্ষমতা ও কর্ত্তবা সম্বন্ধে বদলাইতে রাজী হইয়াছে। মত ভাবিবার বিষয় এই যে, সোদেলিষ্ট দল কম্যুনিষ্টদের দহিত তাহাদের পূর্বের দহযোগিতা বর্জ্জন করিয়াছে এবং মঁসিও ব্লুমের হাতে আজ্মসমর্পণ করিয়াছে। বলাবাহুলা যে, ইহার একটা বন্ধমূল ধারণা এই যে, সাম্প্রভিক নির্ব্বাচনে সোসেলিষ্টদের পরাজ্ঞারে একটা কারণ ক্মানিষ্টদের সহিত ইহাদের সহযোগ।" ["All parties have made concessions in their general wish to end the provisional period. The MRP. have foregone their earlier insistence on certain points in the preambleespecially those in connection with laicite and private property. The Communists have given ground over the powers and functions of the second chamber and the President. And the Socialists, most important

of all, have conceded their earlier alliance with the Communists to M. Blum's ide'e fixe that their defeat was caused by this alliance." 31/8/'46. ] এইবারে প্রেদিডেন্টের ক্ষমতা বর্দ্ধিত হইল সোদেলিন্ত ও এম আর পি'র সাহচর্য্যে এবং ক্যানিন্তদের মতের বিরুদ্ধে।

অক্তদিকে জেনারেল ভ গলও চুপ করিয়া বৃসিয়া থাকেন নাই। "ফ্লবে"-সংস্থানের খসড়ায় তাঁহার তুষ্ট না হওয়ার একটা কারণ বোধ হয় এই যে, ইহার ভিতর দিয়া প্রেসিডে**ন্টের** বে ক্ষমতাবৃদ্ধি হইল তাহা ইঁহার মনোমত হয় নাই। "ইকনমিষ্ট"এর ভাষায়: "জেনাবেল ম্ব গল প্রেসিডেন্টের হাতে যতটা ক্ষমতা থাকা প্রয়োজন মনে করেন তাহ। এই ব্যবস্থায় পাওয়া যায় নাই।" ("It gives the President much less authority than General de Gaulle has always thought necessary". 31.8.46.) তা গল যদি মনে করিতেন যে, পার্লামেটিয় প্রথায় তিনি তাঁহার যুদ্ধকালীন ক্ষমত। ফিরাইয়া পাইবেন ও শ্রমিকশ্রেণীর হাত হইতে দেশের রাজনৈতিক ভবিয়াৎকে রক্ষা করিতে পারিবেন তাহা হইলে নিঃসন্দেহ তিনি নৃতন পরিবর্ত্তিত সংস্থানের বিরুদ্ধে এত উঠিয়া পড়িয়া লাগিতেন না। মোটামুটি বলা ঘাইতে পারে যে, ছা গল পার্লামেটিয় গণতস্ত্রের হস্তে আর অধিক ক্ষমতা দিতে নাধাল। তিনি মনে করেন যে, রাষ্ট্রের ক্ষমতার বিভক্তি (separation of powers ) সম্পূর্ণরূপে সাধিত না হইলে ফ্রান্সের শাসনতন্ত্রে স্থায়িত্ব আসিবে না। 'ভা গল ও নৃতন সংস্থান" ("De Gaulle and the Constitution") শীৰ্ষক এক প্ৰবান্ধ লগুনের "ইকনমিষ্ট" ভা গলের সংস্থানী চিন্তাধারা আলোচনা করিতে গিয়া বলিয়াছেন: "ইহার পরিবর্ত্তে তিনি এমন একটা সংস্থান চাহেন যাহার ভিত্তি হইবে মঁতেক্ষিও ও আমেরিকার প্রতিষ্ঠাতাদের চিন্তাধারায়। ইহা দারা রাষ্ট্রের ক্ষমতাকে বিচার, শাসন ও আইনের তিন বিভাগে সঠিকভাবে ভাগ করিয়া মানিয়া লইতে হইবে। মাকিন প্রেসিডেন্টের মত ফ্রান্সের প্রেসিডেণ্টও জনসাধারণের দ্বারা নির্বাচিত হইবেন। ইনি হইবেন শাসনবিভাগের কর্ত্তা এবং এই বিভাগের ক্ষমতার উৎস হইবে জনসাধারণ। ইহা এসেমব্লির দলগত সংঘর্ষের উর্দ্ধে থাকিবে। এপিনালের বক্ততায় জেনারেল গু গল ইঙ্গিত দিয়াছেন বলিয়াও মনে হয় যে, তাঁহার মতে এইরূপে গঠিত মন্ত্রীসভা প্রধানতঃ প্রেসিডেন্টের নিকট দায়ী থাকিবে. পার্লামেণ্টের নিকট নয়। ইহা হইবে মার্কিন কেবিনেটের একটি সংশোধিত সংক্ষরণ। বুটিশ কেবিনেটের সঙ্গে ইহার কোন সাদৃশ্য থাকিবে না, কারণ ইহা পার্লামেন্টের উপর সম্পূর্ণভাবে নির্ভর করে।" ["He proposes instead a constitution derived from Montesquieu and the Founding Fathers in which a strict separation of powers—judicial, executive and legislative is observed. . The Executive, in the person

of the President elected, like the American president, by the people, would derive its powers from the peoples, will stand above the party strife of the Assembly. General de Gaulle even appeared to suggest at Epinal that the Government should resemble not the British Cabinet with its full parliamentary responsibility, but a modified version of the American Cabinet with its primary dependence upon the President's. 5.10.46. ] আর তা গল নিজেই বলিয়াছেন: "আমাদের মতে, করাদী গভর্ণমেন্ট এক ব্যক্তির স্থায় আচরণ করিবে—ইহা হইবে একইরূপ চিন্তাধারা দারা সংহত একটা দলের স্থায়: একটি নেতার অধীনে একই লক্ষ্যাধনে ব্রতী হইয়। এই দলটি গঠিত হইবে, আর ইঁহার নেতৃত্ব মানিয়া লইয়া ইহা ঐকত্রিকভাবে ন্যাশনেম এসেমব্রির নিকট দায়িত্ব স্বীকার করিবে।" ["In our opinion the French Government should be as one mana team united by similar ideas, gathered together for the purpose of common action around one leader and under his leadership, collectively responsible to the National Assembly.") সাত বৎসরের মধ্যে প্রেসিডেন্টকে সরাইবার কথা উল্লেখ না করাতে এইরূপ গভর্ণমেণ্টের কি পরিণতি হইবে তাহা কল্পনাতীত "Führer"-নীতি বা নেতাবাদের বিরুতে যে-প্রবল সংগ্রাম হইয়া গেল তাহাই .আবার ভা গল ফ্রান্সে প্রবর্ত্তন করিতে চাহিতেছেন। রাজনৈতিক অরাজকতা, গভর্ণমেক্টের স্থায়িত্বের অভাব দেশের অর্থ নৈতিক অবস্থা ইত্যাদির দোহাই দ্য গলের পূর্বের অস্থ অনেক জবরদস্ত নেতা দিয়া আসিয়াছেন, এবারও দেওয়া হইতেছে।

ভ গলের পার্লামেন্টবিরোধী নীতি প্রচারের ভিতর দিয়া একটা স্থাল হটয়াছে এই যে, ফ্রান্সের বড় বড় দলের সবাই দেশের "অস্থায়ী" (Provisional) রাজনৈতিক অবস্থার অবসান করিতে বদ্ধপরিকর হইয়াছেন। এমন কি ভ গলের অমুগামী "এম আর পি"-পন্থীরাও ভয় করেন যে, ইহার সুযোগ নিয়া ফ্রান্সে ডিক্টেটরি প্রতিষ্ঠিত হইবে এবং গণতন্ত্রবাদের ধ্বংস সাধন হইবে। নিজেদের মধ্যে রফা করিয়া নৃতন সংস্থান গ্রহণের ইচছা এই ভীতির পরিচায়ক। পরে অবশ্য "এম আর পি" দলের কেহ কেহ মিলিয়া "Union Gaulliste" নামক আরেকটা দল খাড়া করিলেন এবং তাঁহাদের প্ররোচনায় অনেকে বিতীয় রেফারেগুামে ভোটও দিতে রাজী হইলেন না। তথাপি নৃতন সংস্থান গৃহীত হইল। পরে গত ১০ই নভেম্বর তারিখে এই নব্য বাবস্থায়ী যে-সাধারণ নির্বাচন হইল ভাহাতে বিভিন্ন দলের নির্বাচিত সভ্যের সংখ্যা নিয়ে দেওয়া গেলঃ—

| (5)                 | বামপন্থী-কম্যুনিষ্ট     | <b>2</b>    |
|---------------------|-------------------------|-------------|
|                     | ,, <b>শো</b> সেলিষ্ট    | 505         |
|                     |                         | २৮8         |
| <b>(</b> \(\dagger) | দক্ষিণ পন্থী-"এম আর পি" | ১৬৽         |
|                     | " "পি আর এল"            | ৩৬          |
| ı                   | " "য়ুানিওঁ গলিদৎ"      | ৯           |
|                     | স্বাধীন রিপাব্লিকান     | ২৩          |
|                     | ۵                       |             |
|                     | ٩                       |             |
|                     |                         | <b>২</b> 88 |
| <b>(</b> ೨)         | বিবিধ—                  | ২৬          |

কিছকালের জন্ম বিপদ কাটিয়াছে সন্দেহ নাই, কিন্তু ফ্রান্সের ঐতিহাসিক দ্বন্দ্রের সমাধান এখনও হয় নাই। দেশের শ্রেণী-সংঘর্ষের তীব্রতা বরঞ্চ বাডিয়াছে। বতদিন কোন বিশেষ দলের সঙ্গে সংশ্লিষ্ট না হইবেন ততদিন তাঁহার প্রভাব ফরাসীজাতিকে নির্মামভাবে বিভক্ত করিতে থাকিবে। প্রতিক্রিয়াশীল দলগুলি এই পরিস্থিতির যথাযোগ্য স্থােগ নিতেও ছাড়িবে না। ক্যাথলিক চার্চ "এম আর পি" দলের ভিতর দিয়া একদিকে মধাবর্তী শ্রেণীকে বিপ্লবের পথ হইতে ভ্রান্ত করিতে সমূহ চেষ্টা করিতেছে, আর অফুদিকে প্রগতিশীলতার মূথোদ পরিয়া বামপদ্বীদের ভুলাইতে চাহিতেছে। "এম আর পি" নির্ববাচনে নামিল একটা প্রগতিশীল কর্মতালিকা নিয়া এবং বামপস্থীদের কথার মারপাঁচে ফেলিয়া পরাত্তিত করিতে বদ্ধপরিকর হইল।" ["The MRP went into the election on a progressive programme designed to outplay the Left at its own game." Economist, 23.11.46. ] কিন্তু ানর্বাচনের ফলাফল হইতে বুঝা যায় যে, প্রামিকশ্রেণী এই প্রতারণায় ভুলে নাই। দেশে "প্রগতিশীল ক্যাথলিক" ও সোমেলিষ্ট চুই দলেরই প্রতিষ্ঠা কমিয়াছে। অশুদিকে সোদেলিষ্ট নেতৃত্বন্দের ও তাঁহাদের অমুগামীদের মধ্যে মতের ভকাৎ ক্রমেই ঘনাইয়া উঠিতেছে। মঁসিও ব্লুমের "মানবীয়" ( humanist ) দৃষ্টিভঙ্গী আর শ্রমিকশ্রেণীকে তৃপ্ত করিতেছে না। "ইহা সব সময়েই জানা ছিল যে, শ্রমিক ভোটদাভারা এবং কৃষক সম্প্রদানের আনেকেই দক্ষিণপস্থীদের পক্ষে ভোট দিবে না। ভাহা হইলে কম্যুনিষ্ট ছাড়া আৰু কাহাদের দিকে ইহারা ভোট দিবে ? ইহারা "এম আর পি"কে ভোট দিতে পারিভ সভা, কিন্তু ভাহা হইলে বুঝা যাইভ যে, ইহারা মধ্যবিত্ত শ্রেণীর নেতৃত্ব ও পোপের আধিপভা মানিয়া লইয়াছে। কাৰ্য্যভঃ ইহার ছুইটির কোনটাই ইহারা স্বেচ্ছার মানিবেনা। আবার যদি

ইহারা রাসামর্মা দে গোশের কতিপয় সভাকে ভোট দিত তাহা হইলে প্রমাণিত হইত যে, ইহারা তৃতীয় রিপাব্লিকের বিপর্যান্ত পুত্তলিকাদের উপর এখনও আন্তা হারায় নাই। সাধারণ লোকের পক্ষে আগলে সম্মুখের দিকে না তাকাইয়া গত্যন্তর নাই। সুদিনের জন্ম ইহাদিগকে অপেকা করিতেই হইবে। অতীতের চুর্ভাগ্যের পুনরাবৃত্তি করিয়া ইহাদের তুঃখের বোঝা বাড়াইয়া লাভ নাই। অবশেষে ইহাও সত্য যে, ইহারা সোসেলিফদের পক্ষেও ভোট দিতে পারিত। ইহাদের অনেকে, যদিও পূর্ব্বাপেক্ষা অল্প-সংখ্যক লোক, ইহাদের পক্ষে ভোট দিয়াও ছিল, তথাপি ইহারা জানিত যে, তাহারা এমন একটি দলের পকে ভোট দিতেছে যাহাদের কম্যানিষ্টবিরোধ এবং (গৌণতঃ) পুরোহিতবিরোধ ছাড়া কোন প**জিটিভ** . প্রোগ্রাম নাই। লোকে আজ নঙর্থকনীতির জন্ম ভোট দিতে নাবাজ। তাহার। কম্যানিষ্টদের পক্ষে ভোট দিয়াছে। ভাহারা বুঝে থে. কারণে ইহাদের দৃষ্টিভঙ্গী নৃতন রকমের, ইহারা মান্ত্রকে সভ্যকার মূল্য দিতে জানে এবং মামুষের চেষ্টায় দামাজিক পরিবর্ত্তন হইতে পারে বলিয়া বিশ্বাদ করে।" ইহারা [ "The working-class electorate would not vote Right, nor would a wide cross-section of the peasantry: so much was always certain. For whom then could they vote, if not for Communist candidates? They might have voted MRP but that would imply middle-class .leadership and Vatican influence, neither of which they would willingly accept. If they voted for the few candidates of the Rassemblement des Gauches, they might subscribe to the overturned idols of the Third Republic. But the people are impelled to look forward, to believe in better times rather than in a repetition of twice-told miseries. Lastly, they might have voted Socialist. Many, but fewer than before, did, but even these would be aware that they were voting for a party with no positive programme, but anti-Communism and (secondarily) anticlericalism. People are reluctant to vote in a negative sense. So they voted for the Communists because they believed they offered a new approach to life, and a doctrine of human values and belief in human organisation". Cf. "Communism in France," Economist, 23/11/46.]

গত শতাকীতে প্যারিস-কম্যুনে শ্রেণীসংঘর্ষের বে-নমুনা দেখা গিয়াছিল তাহা

অন্তকার পরিভিতিতে ফলাও হইয়া দেখা দিয়াছে। শ্রমিক শ্রেণীর ক্ষমতার পরিধি,

তথন ক্ষুদ্র ছিল; আজ তাহা দেশব্যাপী। বলা বাত্ল্য, ফরাসী জাতি আজ এক ভীষণ পরীকার সমুখীন। শ্রেণীযুদ্ধে কে জয়ী হইবে—ক্ষিষ্ণু মধ্যবিত্ত শ্রেণী না নবজাগ্রত শ্রেণী গু এ প্রশাের উত্তর দিবার এখনও সময় হয় নাই।

সংক্রোধন-গত বারের প্রবন্ধের শেষ দিকে "এমিগ্রাঁ"র পরিবর্তে "এমিগ্রেঁ" হইবে।

#### অভিভাবক

#### রশীদ করীম

নিরিবিলি নিজ কামরার বদে পড়ছি এবং আমাদের বিশ্ববিভালয় এত পুনঃ পুনঃ প্রীক্ষা গ্রহণের ব্যবস্থা করেছেন বলে মনে মনে কর্তৃপক্ষকে অভিসম্পাত দিচ্ছি এমন সময় সহপাঠী ইরশাদের প্রবেশ। সবিস্ময়ে দপ্রশ্ন দৃষ্টিতে তার দিকে তাকালাম। সময়টা কারও বাড়ীতে বেড়াতে আসার পক্ষে ঠিক উপযোগী ছিল না। ইরশাদ কোনপ্রকার ভূমিকা না করে সোজাস্থজি বলল—'আমাকে আববা বাড়ী থেকে তাড়িয়ে দিয়েছেন; তুই আশ্রেয় না দিলে আমার আর দাঁড়াবার জায়গা নেই।' ইরশাদের কণ্ঠসর অত্যন্ত নির্লিপ্ত, যেন বাড়ী থেকে বিভারিত হবার মত স্বাভাবিক ঘটনা আর কিছুই হতে পারে না। কারণ অনুসন্ধান করলে সে আমার প্রশ্নের কোন উত্তর না দিয়ে পকেটের ভিতর থেকে একটা খাতা বের করল। সেটা আমার হাতে সমর্পণ করে ইজিচেয়ারে সটান শুয়ে পড়ল, ভারপর চোথ মুদল। খাতাটার উপর দিয়ে একবার গরিতে দৃষ্টি বুলিয়ে নিলাম। দেখলাম পাণ্ডুলিপিটা ইরশাদের ভায়েরী। অল্লক্ষণেই ইরশাদের লেথায় মশগুল হয়ে গেলাম। সে লিথেছে—

জামার আত্মীয় স্বজনের। অভিযোগ করেন আমি বাপ-মার প্রতি প্রাপ্য-সন্মান প্রদর্শন করি না। সন্থানের শ্রান্ধরায় বাপ মার অবিস্থাদিত দাবী আছে, তাও নাকি তাঁরা আমার কাছ থেকে পান না। সন্মান প্রদর্শন বাহ্যিক লৌকিকতা মাত্র, অতএব আমার ব্যবহারে সেটার অভাব ঘটলে, আত্মীয় স্বজনের, বিশেষ করে বাপ মার ক্ষুণ হবার কথা। কিন্তু শ্রেদ্ধা অন্তরের জিনিষ, দাবী করলেই পাওয়া যায় না। শ্রাহ্মা অর্জন করে নিতে হয়, এমন কি বাপমাও শুধু সম্পর্কের জোরেই শ্রান্ধেয় হতে পারেন না। অক্ষুত্রিম শ্রহ্মা লাভ করবার জন্মে তাঁদেরকেও স্তর্ক থাকতে হয়, নিজের তুর্বলতার প্রতি সজাগ দৃষ্টি রাখতে হয়। বাপ যদি খলন পতনের জন্ম ছেলেকে তিরফার করতে পারেন, ছেলেকে বাপকে পারবে না ?

অল্লবর্ষ থেকে আমাদের এমন শিক্ষা দেওয়া হয়েছে যে কয়েকটা প্রথাকে আমরা স্বতঃসিদ্ধ সত্যরূপে ধরে নিয়েছি। যথা, বাপমাকে ভক্তি করতে হবে, ধর্মানা মানলে জাহান্নামে যেতে হবে, বিধন্মীর সঙ্গে বন্ধুহ করলে কাফের বলতে হবে—আরও কত কি! কিন্তু এই আপ্রবাক্যগুলি কতদূর সত্য আমরা ভেবে দেখেছি কি ? আমার বাপ যদি বর্বর হয় ? বিধন্মী বন্ধু যদি অভিশয় ভদ্রলোক হয় ? আর ধর্ম ?—যাক্।. ধর্মের কথা যাক্।

আমার পিতৃদেব তো আর একটা আইডিয়া নন, তিনি একজন ব্যক্তি। অতএব তাঁর চরিত্রে দোষ থাকা মোটেই আশ্চর্য্যের কথা নয়, বরং না থাকাটাই পরম বিস্ময়কর। ছেলে কি অন্ধ যে বাপের চরিত্রের তুর্বলতা তার চোখে পড়বে না ? না দেথবার ভান করে দে কি সুখ পায় ?

আমার আববা মোটের উপর অত্যন্ত মহৎ ব্যক্তি, বস্তুতঃ ওঁর মত সচ্জন খুব কমই আছে। কিন্তু বাপ হলেও, যেহেতৃ তিনি রক্তে মাংদে গড়া একজন মানুষও, তাঁর চরিত্রে ক্রটি না থেকে পারে না। সরকারি কাজ থেকে অবসর গ্রহণের পর থেকে আব্বার দিন কাঁটে চেয়ারে বসে পা নাড়াতে নাড়াতে ও তাঁর উপর নির্ভরশীল পরিজনদের তত্বী করে। রাজকর্মচারী হিসাবে তিনি প্রভৃত শক্তির অধিকারী ছিলেন, আর সেই শক্তি প্রয়োগ কঃতেও কথনো কার্প্রণা করেন নি। তাঁর চোখের ইষৎ কম্পনে শত শত অপরাধীর হৃদকম্প হত, কলমের এক এক আঁচরে হতভাগ্যরা জেলে যেত, ভাগ্যবানরা হাজত থেকে মক্তি পেত। শক্তি নিয়ে থেলা করা তাই আববার স্বভাবে দাঁড়িয়ে গিয়েছিল। তাই যেদিন তিনি জেলার শাসনভার এক ইংরাজ কর্মচারীকে বুঝিয়ে দিয়ে পেনসন ভোগ করতে দীর্ঘ ত্রিশ বছর পর স্বগ্রামে ফিরে এলেন সেদিন তাঁর চোথে পাণি। খাসরুদ্ধকর খাটনীর মাঝে মাঝে নামাজ পড়ে তিনি পারওয়ারদেগারের কাছে এই মোনাজাত করেছেন, 'হে গফুফর রহিম, আমি থেন এমনি শানু শৌকতের মাঝে মরতে পারি । জিলেগীর এই একমাত্র আরমান ছাড়া আর কিছু বাকি নেই।' কিন্তু তার মোনাজাত নামপ্তর হল। ভাই খোদার বিরুদ্ধে তাঁর ফরিয়াদ—'হে খোদা, কাফেরদের কঠোর শান্তি দিয়ে, তুশমনদের শায়েস্তা করে, পাঁচ ওয়াধত নামাজ পড়ে আমি তোমার থেদমত করেছি অথচ প্রতিদানে এই मिला!

প্রামের লোকে আব্বাকে একজন কৃতিসন্তানরূপে সমীহ করে, কিন্তু কৈ, ভয়ভো करतना ? ७५ मगोर बाक्वात मन ७८५ ना । भामनन्छ हालिस बाक्वात मन अमन বিকারপ্রস্ত হয়ে পড়েছে যে তিনি মনে করেন, তাঁকে ভয় না করলে, ভয়ন্ধর একটা কিছু না ভাবলে, তাঁর মূল্য সঠিক নিরূপিত হয় না। তাঁকে ভয়ক্ষরের নেশায় পেয়েছে। তাই বাড়ীর লোকজনদের উপরেই তিনি শক্তির সমারোহ চালান। তাঁর দোর্দণ্ড প্রতাপে বাড়ীর সকলে ভটস্থ। কুকুরটা পর্যান্ত ঘেউঘেউ করে না—টিকটিকিগুলি আওয়াল করতে ভয় পায়—এমন কি মনে হয় বুঝি ঘড়িটারও দম বন্ধ হয়ে যাবে! আমাদের সঙ্গে আব্বাঞ্চানের রক্তের সম্পর্ক, তাই ময়াবশত তিনি আমাদেরকে অপেকাকৃত কুণা দেখান। হিন্দুদের সঙ্গে বন্ধুত্ব করলে, বা কারও সঙ্গে প্রেম করলে, অথবা গান বাজনায় আসন্তি দেখালে তার পরিণাম যে ভাল হবে না, সে কথা আমরা বছবার শুনেছি। এই তিনটির একটিতেও ধর্মের সম্মতি নেই। অথচ আমি আসেমাকে ভালবাসি ও বিয়ে করতে চাই। তাই আমার উপর আববার শনির দৃষ্টি পড়েছে। তিনি বলেন, 'বিয়ে করতে চায় করুক, কিন্তু ভালবাদার কথা বললে গলা টিপে দেব!' তাঁর ধারণা, যখন আমি একটা মেয়েকে আমার চরিত্রের আর কিছু বাকি নেই। **আ**সেমাকে **আমি** তখন ভালবাসি একটা প্রেমপত্র লিখেছিলাম, সেটা কি করে যেন আব্বার হাতে পড়েছিল। প্রতিকার করতে আব্বা আমাকে জুভোপেটা করেছিলেন। ভাগ্য বলতে হবে, কান্ঠনিমিত পাত্নকার প্রচলন আর নেই। পরে অবশ্য আমাকে শান্ত করবার জন্য আকবা আদর করে বলেছিলেন, 'তোর জন্ম একট। রাঙ। টুকটুকে বউ দেখে আনব।'

আগেই বলেছি, না, আববা লোক থুব ভাল।

একজন সিদ্ধহস্ত কথাশিল্পীর হাতে পড়লে আবব। একটা অনবভা চরিত্র হতে পারেন, কিন্তু তাঁর মত লোক সংসারের পক্ষে বিপঞ্জনক।

কলেজের এক হিন্দু বন্ধু আমার সঙ্গে দেখা করতে এসেছিল। অত্যন্ত অমায়িক ও
শিক্ষিত ছেলে। তুই ছাত্রবন্ধু মিলিত হলে দাহিত্যপ্রসঙ্গ অনিবার্য্য ভাবেই এসে পড়ে।
বিশেষ করে অশোক ও আমার মত টমাস হার্তীর ভক্ত সচারচর দৃষ্টিগোচর হয় না।
জীবন সন্ধরে টমাস হর্তীর দৃষ্টিভঙ্গী আমরা অলোচনা করছিলাম। নির্দ্ধিয় নিয়তির
নির্ভুর পরিহাসকে উপহাস করছিলাম ও ধর্মকে ত্লাধ্না করে ছাড়ছিলাম।
আববা যে দরজার কান পেতে আমাদের আলোচনা শুনতে পারেন সে সন্তাবনার কথা
একবারও আমার মনে উদিত হয়নি। রাগে কাঁপতে কাঁপতে হঠাৎ তিনি ঘরে প্রবেশ
করেন ও অশোককে সন্থোধন করে, বলেন, 'তু পাভা ইংরিজি পড়ে খুব সারের হয়ে সিরেছ
না ? ধর্ম মান না। সাধে তোমাদেরকে কাফের বলে।'

এই অতর্কিত আক্রমণের জন্ম অশোক একেবারেই প্রস্তুত ছিল না। দে হতভত্ব হয়ে একবার আমার, একবার আববার মুখের দিকে তাকাতে লাগল। বেন কিং কর্ম্বর্য স্থির করতে পারলে না! কিন্তু কর্ত্ব্য যে কি আব্বাই বলে দিলেন,—'ঐ যে সামনে দর্জ্বা দেশছ, সোজা বেরিয়ে যাও।' অশোক যথা আজ্ঞা পালন করল।

সেই থেকে অশোকের সঙ্গে আমার চিরকালের মত বিচ্ছেদ হয়ে গেল। আর একদিনের কথা বলছি---

বমজান আমাদের বাড়ীর এক ভূত্য। বেচারা দেখতে যাকে কিয়র বলে তেমন কিছু নয়। কি করেই বা হবে ? যার খাটুনির কোনও বিরাম নেই, শরীরের উপর প্রীম্ম বর্ধা নামক তিনটা ঝতুর ত্রিবিধ প্রভাব সহক্ষে সচেতন হবার যার কোনও অধিকার নেই, রোগে হোক যাস্থ্যে হোক যাকে খাটতেই হবে, না খাটলে রুটির পরিবর্জে বেত খেতে হবে, সে রূপকুমার হবে প্রত্যাশা করার মত কুংসিত রিসকতা আর কি হতে পারে ? রমজানের কেশগুচছ ওপরের দিকে সাঁড়াশির মত ভোলা, বেশ থেকে বহুদিনের পচা মাংসের গন্ধ বার হয়, চোখ ছটি কোটরের দিকে এত বেশী ঢোকা যে আছে কি নেই ঠাহর করে দেখতে হয়। আববা ঠিকই বলেন, রমজানকে দেখে দিল্ ঠিক তরু হয়ে যায় না। আববা আরও বলেন, রমজান দেখতে ভূতের মত, কারণ তার মনটা শয়তানের মত।

ৰাড়ীর একটা মুরগী হঠাৎ একদিন অদৃশ্য হয়ে গেল। গোলমাল করে আববা বাড়ী মাথায় তুললেন। শেষ পর্যান্ত স্থিন করলেন, মুরগীন অন্তর্দ্ধানের সঙ্গে নিশ্চরই রম্জানের কোনও যোগাযোগ আছে।

সমস্ত বাড়ীটাকে প্রকম্পিত করে আববা হাঁক দিলেন, 'রমজান!'

এই ডাকটার সঙ্গে রমজান অত্যস্ত পরিচিত। কেয়ামতের দিনে ইজরাইলের শিঙাকেও বুঝি সে এত ভর করে না। বলির পাঠার মত কাঁপতে কাঁপতে রমজান সামনে এসে দাঁড়াল।

আবার ক্ত চোধত্টি তথন জলজল করছে, রাগে পা টলছে, সমস্ত শরীর থর্থর করে কানছে। বোঁচা থোঁচা দাড়িতে মুখের অভিব্যক্তি আরও ভরকর আকার ধারণ করেছে। জার সেই মুর্তির সামনে আসতে অতি বড় সাহসীরও ভয়ে বুক কাঁপবে। বেচারা রমজান ভো কুত্র ভয়েই কম্পমান।

- —'হারামজাদা, মুরগী কোণার ?'
- ্তু, ্ডু-জ্বী, জামি ভো জানিনা !'
- —'খী, আমি ডো জানি না! খাটা ছাকা সাজতে।' আকার দৃষ্টি রূপা থেকে ইয়া রূপাডর, পেশীগুলি দৃঢ় থেকে দৃঢ়তর।

ভয়ে রমজানের বৃক কাঁপতে থাকে, পরে মনে হর বৃধি জমিনও টলছে। নইলে ভার পারের তলা থেকে মাটি সরে যাচেছ কেন ?

—'কোথায়, উ, কোথার ?'

মুরগীর হদিস রম্পান জানে না, কিন্তু এটা সহজ্ঞেই ব্ঝতে পারে যে নেভিবাচক উত্তর মুনিবের মন:পুত হবে না। তাই নিরুত্তর থাকাই সে স্থির করল। রম্জানের নীরবতাকে আববা তার অপরাধের স্বীকারোক্তি বলে ধরে নিলেন।

্প্রবল চপেটাঘাতে রমজান চোধে আধার দেখে ঘুরে পড়ল।

এরই তিনদিন পর মূরগীটাকে মৃতাবস্থায় কলাগাছের তলার পাওরা গেল। বিড়ালের নখের আঁচড়ে মূরগীটার সর্বাঙ্গ ঝাঝরা হয়ে গিয়েছে। বিড়াল রক্ত চুবে মাংস খেয়ে কিছুটা চামড়া ও অনেকটা পালক পরিত্যাগ করে পালিয়েছে।

আববা বুঝলেন, এ মানুষের কাজ নয়।

রমজান শয়তান হলেও, এতটা শয়তান হতে পারে না।

অত্যন্ত মোলায়েম কণ্ঠে আব্বা ডাক দিলেন, 'রমজান!'

় এই আহ্বানও রমজানের স্থপরিচিত।

ं — 'बो छजूत वारे।'

আব্বা গভীরকঠে তু:খপ্রকাশ করেন, 'তোকে মিছিমিছি মেরেছিলাম রে !'

সুনিবের পারের ধূলা নিবে একগাল হেসে রমজান উত্তর দের, 'ছিঃ হুজুর, তুঃধ করবেন না। আপনাদের লাখি ঝাঁটা খেয়েই ভো আমরা মাসুষ। খোদার কাছে হাজার শুকুরগুজারী করি, আপনার মত মুনিব পেয়েছিলাম!'

ইরশাদের ভারেরী এখানেই শেষ হয়েছে। তার লেখা ও ব্যক্তিত্ব আমার মনে ঠিক কিল্লপ প্রতিক্রিয়া স্থান্ট করেছিল আজও বলতে পারব না।

কিন্তু এই ঘটনার তিন মাস পর সে হঠাং এক রাত্রিতে আত্মহত্যা করল। বাপের সঙ্গে বগড়া করে সে আমার সঙ্গে ছিল। কিন্তু তার মত স্বাধীনচেতা ছেলের পক্ষে কারও গলগ্রহ হয়ে বেশীদিন থাকা সম্ভব নয়। আমার আত্মীবেরাও নানা কারণে তাকে প্রদ্ধে করতেন না।

ইরশাদের মৃত্যুর পর থেকেই না কি তার আব্বার মাধার গোলমাল শুক্ত হয়েছে। কিন্তু এখন ছিনি কেমন আছেন লানি না। জানবার আগ্রহণ্ড বেশী নেই।

# म्हिस्स रंग्न्य है। श्रिक्षि

( পূর্ব প্রকাশিতের পর )

স্বদেশী মোক্তার মানে বিনি পিয়সায় ব্যবসা করেন নাকি? না, শুধু স্বদেশী মোকদ্মার আসামীদের পক্ষ নেন ?

আদতে ওসব কিছুই নয়। স্বদেশী মোক্তার মানে মোক্তার বটে, কিন্তু মোক্তারি করেননা, শুধু তদ্বির করেন। জানেন সব তদ্বিরের ঘাঁতঘোঁত।

সরকারী মহলের এমন ত্-একটি তাঁবেদার, হয় উকিল নয় মোক্তার, চেনা যার প্রায় প্রত্যেক সদরে-মফস্বলে। উপরালার দক্তে খাতির জমায়, দহরম-মহরম করে। ধামাটা-ঝুডিটা এগিয়ে ধরে। যত সরকারী খিটকেল তার ঝঞ্চাট পোহায়। কোথায় কি কুষি-প্রদর্শনী হবে তার মেরাপ-বাঁধে। কোথায় কোন সভায় কে বক্ততা দেবে পাড়াগাঁ থেকে শোনবার লোক ধরে আনে। কোথায় কার বদলিতে পার্টি হবে তার ফুলের মালা জোগাড করে ৰাম-লেখা কেক আনে আর খণে-খণে হাসাগে পাম্প করে সভার জেলা বাড়ার। সরকারী भक्त घर्षे जाञ्जभद्ववि हरम जाहि। किश्वा कलभी मिति हरम जाहि धरवत विटि । রাব-দাব খুব, খুব চৌচাপট। মামলায় নেই কিন্তু ভদবিরে আছে: সভয়ালে নেই. কিন্তু আছে সুপারিশে। সামনে থেকে পেশ নয়, পাশের থেকে পেশ। ভোমার কি চাই ? লাইদেকা ? নমিনেশ্যন ? তোমার ? তুচ্ছ একটা জামিন ?

সব জারগায়ই দেখতে পাবেন একটি-চুটি। এক কথায়, বেসরকারী বাজার-সরকার। দরবারে-কারবারে কোটের উপর মেডেল ঝোলায় আর মাধায় শামলা আঁটে। প্ৰজায়গায়ই আছে, না থাকলে গভর্ণেমেট চলে না। অমুক জায়গার অমুক বাবু, তমুক শাষগার তমুক বাবু, এই শহরের ভোলা বাবু।

'ভোলাদা ছাড়া কেউ কিছু স্থবিধৈ করতে পারবে মনে হয়না। সেই কলেইবের ৰাড়িন চুনি তো ?'

📇 " 'হাা'।' । ভামনী চোধ নামাল। ।

ে 'মোটা হাতে কিছু টাকা নেবে ভোলাদা, কিন্তু ঠিক-জামিন করিয়ে দেবে। - কলেক্টরকে ৰললেই টাউন-জামিন দিয়ে দেবে ঠিক। তা, টাকা আছে তো জাপনাৰ কাছে ?'

'আছে। অসাধ্য না হয়, দেরা যাবে।'

'আপনার কে হয় ?' ভামসীর চোখে চোখ রাখল নারারণ।

'বিশেষ কেউ নয়। এমনি চেনাশোনা—'

'বিশেষ কেউ হলেও লজ্জিত হবার কিছুনেই, মরতে যে বসেছে তার লজ্জার চাইতে তাকে যে বাঁচাতে চেন্টা হচ্ছে তার গৌরবটাই দেখবার মত। আত্মহত্যা এক জিনিস, আত্মদান আর-এক।'

স্থাদয়ের গভীরে এসে সুর লাগল। কে এই লোকটি?

লোকটি ছন্নছাড়া, বাউগুলে। কারু যদি কোনো উপকারে আসে ভারই উপায় খুঁজে বেড়ায়। আর, বলুন, পরের কাজ করা মানেই দেশের কাজ করা। আর, এমন মজা, যাদের বলছি পর, তারাই আমার আপন। এই সব চাষা-ভূষা, মুনিষ-কিষান, মূটে-মজুর। যারা ইতর, যারা অধম, বারা গরিব।

আর, ভূলে গেছি বলতে, যারা আসামী। যারা রাজদারে অভিযুক্ত। ভামসী হেসে ফেলল।

কিন্তু ভোলাদার হাসি মুখ ছেড়ে সমস্ত টাকের উপর ছড়িরে পড়ল। এত দিন যে কেন আসেননি আপনার। তাই বুবতে পারছিলাম না। এই তুর্যোগে আমি ছাড়া আর সঙ্কট ত্রাণ কোথার? সাপের হাঁচি বেদের চেনে। আমাকে লোকে এখানে মোক্তার বলে না, ব্যালিন্টার বলে। কেন বলে? শুধু কলেক্টরের কাছাকাছি আছি বলে। কলেক্টরের কাছে গিয়ে তাক বুঝে এক টাক হাসলেই জামিন করিয়ে আনতে পারব। আর, আমার হেপাজতে থাকাও যা হাজতে থাকাও তাই। সেকেণ্ড অফিসারের ঘরে মামলা, চাই কি, একটু ক্যামাজা করে খালাস করিয়েও আনতে পারি হয়তো। তামনীর বুকের শিরাগুলো শিরশির করে উঠল। হাঁা, পঞ্চাশটাকা রাথুন, ভার এক ক্রান্তি কম নয়। বড় টাকারই মুচলেকা হোক, আমার ঐ বাঁথা গং। নামে যেমন আমি ভোলা, কাজেও ভেমনি আত্মভোলা মানে স্বার্থভোলা।

নারায়ণের মুখের দিকে চেয়ে সাহস খুঁজল ভামসী। পাঁচটি দশ টাকার নোট নয়, বুকের থেকে পাঁচখানি পাঁজর খুলে দিল। বললে, 'কোর্টে আমাকে বেভে হবে ?'

না, মা, আপনি থাবেন কেন? আপনি উঠেছেন কোথায়? নারানের আন্তানায়? হরি ঘোষের গোরালে? বেখানেই উঠুন, বিকেলে বেড়াতে-বেড়াতে জাসবেন ক্রেক্তরার এখানে। এসে দেখবেন আপনার লোক আপনার জন্মে ঠার বঙ্গে জাছে পরা চেরে। নারানের বেমন একটি গোরাল ফাছে, আমার ভেমনি একটি গোরাড় আছে ক টাউন-জামিন হয়ে বানের ছাড়িকে জানি ভালের আর্ডা। আপনার লভে আপনার গোলের কি সম্পর্ক জানিনা, বদি তেমন কিছু হয়, এক দঙ্গে এক ঘরে থাকবারও বন্দোবস্ত হতে পারবে। অনেক টাউন-জামিনের জন্মে বাড়ি থেকে প্রী আনিয়ে দিয়েছি। ভার জন্মে অবিশ্রি আলাদা ফি আছে—'

নারায়ণের চোখদুটো বিরক্তিতে বিষাক্ত হয়ে উঠল।

'কথাটা কিছু মন্দ বলিনি হে সন্নেসিঠাকুর। স্ত্রী অর্থ ই স্ত্রীলোক নয়। প্রত্নী-ভার্যাও বোঝায়। টাউন-জামিনে থেকে মন যথন বিগড়ে যায়, আবার চুরি-ভাকাতির দিকে ঝোঁক পড়ে, তখন স্ত্রী-পুত্রের সঙ্গে এক রান্তির থাকতে দিয়ে বিষ কাটাই। আমার এটা তথু জেলখানা নয়, এটা হাসপাতালও। বাঁধি-ধরি, আবার চিকিৎসা করি। তুলি বুঝবে স্ত্রীলোক্রের কুদরৎ ?'

'আছে। বিকেলে আসব।' তামদী বললে সুখস্থার চোখে।

'একসজে এক ঘরেই থাকতে হবে এমন কোনো কথা নেই। ইচ্ছে করলে আপনার।
এখান থেকে চলেও ঘেতে পারেন আপনাদের খোদ বাড়িতে। নারান যখন আপনাদের
মুক্বিব তখন আর কোনো ভয় নেই। আর, ভয় করব কাকে? কলেক্টরের এলেকা
জেলা, আর আমি যে টাউনের জামিনদার তার এলেকা মাপবার আমিন হয়নি বাংলা
দেশে। শুধু তাবিখের দিন একবার হাজির হলেই হল। নয়তো জমকালো লেটার-হেডওলা একটা ভাক্তারী ফারখত।'

• বিশ্বাস করবে কিনা কে জানে, ফিরে আসতে-আসতে নারায়ণ বললে, 'যদি পারে জোলাদাই পারবে। আর যদি না পারে টাকা নিয়ে তাকে সটকাতে দেব না।'

'না, না, টাকা যাক। টাকা ফেরৎ চাই না আমি। আমি ফেরৎ চাই—'

কথাটা শেষ করতে পারল না তামসী। কী ফেরৎ চায় ? ফেরৎ চায় রণধীরকে ?
না, সেই তাদের পরিচছন্ন অতীত, যথন দেখা যায়নি এই বর্তমানের চেহারা। সেই তাদের
কীৰনের প্রথম একমেটে গড়ন।

রোদ চড্ছে। নারায়ণ বললে, 'কোথায় আছেন ?'

'এই এক বন্ধুর বাড়িতে।' ভামগী প্রশ্নটার পাশ কাটিয়ে গেল। 'আমাকে একটা গাড়ি ভাকিয়ে দিন। অনেক উপকার করেছেন আমার।'

গাড়ি করে লক্ষ্যহারার মতো ঘুরল এখানে-ওখানে। কোনো চিস্তার স্পষ্ট একটা ছবি কোটাতে পারলনা মনের মধ্যে। সমস্তই হয়তো একটা ছলনা এই সন্দেহের হয়ার খোলা গেলনা কিছুভেই। দেখা গেল না ঘরের মধ্যেকার সম্ভাবনার মৃতিকে। অল্পন্তর খোলে, প্রতিমান্ন ডাকের গ্য়না ওঠে একটু খলমল করে, আবার দরজা বন্ধ হয়ে হার।

'हाला आजिए हो जारहरक कृष्टि।' गाएकाशनरक हमरक निरम (हैंस्क डेर्डन डामनी।

'ভোর জন্মে বসে আছি।' দেবিকা বেরিবে এল। 'কোধায় ছিলি এভ বেলা ?' 'শহর দেখছিলুম ঘুরে-ঘুরে।'

'আমি ভাবছিলুম রণধীরের সঙ্গে দেখা হয়ে গেল নাকি রাস্তায়!' নিষ্ঠুরের মডো দেবিকা স্থাম করে একটু হাসল। 'পরে ভাবলুম, তা কি করে হয়, জেলের চাবি তো আমার আঁচলেই বাঁধা, গোছা খুলে নিয়ে যেতে পারিসনি ছিনিয়ে। পরে মনে হল, চলে গেলি নাকি ?'

'টেন তো রাত্রে।'

' 'দেখলুম মাল হুটো পড়ে আছে। ভাবলুম তবে নিশ্চয়ই একবার কিরে আদবি।' দেবিকা আরেকটা হাদির কন্টক ফোটালো। যেন রণধীরকে দে ছাড়ছে পারে কিন্তু এই মাল ছুটো ছাড়তে পারে না।

স্নান করে থেয়ে অশুমনা হয়ে চুপচাপ ব'দে ছিল তামসী। একটি সামাশ্য বিকেলের জন্মে কোনোদিন তার এত উৎকণ্ঠা হয়নি। বাইরে নিশ্চল রোদের দিকে তাকিয়ে আছে সেশৃশ্য চোখে। একটা নেশার মত লাগছে। সামাশ্য রোদ যে এত স্থন্দর লাগে তা কে জানত।

দেবিকা পাশের ঘরে বদে উল বুনছে। তামসীর সঙ্গ ক্লেশকর হয়ে উঠেছে। यভ কথাই সে বলুক না কেন, যতই ঘরোয়া বা হালকা, সব কথার অন্তরালে একটা ভিক্ষার কাতরতা দে শুনতে পায়। শীতের হাওয়ার মধ্যে যেমন মুমূর্পাতার মর্মর থাকে প্রচ্ছন্ত হয়ে। আর যদি তামসী মুখ বৃদ্ধ করে থাকে, দে স্তব্ধতাটা তো স্পষ্ট একটা কষ্টের মৃত, রাগের মত মনে হয়। কী অস্থায়, কী অবিবেচক! বন্ধুতার জন্মে অকর্তব্য করতে হবে। মামলায় বস্তু নেই তবু জিভিয়ে দিতে হবে উকিলের খাভিরে। এমন কথা বলতে লক্জার ওর বিভটা অসাড় হয়ে গেল না ? ছিছিছি! যে চোর, তার কোমরে দড়ি না पिरम श्नाम वत्रभाना पिरा हरते ? कथा वनवात आत किनिम (शन ना ७ ? जात cota ও টাকা চাইত, সুপারিশ চাইত, চাই কি চাকরি চাইত! তা না, মেয়ে চেয়ে বদল কিনা সিঁদেল এক চোরকে। ঘুণায় সারা গা ঝলসে যাচ্ছে দেবিকার। সংসারে **আজ** মা**সুবে**র কভ কাজ, কভ চিন্তা, তার মধ্যে কিনা জেগে বসে কেউ প্রেমের জন্মে কালা জুড়ে দিরেছে! দেশের অন্তে সংগ্রামে মামুষের আজ কত কঠিন হবার কথা, কত অনম। তার বদলে এই বিলাস, এই অস্বাস্থ্য: আইন ও শৃংখলার হাবেলিতে বদে এই চুর্বলতা বরদান্ত করা বাবে না। উলের কাঠি ছটো ক্রভবেগে নড়তে লাগল ছই হাতে। যদি পারভ, দেবিকা এখুনি এক ফুঁরে দিনের আদো নিবিবে অন্ধকার করে দিত। রাত্তের ট্রেনে এখুনি রওনা করিয়ে দিভ ভামদীকে।

কিন্ত ছপুর থাকতে-থাকতেই নীলাচন বাড়ি ফ্রিরে এসেছে।

'তোমাৰ সেই আসামীর আজ জামিন হয়ে গেল।' 'কোন আসামীর ?' হাভের সেলাই বন্ধ হয়ে গেল দেবিকার।

'ষে ভোমার ঘড়ি-কলম চুরি করেছিল—'

'ভাকে তুমি জ্বামিন দিলে ?' চেয়ার থেকে এক ঝটকার লাফিয়ে উঠল দেবিকা। 'ভার মানে ? ভোমার এই মতিচ্ছন্ন হবার কারণ কি ? ভোমার কাছে নিরিবিলিভে গিয়েছিল বুঝি তদবির করতে ?'

'কী বলছ তুমি !' নীলাচল কিন্তুতের মত চেয়ে রইল।

'একটা মেয়েমামুষের কারায় তুমি তোমার কর্তব্য ভুলে গেলে? এক চোর চুক্রে জিনিস চুরি করে নিল। আরেক চোর এসে মন কেড়ে নিল তোমার? কেন, চেহারাটা কি খুব মনে ধরেছে? কালো রঙে চেকনাই ফুটেছে খুব?' দেবিকার একেবারে শাণ্ডারমূর্ত্তি।

'এর মধ্যে মেয়ে-টেয়ে কোথায় ? ভোলাবাবু এনে জামিন দাঁড়ালেন, মনসিজবাবুকে ডেকে বলে দিলুম মঞ্র করে দিতে। এ শহরে ভোলাবাবুর জামিন বাতিল হয়নি কোনোদিন।'

'গত্যি বলছ, তামদী যায়নি তোমার কাছে ? ঘোড়া ডিভিরে খাদ খায়নি ? কারাকাটি করেনি ভোমার হাতে ধরে ?'

'কে ভামদী ? ভোমার বন্ধু ? বে এদেছে ভোমার বাড়ি ? সে যাবে কেন ? দে আদামীর কে ?'

'সে আসামীর মাসতুতো লাভার। মানে তৃজনেই চোর। একজনের চোথ বোঁচকার দিকে, আরেকজনের চোথ—' দেবিকা তীত্র দৃষ্টিতে বিদ্ধ করল স্বামীকে: 'বুঝতে আমার কিছু দেরি হয় না।'

'বাও, বাও।' নীলাচলও ঝাপটা মেরে উঠল: 'বুঝতে আমারো দেরি হর না। ভুমিই ভোমার সধির রুদ্দে-দৃতী সেক্ষেত্ব। তুমিই তাকে টাকা দিয়েছ, ভোলা ঘোষের খোঁজ দিয়েছ। নইলে নতুন এসে ভোলা মোক্তারের সে টিকি ধরে কি করে? সে হাড়ে-টক বদমারেসের টাকার খাঁই তো আর কম নয়। এদিকে ভো শুনেছিলুম ভোমার সধি ক্ষাবের লোক, অনটনে টনটন করছে—'

লেই তো কথা। অভাবেই তো লোকের সভাব নষ্ট হয়। ভারপরে ভাসালাল, কেলে অনেকেই বসে আছেন বদি ভেসে-চলা কোনো মেয়ে আটকায়। আর ও সব ভেসে-চলা মেরেরও কোনো ভাল-মন্দ ভেদ নেই, বাস্ত-উটকো বিচার নেই, নরম-গরম ভারতম্য নেই—

ভাই ভো নিজে দেখে খাল কেটে কুমীর ডেকে এনেছ। চোরকে ধরিয়ে দিয়ে

চুরনীর সঙ্গে গলাগলি হয়ে কাঁদতে বসেছ। নইলে জেনে-শুনে আসামীর জদবিরকারকে তুমি জারগা দাও কেন ? বুদ্ধির জগা ভোমার এক ভোঁতা হয়ে গেছে? পেটের বিজ্ঞে সব নিংড়ে দিরেছ ?

এ নিয়ে কোনো মীমাংসা হওয়া কঠিন। তুজনেই তুমুল গজরাতে লাগল। কিন্তু একবিষয়ে তুজনের বিন্দুমাত্র দিমত হলন।। ঘরের শত্রু বরষাত্রকে তথুনিই বিদেয় করে দিতে হয়।

তামদীর চোখে একটু চুল লেগেছিল। এরি মধ্যে, এক নিখাদের মধ্যে, দে আশ্চর্য একটা স্বপ্ন দেখে উঠেছে। যেন এক সুনীল সমুদ্রে দে স্নান করতে এসেছে। কোথাও কোনো জনপ্রাণী নেই, তৃণতরু নেই। দে আর শুধু চেউ, চেউয়ের পর চেউ। এক-এক করে দে গারের জামা আর কাপড় খুলে ফেলল। বাঁপ দিল সেই নীল জলে, অতলম্পর্শ মৃত্যুতে। হঠাৎ চেরে দেখল, আর জল নেই, দে মাটির উপর শুরে আছে একাকী। শুক, নিঃসঙ্গ মৃত্তিকা। একটা লজ্জা, একটা কুধা এসে আচহুর করল তাকে ধীরে ধীরে। দেখল মাটির ঘাস সহসা দীর্ঘাকার হয়ে তাকে ঘিরে ফেলেছে, চেকে ফেলেছে, লুকিরে ফেলেছে।

'আর কেন, যাও এবার নিধুবনে, তোমার কেইঠাকুর ছাড়া পেরেছেন।' দেবিক।
ভামনীর ঘরে ঢুকে প্রায় তার মুখের উপর চাবুক মারল।

তামনী হাসল। বললে, 'আমার সক্ষে হুটো মাল আছে। দয়া করে একটা গাড়ি ভাকিয়ে দে শিগগির। যত তাড়াতাড়ি গাড়ি আনাতে পারবি তত তাড়াতাড়ি বেরুতে পারব।'

গায়ের রাগ গায়ে মারতে হল দেবিকার। যত অনর্থ ঘটাল ঐ মালহটো। সরাসরি মাড়গাকা দেওরা গেল না। গাড়ি আনতে যতই দেরি হবে ততই সে শক্তিশেল হয়ে বিঁথে থাক্বে বুকের মধ্যে। ততই নিশ্বাসে বিযাক্ত করবে সে এই বাড়ির হাওয়া।

সত্যিই, জিনিসের কী ভার, কী রাধা! সামাশ্য একটা বিছানা আর বান্ধ ভাকে আড়েষ্ট করে রেখেছে, অবর্মক করে বেখেছে। সভ্যি, কবে সে ভাবহীন, বস্তুহীন হড়ে পারবে। সমুদ্রে যখন সে খাঁপ দিয়েছিল তখন ভার কোনো ভার ছিল না, বস্তু ছিলনা। স্তিয়কার জীবনে কবে আসবে ভার সেই রিক্তভার মুক্তি, সেই অবারণ বন্ধনহীনভা।

সহাস্তমূপে গাড়ীতে উঠছে, দেবিকা খিঁচিয়ে উঠল: 'জামিনে ছাড়া পেরেছে বলেই মনে কঞিননে যে আন্ধবাড়ির দাগা বাঁড়ের মডো উদ্দাম হতে পারবে। ভারপরেও বিচার আছে, জেল আছে—'

জামনী হাসিমুখে বললে, 'জানি। জেলভাঙার কারিগরও তৈরী হচেছ খরে-মৃত্তে।'

## भाधिक भाष्ट्रिङ

#### প্ৰবন্ধ

রবীক্রনাথের চিত্রাক্ষণার সঙ্গে পরিচিত নয় এমন বাঙালী বিরল, অথচ তার আজন্ম লীলানিক্তেন বাংলারই প্রতিবেশী রাজ্য মণিপুরের সংগাদ আজও আমাদের কাছে প্রায় অপরিচিত।
শীষ্ক্ত নলিনীকুমার ভদ্রকে ধল্লবাদ, তিনি সে দেশের সঙ্গে আমাদের পরিচয় ঘটয়ে দেবার দায়িছ
গ্রহণ করেছেন স্বেচ্ছাপ্রণোদিত হয়ে। স্বাধীন মণিপুরের ইতিহাস পূর্ব-ভারতের একান্ত গৌরবের
বন্ধ, তাকে স্বরণ করে আজো প্রতিটি মণিপুরবাসীর হালয় উছেলিত হয়ে ওঠে। শেষ স্বাধীন
নুপতি রাজা টিকেক্সজিতের নামে আজো সমগ্র মণিপুর শ্রদায় ও আনন্দে উচ্চুসিত হয়। এ মণিপুর
আমাদেরই প্রতিবেশী দেশ, তাছাড়া, তার সঙ্গে আমাদের সহযোগ আজকের ব্যাপার নয়,
বছকালের। সময়ের ব্যবধানের জল্ম আমরা সে কথা আজ ভূলে থাক্তে পারি, কিন্তু তথাপি সে
ইতিহাস সত্য। নলিনীবারু সহাদয়তার সঙ্গে যে সে সহযোগিতার কথা মনে করেছেন, তাতে যে তার
ঐতিহ্গ্রীতির পরিচয় মেলে তাই নয়, তাতে তাঁর কর্জব্যনিষ্ঠা এবং স্বাদেশিকতার সন্ধানও

স্তরাং এ কথা নিশ্চমই অতি সহজে বৃঝতে পারা যাবে যে, 'বিচিত্র মণিপুর' কেবলমাত্র একটি ভ্রমণকাহিনীই নয়। আগবলে অত্যন্ত সংক্ষিপ্ত পর্যালোচনায় তিনি মণিপুরের সমগ্র ইতিহাসের বিবরণ দিয়েছেন। বিতীয় মহাযুদ্ধের পটভূমিকায় মণিপুর আর মণিপুর অভিযানে ভারতীয় জাতীয় বাহিনীর কার্ডিকার পর্যায় পর্যান্ত তিনি এগিয়ে এসেছেন।

শুধুমাত্র ইতিহাস-রচনারই যদি লেখক সীমাবদ্ধ হয়ে থাক্তেন তাহলেও তাঁকে দোষ দেওরা চল্তোনা, কিন্তু তিনি তাঁর সমালোচনী দৃষ্টি নিয়ে এগিয়ে গেছেন মণিপুরের সমাজ-জীবনের অক্ষরমহল পর্যান্তর। এইখানেই তাঁর ক্রতিহ। এ যদি তাঁর ভ্রমণকাহিনী হতো তাহলে এ বই-এর মৃল্য এমন কিছু হতো না, এমনকি এ বই-এর প্রয়োজনই বোধ হয় আমরা বোধ করতাম না। কিন্তু এই যে তিনি ঐতিহাসিক এবং সমালোচনী দৃষ্টি নিয়ে সে দেশের সমগ্র বিবরণ আহরণ করতে চেয়েছেন, ভাতে আমরা তাঁর এই প্রচেষ্টাকে প্রশংসা না জানিয়ে পারি না।

'মণিপুরে বিবাহ-উৎসব' বা 'মণিপুরী নৃত্য-উৎসব' প্রভৃতি লেখক অতি নিবিইতাবে অমুধাৰন করেছেন, এবং তাতে আমরা জান্তে পারি তাদের আচার-ব্যবহার রীভি-নীতির কথা। ভাছাড়া, ভাদের সাজসজ্ঞা, জীবন-বাপনপ্রণালীর প্রত্যেকটি খুটনাটিকেও তিনি অত্যন্ত বত্তের সঙ্গে করেছেন সন্দেহ নেই।

শুধু তাই নয়। মণিপুরীদের মধ্যে প্রচলিত করেকটি কাহিনীকথাও লেখক সংগ্রহ করে এনে শামানের উপ্রার নিয়েছেন। সামানের কাহিনীতে রপকৃথা আছে, তানের দেশেও তা আছে। ভাতে এমন কোনো বৈচিত্র্য নেই, কিন্তু ভাদের এই রূপকথার মধ্যেও যে অন্তর্নিহিত সত্য কথাটি রয়েছে তা হচ্ছে ভাদের সরগ ও সহজ প্রেমায়ভূতি আর অভ্যন্ত থাটি বদেশপ্রেম। অনাধ্যক্তানে সে দেশবাসীদের প্রতি যে যতই অবজ্ঞা জানাক, তারাও যে যে কোনো মহান সভ্য জাতির চেয়ে কিছুমাত্র খাটো নয়, এই কাহিনী করটির উল্লেখ করে লেখক সে কথা প্রমাণ করেছেন। মণিপুরের জাতীয়-জীবন ও ইতিহাদের বর্ণনা দিতে গিয়ে এই কাহিনীর উল্লেখ তাই যুক্তিপূর্ণ এবং নলিনীবাবু যত সংক্ষেপেই ভাবর্ণনা করন না, তাতে ভারে উদ্দেশ্ত পাঠক সাধারণ আশা করি ধরতে পারবেন।

'বিচিত্র মণিপুরে' একটা লক্ষ্যণীয় বিষয় হচ্ছে লেখকের ভাষা আর তাঁর বলবার ভলী। স্থান ও বিষয়বস্তুর প্রয়োজনে ভাষাও যেন একেক সময় রূপান্তর লাভ করেছে। প্রকৃতি বর্ণনায় বা মরনারীর সৌন্দর্যাবিশ্লেষণে ভাষা যেন লেখকেরই আগোচরে কাব্যময় রূপ নিয়েছে। লেখক যে তাঁরে পাণ্ডিত্য বা অভিজ্ঞতার নিদর্শন-স্থরপ এ বই রচনা করতে বসেন নি, এ আন্তরিকতা থেকেই ভা স্পষ্ট বোঝা যায়। আর একটা কথা হচ্ছে, একটা দেশের কাহিনী বর্ণনা করতে গিয়ে লেখক ভূলে যান নি যে তিনি একজন রুসজ্ঞ ব্যক্তিও, কারণ, শিক্ষিতা বাঙালী মেয়ের পাণিপ্রার্থীর আবেদন বা যাত্রাভিনয়ে প্রণয়ী-প্রণয়িনীর ভীমগর্জনে প্রেম-সন্তারণের বর্ণনায় যে হাস্মরসের আবতারণা ভিনি করেছেন, তাতে যে কোনো পাঠক আনন্দ পাবেন।

অতি অল্প পরিসরের মধ্যে একটা দেশের যে সামগ্রিক পরিচয় লেখক এ বই-এ লিপিবছ করেছেন, তাতে তাঁর প্রচুর ক্ষমতার পরিচয় মেলে। উৎস্ক পাঠকমহলে 'বিচিত্র মণিপুর' যথার্থ সমাদর লাভ করবে তা নিঃশন্দেহ। অনিল চক্রবর্তী।

সঙ্গীত ও সমাজ: নারায়ণ চৌধুয়ী। প্রকাশক: পূর্ববাশা লি:। দাম: চার আনা।

সমাজ ও সাহিত্য, স্থাজ ও সংস্কৃতি, স্থাজ ও বিজ্ঞান প্রভৃতি পৃত্তিকার মত এই পৃত্তি ছাটি পূর্ব্বালা নিরিজের নবতন বোজনা। সমাজ-বিবর্ত্তনের সঙ্গে সাহিত্য, চিত্রকলা প্রভৃতির হায় সকীতের চেহারাও বদ্লায়—গ্রন্থকার সে কথাই বলতে গিয়ে, কি কি ভাবে স্লীত বাংলাস্মাজে পরিবর্ত্তিত রূপে দেখা দিছেছে এবং পরে কি রূপ নেবে তারই আতাস দিতে চেষ্টা করেছেন। তিনি বলেছেন সলীত আদিকালে স্মষ্টিগত ছিল, পরে স্মাজের পরিবর্ত্তন হওয়াতে সলীত সমষ্টিগত না পেকে ব্যক্তিবাতরের মনোভাবকে কেন্দ্র করে গড়ে উঠেছে। তবে ভবিষ্যতের গান হবে স্মাজতাত্তিক অর্থাৎ সমষ্টিগত স্থিতিত-কণ্ঠ উপযোগী, আর সেটিতে ব্যক্তিগত শব্দেগভারপুর্ব কৌলিনা ছেড়ে জনগণের স্থেগুংখের আশা আকাজকার ছোঁয়াচ লাগে এমন শব্দ ব্যবহার করতে হবে। স্মাজে ব্যক্তির চেতনা লুগু হয়ে সমষ্টির চেতনা ক্রমে প্রবল্গ হছে তারই জল্পে ভবিত্রৎ সলীত প্রক্রপন্তাবে পরিবর্ত্তিত হবে। তিনি বলতে চেয়েছেন মাহুর যথন যাধাবেরবৃত্তি ত্যাগ করে ক্রিবৃত্তির তাগিদে স্থায়ীভাবে বন্ধান করতে আরম্ভ করলে তথন মিলিত স্বর পাওয়া সন্তব হয়েছিল। মিলিত প্রচেটাতেই গীত বান্ধ ও নৃত্যের পরিপূর্ণতা আর সেগুলির সন্মিলিত আবেদনের নামই সলীত। ধনতত্ত্বের প্রেরণা থেকে ব্যক্তিবাত্ত্বের বিভাল হত্তে লাগলো। আর আধুনিক বাংলা সজীত অথবা রবীজ্ঞনাধের গান বাংলার ঘালার বিকাশ হত্তে লাগলো। আর আধুনিক বাংলা সজীত অথবা রবীজ্ঞনাধের গান বাংলার ধনতত্ত্বের প্রেরণা থেকেই উত্তুত।

কিন্ত ধনভাৱের প্রভাব যে-সব দেশে বাংলার চেয়ে অনেক আগে আরম্ভ হয়ে এখনও বিশেষভাবে প্রকৃতিত সে-সব দেশেও সঙ্গীত এখনও প্রাপ্রি সমষ্টিগত। সমষ্টির উপর ভিত্তি করেই ভাদের সঞ্গীতের কাঠামো তৈরী আর সে সঙ্গীত এখনও ঐভাবেই পরিপৃষ্ট হচ্ছে। আমাদের দেশের মত কোন কালেই একব্যক্তি-ধর্মী হ্বর সেখানে হয়ে উঠেনি। রামপ্রসাদী হ্বর ব্যক্তিস্বাতস্ত্র-ধর্মী হ্বর অথচ কোন সময়েই ধনভারের আভতায় সে-হ্বর বিদ্ধিত হয়নি। বাংলার সঙ্গীত-বিবর্ত্তনের কারণ খুঁজতে গ্রন্থকার অর্থনীতিক দৃষ্টিতে বাংলার সমাজের বিবর্ত্তন ও তার থেকে বাংলার সঙ্গীতের পরিবর্ত্তন লক্ষ্য করতে গিয়ে বড়ই অহ্ববিধার পড়েছেন। অভাভি দেশের ভার ভারতবর্ষের সামাজিক জীবন ও সে-সমাজের পরিবর্ত্তন শুধু অর্থনীতির ভিত্তিতে দেখে কোন সিদ্ধান্তে এলে পরিবর্ত্তনের স্টিক মূলহ্বটি পাওয়া সন্তব নয়। গত ছ'লত বৎসরের পরিবর্ত্তনটি খুব লক্ষ্য করা সন্তব হলেও তার পূর্ব্বেকার সমাজ-বিবর্ত্তন খুব বেশী অর্থনীতিক নয় বলে সমাজের পরিবর্ত্তন আর সে পরিবর্ত্তনের সঙ্গে সক্ষা করে পরিবর্ত্তন গুবি ক্রিন গুবি বেশী অর্থনীতিক নয় বলে সমাজের পরিবর্ত্তন আর সে পরিবর্ত্তনের পরিবর্ত্তন বিশ্বতান প্রেক্তিন তার সংস্কৃতির পরিবর্ত্তনি তার তিতা তার স্বর্ত্তন বেশী করে ধর্ম্বাত। সে দৃষ্টিভিলতে দেখলে সমাজ ও সঙ্গীতের মধ্যে অনেক কিছু পাওয়া সন্তব ছিল।

এই সেদিন, প্রীচৈতক্তদেবের সময়ে বাংলার নবন্ধীপকে কেন্দ্র করে যে সংস্কৃতির প্রসার্ ঘটেছিল গৈট খ্ব বেশী অর্থনীতিক পরিবর্ত্তন নয়। কিন্তু বাংলায় সে সময়ে সবদিক দিয়ে একটি বলা এসেছিল। সামাজিক জীবনেরও পরিবর্ত্তন হয়েছিল। সামাজিক জীবনেরও পরিবর্ত্তন হয়েছিল। সামাজিক জীবনেরও পরিবর্ত্তন হয়েছিল। সামাজিক জীবনেরও পরিবর্ত্তন করেননি দেখে হতাশ হয়েছি। তাছাড়া কীর্ত্তনকে লোকসালীতের পর্যায়ভূক্ত করেছেন দেখে বিশ্বিত হয়েছি। বাংলার অন্ধকার য়ুগে একদিকে কবিগান, পাচালী সর্ব্বাধারণের সামাজিক সঙ্গীত হয়ে উঠেছিল। আর অন্তাদিকে নবাব জমিদারদের বাড়ীতে বাজজির নাচণ গান ভোগন্থবের প্রধান জোগানদার হয়ে উঠেছিল। একটির উল্লেখ সঙ্গীতের মধ্যবৃগীয় মনোভাব বলতে গিয়ে বলা হলেও অস্কৃতির কোন উল্লেখই করা হয়নি। কেবল গ্রুপদ খেয়াল আর রবীক্রনাথের গান ও আধুনিক সঙ্গীতই বাংলার সমাজ বিবর্ত্তনে সঙ্গীতের পরিবর্ত্তিত রূপ নয়। এখনও আরও অনেক পরিবর্ত্তন, আরও অনেকপ্রকার সঙ্গীত বাংলার সমাজবিবর্ত্তনের সাক্ষী হয়ে আছে।

গ্রন্থকার সঙ্গীতে মধ্যযুগীয় মনোভাব সহজে যা বলেছেন তাতে আমরা একমত। আমাদের অধিকাংশ জমিদার গায়কবাদক এখনও মধ্যযুগের বৃণিই আওড়াছেন। ভানসেনের পৌত্র বংশীয় 'ঘরানা' দৌহিত্র বংশীয় 'ঘরানা' নিয়েই এদের সঙ্গীত আলোচনা। সঙ্গীতের প্রগতি কোন পথে, এখনকার রূপ কি, এসব আধুনিক মনোভাব সেথানে মাথা গলাতে পারে না। রাজা জমিদারদের সঙ্গীত আসরটির যে চিত্র নারায়ণ চৌধুনী আমাদের সামনে তুলে ধরেছেন সেটি বাত্তবিকই উপভোগ্য।

প্রস্থার লিখেছেন আমাদের দেশে জাতীয় সঙ্গীত আজ পর্যান্ত সচেতন হয়নি। আমাদের জাতীয় সঙ্গীত রচিয়িতাগণের গানে আন্ত লক্ষ্যটাই প্রধান, দ্রের শক্ষ্য এবং চরম লক্ষ্য সেধানে নিতান্তই জক্ষাই। আর তাতে জনগণের হুখহুংখের ছন্দে সে গানের হুর স্পানিত নয়। 'নতুন গান বা তৈরী করা হবে সেই গান নিভূতে একা গাওয়ার গান নয়, সেই গান প্রকান্তে দল বেঁথে গাওয়ার গান।' তিনি বলেছেন 'দ্মিলিত' কঠের সঙ্গে কঠ মিলিত হয়ে বে বিরাট ঐক্যভান গড়ে উঠ্বে সেইটিই হবে প্রশ্বত ভবিহুৎ সঙ্গীত। বর্জমান, জাতীয় গান সংদ্ধে বা তিনি বলেছেন ভাতে আমার

বলার কিছু নেই কিন্তু নতুন যে রূপ তিনি আমাদের সাম্নে তুলে ধরেছেন সেটি কি একাধারে ভাতীয় সঙ্গীত এবং উৎকর্ষ সঙ্গীত, অথবা গণসঙ্গীতই ছবে জাতীয় সঙ্গীত অথবা সকলে একত্রে গাইতে পারবে যা সেটিই হয়ে যাবে উৎকর্ষ সঙ্গীত। স্বরুণটি মোটেই পরিষ্কার নয়। এখানে একটি কথা বলে রাখি যে জোর জ্বরুদন্তি করে একই প্রতির সঙ্গীতকে সকলের কাঁধে চাপিয়ে দিলে সঙ্গীত না হয়ে তা কোলাহলই হবে মাত্র।

আরও অনেক্রিক থেকেই গ্রন্থকারের সঙ্গে এক্ষত হতে পারিনি। সামাজিক পরিবর্ত্তনের বাতপ্রতিবাতে সঙ্গীত কি কি ভাবে পরিবর্ত্তিত হয়েছে সে সম্বন্ধে আর বই লিখবার চেষ্টা কেউ করেননি এবং এইটেই বোধ হয় এ সম্বন্ধে প্রথম পুতিকা। এনিকে আরও অনেকের দৃষ্টি আরুট্ট হলে বাংলার সঙ্গীত-ধারার ইতিহাসের একটি অধ্যায় লেখা হতে পারে। এই পুতিকা সে-সভাবনার পধ খুলে দিয়েছে।

মণিলাল সেনশর্মা

আধুনিক চীন: খান যুদ শান (বিশ্বভারতী গ্রন্থালয়: দাম আট আন। ) প্রাচীন বাংলার পেরব: ূশীহরপ্রসাদ শাল্লী (বিশ্বভারতী গ্রন্থালয়: দাম আট আন। )

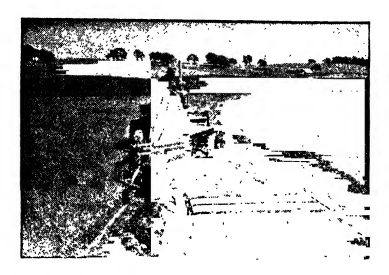
'বিশ্বিভাসংগ্রহ'-সিরিজের আবে। ছথ।নি বই পেলাম,—থান যুন শানের 'আধুনিক চীন' এবং জীহরপ্রসাদ শাস্ত্রীর প্রাচীন বাংলার সৌরব '।

মানবসভ্যতার ক্ষেত্রে মহাচীনের ঐতিহ্য প্রাচীনতম; এ সম্পর্কে মিশর ও ব্যাবিসনের দাবী নিয়ে তর্ক উঠ্তে পারে বটে, তবে প্রাচীণত্ব এবং সেই সঙ্গে সময়-ছাড়ানো প্রাণশক্তির দিক থেকে একমাত্র ভারতবর্ষ ছাড়া জার কোনো দেশই বোধ হয় মহাচীনের সঙ্গে সমকক্ষতার দাবী করতে পারেনা। বস্তুত মিশর জার ব্যাধিশন্মের কথা বল্তেই প্রাচীন ইতিহাসের ধ্সর গন্ধজড়ানো এক বিশ্বতশ্রার প্রার কথা মনে পরে হায়; কিছ ঐ সময়-ছাড়ানো প্রাণশক্তির জোরেই বোধ হয় মহাচীন জার ভারতবর্ষের সভ্যতা আজ পর্যন্তও প্রতিকৃত্য পরিবেশের সঙ্গে নিজেকে থাপ থাইয়ে টি কৈ র্যেছে।

আধুনিক কালের চীন আর ভারতবর্ষের রাজনৈতিক পরিস্থিতির ক্ষেত্রে একটা অভ্যুত সাদৃশ্য লক্ষ্য করা চল্তে পারে; বৈদেশিক শক্তির রাজ্যবিস্তার্লিপা আর সেই সলে আভ্যন্তরীণ বিবাদ-কলহের অভিশাপে ছটি দেশই সমান জর্জর, থান রুন শানের ভাষায় 'ছটি বিপন্ন বোনের' মতো। চীনের ইতিহাসে পাশ্চাত্য বনিকের মানদণ্ড এখনো পর্যন্ত পুরোপুরিভাবে রাজ্যদণ্ড হয়ে উঠ্তে পারেনি বটে, কিছু সেই মানদণ্ডের দাপটই কি চীনের সাম্প্রতিক রাজনীতিকে পক্ষাভাতপ্রন্ত করে রাথেনি ? অভাবতই চীনের ইতিহাস জানবার জন্ত প্রচুর আগ্রহ আমাদের; পরিমিত পরিধির মধ্যে তাকে লিপিবছ্ব করে ধান যুন শান আমাদের সেই আগ্রহকে পরিতৃপ্ত করলেন।

'আধুনিক চীনে' চীনের পুরোনো ইতিহাস, আধুনিক চীনের রাষ্ট্রক পরিবর্তন, চীনের অর্থনীতিক বিভাগ এবং চীনের সামাজিক অগ্রগতি নিয়ে আলোচনা করা হয়েছে। এ আলোচনা সংক্ষিপ্ত, কিন্তু কোনগুক্রমেই অসম্পূর্ণ নয়। তবে মতবাদের দিক থেকে একটা কথা উঠ্বার সপ্তাবনা করেছে। থান য়ন আন, 'কুয়োমন্টাং' সরকারের একজন গোঁড়া সমর্থক; হজাবতই মন্ধোর তৃতীয় আত্মর্থাতিক দলের ক্রিয়াকলাপের ভিপর তিনি সরাসারি আক্রম্ম চালিয়েছেন। কিন্তু থান যুন শান

#### কম খরচে ভাল চাষ



একটি ৩-বটম প্লাউ-এর মই হলো ৫ ফুট চওড়া, তাতে মাটি কাটে ন' ইঞ্চি গভীর করে। অতএব এই 'ক্যাটারপিলার' ডিজেল ডি-২ ট্র্যাকটর কৃষির সময় এবং অর্থ অনেকখানি বাঁচিয়ে দেয়। ঘণ্টায় ১ একর জমি চাষ করা চলে, অথচ তাতে থরচ হয় শুধু দেড় গ্যালন জ্বালানি। এই আর্থিক স্থবিধাটুকুর জন্মই সর্ব্বদেশে এই ডিজেলের এমন স্থ্যাতি। তার চাকা যেমন পিছলিয়ে যায় না, তেমনি ওপর দিকে লাফিয়েও চলে না। পূর্ণ শক্তিতে অল্পসময়ের মধ্যে কাজ সম্পূর্ণ করবার ক্ষমতা তার প্রচুর।

আপনাদের প্রয়োজনমত সকল মাপের পাবেন

ট্যাকটরস্ (ইভিক্রা) লিমিটেড্

৬, চাৰ্চ্চ লেন, কলিকাতা ফোনঃ কলি ৬২২০



ষদি সমন্মোচিত সাবধান্তায় তালের রক্ষা করা না যার। যথনই অবসাদ বোধ করিবেন বা কর্মান্ডির অভাব বোধ করিবেন----তথনই বুনিবেন যে আপনার আছো কোথাও টুট ধরিয়াছে-----সম্বর প্রতিকারের প্রয়োজন-----। মুপার-নিপ্ত-কড় পরিনিত মাত্রায় বিবিধ খাছ্যপ্রাণ (ভিটামিন) সমধিত আছু ও পুষ্টি

কর রসায়ন শপুষ্টিহীনতা, যক্ষার পূর্ব্বাবস্থা এবং রোগ দ্বির পর সর্ব্বপ্রকার দৌর্বল্যে আশু কার্য্যকরী।

কর্মশক্তিই জীবন জীৱমান শক্তির পুমক্ষধার চাই .

বেৰুল ইমিউনিটি কোং লিঃ ঃ কলিকাতা ১৩ ভিটা





একটা কথা মনে রাখ্লে ভাল হতে। যে, চীনের রাষ্ট্রনীতিক অনগ্রসরতা সম্পর্কে কম্যুনিষ্টদলের আংশিক দায়িত্ব মেনে নেবার পরে অনেকেই হয়তো মাকিনী সাহায্যপুষ্ট কুয়ে।মিন্টাং সরকারের দিকে ছাত বাড়িয়ে দিতে বিধাগ্রস্ত হবেন।

১৩২১ সালে বর্ধমানে বঙ্গীয় সাহিত্য স্মেলনের অষ্টম অধিবেশনে অর্গত হরপ্রসাদ শাল্লী যে অভিভাষণ পাঠ করেছিলেন, বিশ্বভারতী গ্রন্থালয় থেকে তা-ই 'প্রাচীন বাংলার গৌরব'-রূপে প্রকাশিত হয়েছে।

গোখেল একদা বলেছেন 'দারা ভারতবর্ষ কাল যা চিস্তা করবে বাংলার আজ তাই চিস্তানীয় বিষয়'। কথাটা অমূলক নয়। বস্ততঃ দর্বভারতীয় দংস্কৃতি যে বাংলার কাছে অনেকথানি ঋণী এ কথা অন্ধীকার্য্য। আলোচ্য গ্রন্থানিতে বাংলার দেই সংস্কৃতিগত বৈশিষ্ট্যের বিভিন্ন দিক নিয়ে আলাচনা করা হয়েছে।' বিনি এই আলোচনা করেছেন ইতিহাসের ক্ষেত্রে তাঁর পাণ্ডিত্য সম্পর্কে বেশী কিছু বল্ভে যাওয়াও বিভ্যনা মাত্র। প্রবন্ধাটির পূণঃপ্রকাশের ব্যবস্থা করে বিশ্বভারতী কর্তৃপক্ষ আমাদের কৃতজ্ঞতাভাজন হলেন।

#### কবিতা

২৬শে জাকুরারী—নরেন সেনগুপ্ত ও বীরেন্দ্র চট্টোপাধ্যার। ১৯ টেশন রোড, ঢাকুরিরা। দাম—১৯০ একক ( কবিতা সাময়িকী )—সম্পাদকঃ গুদ্ধসন্ত্ব হয়। ৪৪৬০১ কালিঘাট রোড, কলিকাতা ২৬। প্রতি সংখ্যা—১০

২৬শে জাতুরারী ভারতের জাতীয় ইতিহাসের একটি স্মরণীয় দিন। প্রত্যেক ভারতবাসীর জান্তর মৃক্তিকামনায় যে উত্তেল হয়ে উঠ্ছে প্রতিবৎসর এদিনে সে কথাই ভারা সমস্বরে ঘোষণা করে জার ভারতের মৃক্তি-সংগ্রামের জন্ত নিজেকে সমর্পণ করবার মহৎ প্রতিজ্ঞা গ্রহণ করে।

় ২৬শে জানুষারী সে প্রতিজ্ঞারই কাব্যরপ। এ ছ'জন কবি বাংলা দাহিত্যক্ষেত্রে এখনও স্থাতিষ্ঠিত হয়ে উঠতে পারেন নি সত্য কিছ বাংলা কবিতার পাঠকমহলে বাধে হয় তাঁরা আজ তেমন অপরিচিতও নন। বলা বাহল্য, এ গ্রন্থে কয়টি কবিতা স্থান পেয়েছে তার সব কয়টিই দেশাল্মবোধক। মৃতরাং একই স্থরে গাঁথা কবিতার মধ্যে তাঁদের কাব্যপ্রতিভা সমগ্রভাবে ফুরিত হওয়ার স্থ্যোগ পায় নি। তথাপি এইটুকু থেকে যে পরিচয় পাওয়া গেলো তাতে নিঃসন্দেহে বলা চলে, তাঁদের কেউই ওধুমাত্র কবিয়শ লাভের লোভে কলমে হাত দেন নি। অন্ততঃ বারেনবারু সম্বন্ধে তো অকুঠায় বলতে পারি। তিনি কয়েকটি কবিতায় য়থেই কমতার পরিচয় দিয়েছেন। 'য়াধীনতা', '১৬শে জামুয়ারী' বা 'বিছমচন্দ্র' তাঁর ক্ষমতার সাক্ষী। উচ্ছল আবেগের বশে এসিয়ে চলেন বলেই হয়তো নরেনবারুর রচনায় মাঝে মাঝে ছন্দণতন ঘটে, একটু সংযত হলে তিনি আরো ভালো কবিতা লিখতে পায়বেন সন্দেহ নেই। নৃত্রত্বের প্রতি তার যে একটা আকর্ষণ আছে তা তাঁর প্রায় সবশুলো কবিতায়ই লক্ষ্য করা গোলো।

বাংলাদেশে নাকি কবির অস্ত নেই, অথচ খাঁটি 'কবিতা পত্রিকা' বাংলাদেশে সূর্ভূডাবে চলতে পারে না। তার জন্ত দায়ী কে? সম্পাদক, লেখক না পাঠক সাধারণ? বুজদেববাবু কোনো গভিকে তার 'কবিতা' পত্রিকাটিকে বাঁচিয়ে রেখেছেন বারোটা প্রছোর। কিন্তু কি করে যে বাঁচিয়ে রেখেছেন তার হদিশ খানিকটা তিনি নিজেই দিয়েছেন গত সংখ্যার সম্পাদকীয়তে। সেখকেয় আন্তরিকতা এবং পাঠকের যোগাযোগে যদি সত্যিকারের মনের স্বীকৃতি না থাকে তবে কোনো পত্রিকাই টিকৈ থাকতে পারে না। যে কারণেই হোক, 'একক'এর প্রকাশ এতদিন বন্ধ ছিলো। নতুন কলেবরে আবার তাকে আত্মপ্রকাশ করতে দেথে খুসী হলাম। আশা করে রইলাম, এবার তার গতি অপ্রতিহন্ত হবে। বর্ত্তমান সংখ্যা থেকে মনে হয় 'একক'-এর কর্ত্তৃপক্ষ যথেষ্ঠ যত্নের সঙ্গেই এবার তাঁদের কাজে হাত দিরেছেন। 'এককে'র মারফৎ কবিতার প্রতি বাঙালী পাঠক-সাধারণের আকর্ষণ বাড়ুক, এই কামনা করি।

বিষয়ঃ তরিৎকুমার সর্কার (পুরুর প্রকাশিকা ; দাম দেড় টাকা)

ভাবল্ ক্রাউন কাগজে ছাপা, প্রচুর ছাপার ভূলে বোঝাই, সন্তা ভূমিকাসম্বলিত, ধেলো মলাটের একথানি কাব্যগ্রন্থ; দেখেই সমস্ত মন বিষয়তায় জড়িয়ে আস্বে। তরু এরি মধ্যে কয়েকটি ভালো ক্রিভার সন্ধান পাওয়া গেলো।

'বিষয়'র কবিভাগুলি পড়বার পর একটা কথা বিশেষভাবে মনের ওপর ছাপ রেথে যায়; তা ছলো লেথকের চিত্রস্টির নিপুণ কৌশল। এথানে সেখানে বিক্ষিপ্তভাবে সামান্ত কয়েকটি কথার সংমিশ্রণ ঘটিয়ে তিনি নির্থুত ছবি ফুটিয়ে তুল্তে সক্ষম হয়েছেন। এ দিক থেকে 'গলি' এবং 'আসামের জলল' কবিতা ছটি উল্লেখযোগ্য। সম এবং অসম মালার ছলের ওপর তার যে খাভাবিক দখল, প্রায় সব কটি কবিতাই তার খাক্ষর বহন করছে।

'বিষপ্ল'র কবিতাগুলির গঠনকৌশল নিখুত—তারি সঙ্গে লেখকের প্রগলভ শব্দচাতৃর্থের পরিচয় পেলাম। জিনিষ্টির স্থাদ কিছুটা তীর, কিন্তু ও স্থাদে অনেকেই মুগ্ন হতে পারেন। — নীরেক্সনাথ চক্রবর্তী

#### উপন্যাস

আমার পৃথিবী: বরাজ বন্দ্যোপাধার: প্রাপ্তিস্থান—দি বুক সিণ্ডিকেট, ১৩ শিবনারারণ দাস লেন, কলিকাতা। দাম—১৮০

'আমার পৃথিবী' নিভান্তই মধ্যবিত। ভাই বইথানিতে করেকটি মধ্যবিত জীবনের ছবি আমরা দেখতে পাই। অভীন, সীত্, রাম্ব এদের সকলেব মধ্যেই occasional flashes আছে বটে, কিন্তু মধ্যবিত্ত জীবনে হুবোগের অভাবে সে বিত্তাৎ শুরিত হতে পারে নি। দৈনদিন জীবনে ঠিক এমনটিই দেখা যায়। সেদিক থেকে লেখক বাস্তব দৃষ্টিভঙ্গীর প্রিচয় দিয়েছেন। এমন কি তিনকড়ির এবং অভীনের পিভার চিত্রটিও ভারী চমৎকারভাবে ফুটিয়ে তুলেছেন। কিন্তু একমাত্র এই মধ্যবিত্ত চিত্রটাক ছাড়া সমগ্র বইটিতে কোথাও এমন কিছু নেই যা পাঠকের মনে গভীরভাবে রেখাপাত করতে পারে। ভাই সেদিক থেকে বইখানির সার্থকতা অহতেব করা যায় না। এ ছাড়া গোড়ার করেক পৃষ্টা অত্যন্ত একদেয়ে এবং অবান্তর বলে মনে হয়। আর জানালা দিয়ে কমলার প্রেম-পত্র ছুঁড়ে দেওয়ার ব্যাপারটাও নিতান্ত মামুলি ধরণের—এ সব লেখার আজকের দিনে কোনই অর্থ হয় না। আশা করি লেখক ভার পরবর্তী রচনায় এইসব ক্রটী-বিচ্যুতি সংশোধন করে নিতে পারবেন।

এ অনিলকুমার বন্যোপাধ্যায়

#### শিল্পী-পরিচয়

ভা: অমিরকুমার সেনের কন্ঠা হৈমন্তী সেনের বয়স মাত্র বোলো বৎসর। তিনি আগুতোব কলেজের বিতীয় বার্বিক শ্রেণীর ছাত্রী। এত অল বয়সেই তিনি চিত্রান্ধণে যে ক্ষমতার পরিচয় দিয়েছেন, গত সংখ্যা পূর্বাশার প্রকাশিত চিত্র 'আতক্ষ' এবং বর্তমান সংখ্যার 'বাংলা ১৩৫৩' তার নিদর্শন। চিত্র-রচনার হৈমন্তী সেন পাশ্চাত্য রীতিই অবলয়ন করেছেন। তাঁহার ছবিতে বিশেব লক্ষ্যণীর, বিবয়বন্তর পূর্বতা এবং বর্ণসামঞ্জন্ত।



# **एशिलिन3श्रालीवाश**



नवम वर्ष • प्राप्तम मरथा

েও ৫ ১ ০ ত ত ত

### অশোক-স্মৃতি

#### थारवाधिक (मन

প্রিরদর্শী অশোক প্রাচীন ভারতীর ধর্ম ও সংস্কৃতির মূর্ত স্বরূপ। তাঁর চরিত্র ও রাণীতেই ভারতবর্ধের সর্বোত্তম আত্মপ্রকাশ ঘটেছিল। তিনি বে ধর্ম ও মৈত্রীর বাণী তৎকালীন সভ্য জগতের এক প্রাস্ত থেকে অপর প্রাস্ত পর্যন্ত বহন করে নিয়েছিলেন তার ফলেই ভারতবর্ধ চিরকালের জন্ম বিশ্বমানবের হৃদয়ে প্রতিষ্ঠা লাভ করেছে। জাতি বর্ণ ও ধর্ম-নির্বিশেষে মামুষের মধ্যে শাস্তি ও মৈত্রী প্রতিষ্ঠা এবং সর্বাঙ্গীণ কল্যাণসাধনের ভিত্তির উপরে সর্বভারতীয় ঐক্যপ্রতিষ্ঠাই ছিল তাঁর মহৎ জীবনের সাধনা। এই মহাসাধনার স্মৃতি আজও বিশ্বমানবের এক বৃহৎ অংশের চিত্তে উল্লেকরপে জাগর্কক আছে। ফুর্ভাগ্যের বিষর এই যে অপেকাকৃত আধুনিক কালে ভারতবর্ধের অন্তর থেকে সে স্মৃতি প্রায় সম্পূর্ণরূপেই বিলুপ্ত হয়ে গিয়েছিল। কিন্তু সহজে বা স্বল্পকালে সে বিলুপ্তি ঘটেনি। মহৎ আদর্শ মানবহাদয়কে গভীরভাবে উদ্বৃদ্ধ ও স্থৃচিরকালের জন্ম প্রেরণাদান না করে পারে না।

অশোকের মৈত্রীসাধনাও দীর্ঘকাল ভারতবর্ষের ইতিহাসের উপরে প্রভাব বিস্তার করেছিল। তার তিরোধানের অনতিকাল পরে রচিত বৌদ্ধর্মগ্রন্থ অলুভরনিকারে অসুথণ্ডের বে অধীশ্বর, অনগু ও অশান্তের ভারা পৃথিবীজয় এবং ধর্ম ও সাম্যের ভারা রাজ্যশাসন করেছিলেন জাঁর প্রতি গভীর প্রজা প্রকাশ করা হয়েছে।

মোর্যনামাজ্যের প্রচণ্ড আসুরিক শক্তির আক্রমণে কলিঙ্গরাজ্য বিধ্বস্ত হবার প্রার্থ অব্যবহিত পরেই অশোক অমুতপ্ত হদয়ে ও-রাজ্যের অধিবাদীদের কল্যাণদাধনে ব্রতী হলেন। অস্ত্রবিজ্ঞিত কলিঙ্গে তাঁর এই চিত্তবিজ্ঞয়ব্রত যে ব্যর্থ হয়নি তার প্রমাণ আছে ও-জনপদের প্রাচীন ইতিহাসেই। অশোকের মৃত্যুর কিছুকাল পরেই কলিঙ্গ পুনরায় স্বাধীনতা অর্জনকরে। এই স্বাধীন কলিঙ্গের চেতবংশীয় জৈন সমাট্ থারবেলের (গ্রীস্টপূর্ব প্রথম শতক) আধিপত্য উত্তরে অঙ্গমগধ ও দক্ষিণে পাণ্ডারাজ্য পর্যন্ত বিস্তৃত হয়। কিন্তু এই প্রবল পরাক্রান্ত জৈন নূপতিও তাঁর হাতিগুম্ফ। লিপিতে 'সব-পাসংডপূজ্ঞক' বলে বর্ণিত হয়েছেন। এই বিশেষণটি যে অশোকের 'দেবানাং পিয়ে পিয়দিন রাজা সব পাসংভানি পূজ্মতি' এই বাণীরই প্রতিধ্বনি তাতে সন্দেহ নেই। অশোকের অন্ত্রবিজ্ঞয়ের প্রভাব থেকে মৃক্তিলাভ করেও কলিঙ্গ তাঁর ধর্মবিজ্য়ের প্রভাবকে সানন্দেই স্বীকার করে নিয়েছিল।

অশোকের ত্রয়েদশ পর্বতলিপি থেকে জানা যার তাঁর সাম্রাজ্যের অন্তর্গত মহারাষ্ট্রীয়দের মধ্যেও তিনি ধর্মের বাণী প্রচার করেছিলেন। তাঁর মৃত্যুর পরে মহারাষ্ট্রভূমিও কলিঙ্গের স্থাধীনতা লাভ করে এবং ওই প্রদেশের সাতবাহনবংশীর সম্রাট্রগণ এক বিশাল সাম্রাজ্যের প্রতিষ্ঠা করেন। সাতবাহন-নৃপতিরা শুধু যে স্বীর প্রদেশকে মোর্যসাম্রাজ্যের অধীনতা থেকে মৃক্ত করেছিলেন তা নয়, তাঁরা ছিলেন ব্রাহ্মণ্যধর্মের পরম পৃষ্ঠপোষক এবং অশ্বমেধাদি যাগবজ্ঞের পক্ষপাতী। কিন্তু প্রিরদর্শী অশোকের মৈত্রী ও অহিংসার আদর্শ তাঁদের চিত্তকেও জয় করে রাষ্ট্রীয় বিরোধের উধের্ব উন্নীত করতে সমর্থ হয়েছিল। এই বংশের অস্ততম শ্রেষ্ঠ সম্রাট্ গৌতমীপুত্রের (গ্রী ১০৬-১০০) বর্ণনাপ্রসঙ্গে একটি খোদিত লিপিতে বলা হয়েছে যে তিনি কৃতাপরাধ শক্রজনেরও প্রাণহিংসায় বিমুথ ছিলেন (কিতাপরাধে পি সতুজনে অপানহিসাক্রচি)। এই যে অপ্রাণহিংসার বিমুথ ছিলেন (কিতাপরাধে পি সতুজনে অপানহিসাক্রচি)। এই যে অপ্রাণহিংসার চিতার জন্ম গৌররবোধ, এটা নিঃসন্দেহেই ক্রশোকের অহিংসাবাণীপ্রচারের অক্যতম শ্রেষ্ঠ কল।

মহারাষ্ট্রের সাতবাহনবংশীর সমাট্দের প্রতিদ্বন্দী ছিলেন মালব (রাজধানী উচ্জবিনী) ও সুরাষ্ট্রের (কাঠিরাবাড়) শকক্ষত্রপ রাজগণ। খ্রীষ্ট্রীয় দ্বিতীয় শতকের মধ্যভাগে এই বংশের বিধ্যাত রাজা মহাক্ষত্রপ প্রথম রুদ্রদামা পশ্চিম ভারতে একটি সুবিস্তৃত রাজ্য স্থাপন করেন। সুরাষ্ট্রের অন্তর্গত প্রাচীন গিরিনগরের (আধুনিক গিরনার) নিকটবর্তী একটি পর্বতগাত্রে অশোকের করেকটি অমুশাসন উৎকীর্গ হয়েছিল। এই পর্বতটিরই আরেক অংশে উক্ত রুদ্রদামার আমলে ৭২ শকান্দে (খ্রী ১৫০) উৎকীর্ণ একটি লিপি আছে। আধুনিক জুনাগড় সহরের নিকটে অবস্থিত বলে এই পর্বতলিপিটি জুনাগড়-লিপি নামে খ্যাত হরেছে। এই লিপিটিতে মোর্যস্রাট্র চন্দ্রগণ্ড ও অশোকের নাম সুস্পউভাবেই উল্লিখিত আছে। এই লিপি থেকে জানা বার চন্দ্রগণ্ড মোর্যর রাষ্ট্রিয় পুয়গুপ্ত গিরিনগরের অদ্রের

স্থদর্শন নামে একটি বৃহৎ ভড়াগ নির্মাণ করান। অশোকের পরে (মভান্তরে অশোকের আমলে ) যবনরাজ তুষাক্ষ একটি বাঁধ ও কয়েকটি প্রণালীর দারা তডাগটিকে অলংকুড করেন। কিন্তু খ্রীষ্ট্রীয় দিতীয় শতকের মধ্যভাগে এই বাঁধটি প্রবল ঝটিকায় বিনষ্ট হলে মহাক্ষত্রপ রুদ্রদামার আদেশে সেটি পুননিমিত হয়। দেখা যাচেছ রুদ্রদামার আম**লে** চন্দ্রগুপ্ত তথা অশোকের নামই যে শুধু ভারতবাসীর মনে স্থুস্পষ্টভাবে জাগুরুক ছিল তা নয়, তাঁদের স্মৃতি-বিজ্ঞড়িত কীর্তিও তথন পর্যন্ত অক্ষুণ্ণভাবেই বিল্লমান ছিল এবং সেই কীর্তিকে বক্ষা করার আকাজ্ফাও তথনকার দিনে যথেষ্ট প্রবল ছিল। মৌর্যস্ঞাট্রদের আদর্শও তৎকাল পর্যন্ত ভারতবাসীর হৃদয়ে প্রেরণা জাগাতে বিরত হয়নি বলেই মনে হয়। বিদেশাগত শকজাতীর রাজারাও এই সময়ে ভারতীয় সংস্কৃতিকে স্বীকার করে নিয়েছিলেন। সাত্রাহন সমট্দের ভাষ শকক্ষত্রপরাও ব্রাহ্মণ্যধর্মের পৃষ্ঠপোষক বলে গর্ববোধ করতেন। জুনাগড়-লিপিতে মহাক্ষত্রপ রুদ্রনাম। সর্ববর্ণের রক্ষক এবং ব্রাহ্মণ্য ধর্মবিজ্ঞ<mark>ের আদর্শ অমুদারে</mark> 'ভ্রম্টরাজ প্রতিষ্ঠাপক' বলে বর্ণিত হয়েছেন। ক্ষত্রিয়জনোচিত সংগ্রামদক্ষতাও তাঁর কম ছিল না। উক্ত লিপিতেই বলা হয়েছে 'অভিমুখাগতসদৃশ শক্ত্ৰ'জনের প্রতি 'প্রহরণবিভর**ে**' তিনি বিমুখ ছিলেন না। এই উক্তি ভারতবর্ষের অভিমুখাগত বিজিগীযু সেলুকসের প্রতিরোধকারী চন্দ্রগুপ্তের আদর্শের কথাই স্মরণ করিয়ে দেয়। কিন্তু এই **চুধ**র্ষ **শকনৃপতি**ও সংগ্রামক্ষেত্রের বাইরে নরহত্যা থেকে বিরত থাকার কঠিন সংকল্প গ্রহণ করেছিলেন, তিনি . ছিলেঁন 'আপ্রাণোচ্ছাুুুুমাৎপুরুষ্বধনিবৃত্তিকৃতস্মপ্রতিজ্ঞ'। এই প্রতিজ্ঞাগ্রহণ থেকে মনে হয় গোতমীপুত্র সাতবাহনের স্থায় শকমহাক্ষত্রপ রুদ্রদামার চিত্তেও অশোকের অবিহিংসানীতির প্রভাব যথেষ্ট সক্রিয় ছিল।

তারপর গুপ্তযুগের ইতিহাসে দেখি সমাট সমুদ্রগুপ্ত (আ ০০০-০৮০) অশোকের একটি ধর্মস্তত্ত্বের গাত্রে স্বীয় কীতিকাহিনী উৎকীর্ণ করিয়েছিলেন। এই লিপিটি আজকাল সমুদ্রগুপ্তের এলাহাবাদ-প্রশস্তি নামে খ্যাত হয়েছে। সমুদ্রগুপ্তের প্রপৌত্র স্কন্ধ্রপ্তের আমলেও (৪৫৫-৪৬৭) গিরিনগরের পর্বতগাত্রে অশোকের ধর্মলিপির (তথা রুদ্রদামার প্রশন্তির) অদুরেই একটি প্রশস্তি উৎকীর্ণ হয়েছিল। এটি এখন স্কন্ধ্রপ্তের জুনাগড়-প্রশস্তি নামে পরিচিত। কিস্তু সে সময়ে অশোকের ধর্মলিপিগুলি জনসাধারণের বোধগম্য ছিল কি না নিঃসন্দেহে বলা যায় না। কিস্তু তথনও অশোকের মহৎ কীর্তির কথা জনসাধারণের শ্বৃতিতে অনির্বাণ দীপ্তিতেই বিভ্যমান ছিল, তার প্রমাণ চৈনিক পরিব্রাজক কা হিয়ানের বিবরণ। প্রীষ্টীয় পঞ্চম শতকেও মগধে অশোকের জ্বামলের বিশাল রাজপ্রাদাদ তথা তৎকালীন চিকিৎসালয়গুলি দেখে কা হিয়ানের হাদয় বিশ্বয় ও প্রজায় পূর্ণ হয়েছিল। এই

চিকিৎসালয়গুলি যে অশোকের রুগ্ন মানুষ ও পশুর চিকিৎসাব্যবস্থারই ঐতিহাসিক পরিণতি তাতে সন্দেহ নেই।

তংকালীন ভারতীয় এবং সিংহলীয় বৌদ্ধ সাহিত্যেও অশোক-শ্বৃতির যথেষ্ট নিদর্শন পাওয়। যায়। দিব্যাবদান (চতুর্থ শতক) নামক সংস্কৃত গ্রন্থ, বিশেষত তার অশোকাবদান নামক প্রাচীন অংশ থেকে বোঝা যায় গুপ্তসমাট্গণের রাজস্বকালে অশোকের ইতিহাস অবিকৃত না থাকলেও তাঁর মহত্বের প্রভাব নিজ্ঞিয় ছিল না। দীপবংশ (চতুর্থ শতক) এবং মূহাবংশ (পঞ্চম শতক) নামক পালিভাষায় রচিত সিংহলের ঐতিহাসিক কাব্য তুটিতেও অশোকের বিস্তৃত কাহিনী বর্ণিত আছে। এই কাহিনীর ঐতিহাসিক মূল্য থুব বেশী নয়। কিস্তু সে সময়েও সুদ্রের সিংহলের অধিবাসীরাও যে অশোকের আদর্শ থেকে প্রেরণা লাভ করত সে কথা এই কাহিনী থেকেই প্রমাণিত হয়।

অতঃপর পুয়াভূতিবংশীয় সমাট্ হর্ষবর্ধন ও চৈনিক মনীয়ী হিউ এন্থ্যান্তর (সপ্তম শতকের প্রথমার্ধ) কথা উল্লেখ করাই বাহুল্য। হর্ষবর্ধন অশোকের আদর্শে কতথানি অমুপ্রাণিত হয়েছিলেন এবং হিউ এন্থ্যান্ত ভারতবর্ষের সর্বপ্রান্তে অশোকের স্মৃতি-বিজ্ঞতিত কত স্তম্ভ ও ভূপ দেখেছিলেন আর কত কাহিনী শুনেছিলেন তা উক্ত চৈনিক পরিপ্রাজ্ঞকের ভারতবিবরণে বর্ণিত আছে। কিন্তু হিউ এন্থুসাঙের বিবরণ থেকে মনে হয় সম্ভবত তৎকালেই অশোকের ধর্মলিপিগুলি ভারতীয়গণের কাছে তুর্বোধ হয়ে গিয়েছিল। নতুবা অন্তত কতকগুলি, অশোকলিপির মর্ম উক্ত বিবরণে অবশ্যই পাওয়া যেত বলে মনে করা যায়। সপ্তম শতকের উত্তরাধে আরেকজন চৈনিক পরিপ্রাজক ইংসিঙ অশোকের একটি ভিক্স্বেশী মূর্ভি দেখেছিলেন বলে উল্লেখ করেছেন তাতে বোঝা যায় অশোকের চরিত্র ও আদর্শ দেশের স্মৃতিতে তথনও অমুপষ্ট হয়ে যায়ন।

প্রীষ্টীয় বাদশ শতকেও যে অশোকের পুণ্যস্থৃতি ভারতীয় হৃদয় থেকে পুপ্ত হয়ে যায়নি
তার প্রমাণ পাওয়া যায় বায়াণসী ও কায়জুজের গাহড়বালবংশীয় নৃপতি গোবিন্দচন্দ্রের
(১১১৪-১১৫৪) সায়নাথ-শিলালিপি থেকে। গোবিন্দচন্দ্র ছিলেন ব্রাক্ষাণাধর্মের নিষ্ঠাবান
অমুরাগী। কিন্তু তিনি বৌদ্ধ ধর্মের প্রতিও বিরূপ ছিলেন না। তাঁর রাজহকালে বৌদ্ধ
ভিক্ষুকের জয়্ম একাধিক সংঘারাম ও বিহার নির্মিত হয়েছিল। কুমারদেবী ও বাসস্থীদেবী
নামে তাঁর তৃইজন মহিষী ছিলেন বৌদ্ধ। উক্ত শিলালিপি থেকে জানা যায় কুমারদেবী
ধর্মাশোক নরাধিপের আদর্শে, অমুপ্রাণিত হয়ে সায়ানাথে একটি নবনির্মিত বিহারে ধর্মচক্র
প্রবর্তনয়ত বৃদ্ধমূর্তি পুনঃপ্রতিষ্ঠিত করেছিলেন। সম্ভবত এটিই ভারতবর্ষের ইতিহাসে
আশোকস্মৃতির শেষ নিদর্শন।

চতর্দশ শতকের মধ্যভাগে স্থাপত্যশিল্পরসিক সুক্ষতান ফিরুজ তুঘকক আমবালা জ্বেলার অন্তর্গত তোপরা নামক স্থানে অশোকের একটি স্তম্ভ দেখে তার শিল্প সৌন্দর্যে মুশ্ধ হন এবং ১৩৫৬ দালে তিনি বহু ব্যয়ে ও বহু কষ্টে এটিকে তোপরা থেকে দিল্লীতে স্থানান্তরিত করেন। এখনও সেটি ওখানে অক্ষতভাবেই বিক্তমান আছে। ফিরুজ শাহ পরে মীরাট থেকেও আরেকটি অশোকস্তম্ভ দিল্লীতে আনয়ন করেন। এই স্তম্ভটি পরবর্তীকালে গুরুতর আঘাত পেয়ে টুকরো টুকরো হয়ে যায়। ১৮৬৭ দালে এই টুকরোগুলিকে জ্বোড়া দিয়ে স্তম্ভটিকে দিল্লীতে তার পূর্বের জায়গাতেই পুনঃস্থাপন করা হয়। এখনও সেটি সেখানেই আছে। যাহোক, ফিরুজ শাহের আমলে চুটি অশোকস্তম্ভ দিল্লীতে স্থানান্তরিত হলেও তৎকালে স্তম্ভগাতের থোদিত লিপি পাঠ করা দূরের কথা এ চুটি যে অশোকের নির্মিত একথাটিও কেউ জানতেন না। এভাবে অশোকের স্মৃত্তি ভারতবর্ষ থেকে লুগু হয়ে গেল। সপ্তদশ শতকের প্রারম্ভে (১৬০৫) বাদশাহ জাহাঙ্গীরের আমলে পূর্বোক্ত এলাহাবাদস্তম্ভের গাত্রে পূর্বপুরুষদের নাম উৎকীর্ণ করা উপলক্ষ্যে অশোকের চুটি লিপিকে যেভাবে নন্ত করা হয়েছে তাতে একান্ত নির্মিতাই প্রকাশ পেয়েছে।

এই সপ্তদশ শতক থেকেই অশোকের কীর্তির প্রতি য়ুরোপীয়গণের দৃষ্টি আকৃষ্ট হয়। তথন থেকে তাঁরা এবিষয়ে ক্রমশ অধিকতর আগ্রহান্বিত হতে থাকেন এবং তাঁদের আগ্রহকেই কালক্রমে অশোকের কীতি ও ইতিহাসের উদ্ধার হয়েছে। কিন্তু তাঁদেরও দীর্ঘকীল অন্ধকারে হাতড়াতে হয়েছিল। সপ্তদশ শতকে Quaint Tom Coryate তোপরা থেকে আনীত দিল্লীর প্রস্তর স্তম্ভটিকে পিতলের তৈরী বলে ভ্রম করেছিলেন। স্তম্ভগাত্রের আশ্রুর্ঘ মন্ত্গতা ও চাক্তিকাই এই ভ্রান্তির হেতু। উনবিংশ শতকের বিশপ হিবারও এটিকে ঢালাই করা ধাতুর তৈরী বলে বর্ণনা করেন।

উনবিংশ শতকেই য়ুরোপীয় প্রত্নতাত্তিকগণ আশোকের ইতিহাস উদ্ধারে বিশেষভাবে সচেষ্ট হন। অন্তত ১৮০৫ সাল থেকে বর্তমান সময় অবধি হিমালয়ের পাদদেশ থেকে মহিয়ুর এবং পেশোয়ার থেকে ভুবনেশ্বর পর্যন্ত ভারতবর্ধের বিভিন্ন অংশে প্রায় ত্রিশটি স্থানে পর্বত বা স্তম্ভ-গাত্রে কিংবা শিলাফলকে উৎকীর্ণ অশোকের বহু লিপি আবিষ্কৃত হয়েছে। কিন্তু একই স্থানে একাধিক লিপি এবং একই লিপি বহু বিভিন্ন স্থানে উৎকীর্ণ হয়েছে। এদিক থেকে হিসাব করলে অশোকের লিপি সংখ্যা হয় একশো চুয়ায়। তার মধ্যে পনেরোটি আবিষ্কৃত হয়েছে ১৯২৯ সালে শ্রীযুক্ত অনু ঘোষ কর্তৃক (মাদ্রাজ্ব প্রদেশের কুরমুল জেলায় ঘেরাগুড়ি নামক ছানে) এবং চুটি আবিষ্কৃত হয়েছে ১৯৩১ সালে শ্রীযুক্ত নারায়ণ রাও শান্ত্রী কর্তৃক (হায়দরাবাদ রাজ্যে ভুক্তজন্তার উত্তরতীরে পালকিগুড়ু ও গ্রীমঠ নামক স্থানে)। এই সমস্ত বিশ্বৃত লিপি ক্রমে ক্রমে আবিষ্কৃত হল বটে, কিন্তু প্রথমাবস্থায় এগুলির পাঠান্ধারও

সহজ্ঞসাধ্য ছিল না। উনবিংশ শতকের প্রথম থেকেই মুরোপীর মনীবিরা অশোকলিপির পাঠোদ্ধারে ব্রতী হন। বহু প্ররাদের পর ১৮০৭ সালে ইংরেজ মনস্বী জেমস্ প্রিনসেপ শিলাগাত্রত্ব মৃক লিপি থেকে অশোকের বাণী উদ্ধার করতে সমর্থ হন। তথন থেকে বর্ত মান সমর পর্যন্ত অশোকের লিপিকে অবলয়ন করে নিরন্তর যে অজ্জ্র গবেষণা চলছে ভার সন্ধান নিলে বিস্মিত হতে হয়। বস্তুত অশোক সম্বন্ধে যত গবেষণা-আলোচনা হরেছে, ভারতীয় ইতিহাসের অস্থ্য কোনো ক্লেত্রেই তত আলোচনা হরনি। বাঁদের অক্লান্ত প্রয়াসের ফলে অশোকের লিপি থেকে তাঁর চরিত্র ও বাণী দীর্ঘকালের বিস্মৃতি থেকে উদ্ধার লাভ করে আধুনিক মানুষের চিত্তকেও মুগ্ধ করছে তাঁদের মধ্যে প্রিনসেপের পরেই সার আলেকজাণ্ডার কানিংহাম, এমিলি সেনার, জি কুলার, ভিনসেন্ট স্মিথ, এক তব্রু টমাস, হন্ট্স্, দেবদন্ত রামকৃষ্ণ ভাণ্ডারকর, রাধাকুমুদ মুখোপাধ্যায়, বেণীমাধ্য বড়ুয়া প্রভৃতি মনস্থীদের নাম বিশেষভাবে স্বরণীয়।

এই দীর্ঘকালব্যাপী ঐতিহাসিক গবেষণার কলে শুধু যে আশোকের বিস্তৃত জীবন কাহিনী ভারতবর্ষের জাতীয় স্মৃতিতে নব দীর্গ্তিতে পুনরুড্জীবিত হয়েছে তা নয়, তাঁর চরিত্রই ভারত ইতিহাসের মহন্তম ও উজ্জ্লতম চরিত্র বলে স্বীকৃত হয়েছে। একজন আধুনিক ঐতিহাসিক (J. M. Macphail) অশোক-চরিত্রকে হিমালয়ের তৃত্তশ্তের সঙ্গে তুলনা করে বলেছেন,

In the history of ancient India, the figure of Asoka stands out like some great Himalayan peak, clear against the sky, resplendent in the sun, while the lower and nearer ranges are hidden by the clouds.

এই উক্তির সভ্যতা অবশ্য সীকার্য। বস্তুত ভারতবর্ধের ভৌগোলিক ভূমিকার হিমালরের বে স্থান, তার ঐতিহাসিক ভূমিকার অশোকেরও সেই স্থান। তাঁর চরিত্রের উত্তুপ্ত মহিমা ভারত ইতিহাসের শিরোভাগে অবস্থান করে শুধু যে ভারতীর ঐতিহ্বকে চিরকালের জন্ম আশ্রের দিরেছে তা নয়, ভারতীয় গৌরবকেও জগতের কাছে প্রতিষ্ঠা দান করেছে। বস্তুত অশোকের মধ্যেই ভারতবর্ধের প্রাচীন ইতিহাস ও জাতীয় জীবন ভার চরম সার্থকতা লাভ করেছিল এবং সে সার্থকার মহিমা আজও অনতিক্রান্ত রয়েছে।

অচিরপ্রকাশিতব্য 'ধর্ম'বিজয়ী অশোক'-এর ভূমিকা।

# वाश्लाव प्रश्कृति

#### বাংলার রূপর্স সাধনা

| नवाकला ]

#### যামিনীকান্ত সেন

অবনীন্দ্রনাথ ঠাকুরের যে পরিবারে জন্ম, সে পরিবার সন্থন্ধে কিছু আলোচনা না হলে হঠাৎ একটা চিত্রপদ্ধতির উদ্ভাবনের ইতিহাস স্কুস্পস্ট হবেনা। জোড়াসাঁকোর ঠাকুর পরিবারের প্রধান ব্যক্তি ছিলেন প্রিস্ক দারকানাথ ঠাকুর। সেকালে ব্যবসাবানিজ্যদ্বারা ইনি প্রচুর সম্পদ অর্জ্জন করেন। দ্বারকানাথ ঠাকুরের আসবাব পত্র, বসনভ্ষণে যে রূপ উৎকৃষ্ট রুচি ও সৌন্দর্য্যপ্রীতি প্রকট হত তা ছিল সে যুগে হুর্লভ। এ দেশের রচনায় কোন জিনিষ্ উৎকৃষ্ট সে সন্থন্ধে তাঁর প্রচুর জ্ঞান ছিল। কথিত আছে তিনি প্যারিসে ইউরোপের রাজরাজরাদের একটা বিরাট ভোজ দেন এবং অভ্যাগত সকলকে এক একখানি কাশ্মিরী শালু উপহার দেন। তাঁর পুত্র দেবেন্দ্রনাথের মূল্যবান চিত্রসংগ্রহ ছিল এবং তিনিও একজন উৎকৃষ্ট সমজ্বদার ছিলেন। তাঁর ধর্মপ্রপ্রবণ চিত্ত তাঁকে করে সংঘমী, সাধু ও মননশীল। তাঁর পুত্রেরা সকলেই কাব্য ও কলার দাস ছিলেন। গগণেক্র, সমরেন্দ্র ও অবনীন্দ্র ঠাকুর এ পরিবারের দ্বিতীয় শাখার জন্মগ্রহণ করেন। এঁদের ভিতর সেই কলা-কুশলতা বিশেষ-ভাবে সংক্রামিত হয়।

অবনীন্দ্রনাথ ঠাকুরের রচনার বিশেষত্ব হচ্ছে ভাবপ্রধান আকর্ষণ—এরূপ সূক্ষা ও উল্লোল ভাবের পৃষ্ঠপট আধুনিক আর কারও চিত্রে নেই। তা ছাড়া তিনি ঠিকভাবে চিত্রকলার সংস্কার আরও করেছিলেন। তা'তে তরল সৌন্দর্য্য ও বাস্তবতার নকল করার কোন প্রয়াসই ছিলনা। শিল্পীর বহুচিত্র লোকচক্ষুর গোচর হয়েছে—কোথাও তিনি জননাধারণের জন্ম প্রচলিত হুবহু চিত্রের অমুকরণকে সংক্রোমিত করে কোনও চিত্রের উৎকর্ষতা সম্পাদন করেন নি। এক্ষেত্রে তাঁর বিপরীতধর্মী ছিলেন রবিবর্মা। রবিবর্মার চিত্রের ৰাস্তববাদ (realism) ফটোগ্রাকের মত। সে হিসেবে প্রাচ্য আদর্শের মাদকতা তাভে নেই। রবিবর্মার 'রাধাকৃষ্ণ', 'নলদময়ন্তী', 'তুমন্ত ও শকুন্তলা' ও 'উর্বিশী' প্রভৃতি চিত্র মডেল দেখেই জাঁকা সম্ভব হয়েছে। এ সব চিত্রে বর্ণক্ষেপের বাছাত্বনী আছে; এ রক্ষ

বর্ণসঞ্চার ভারতীয় চিত্রে বহুকাল দেখা ধায়নি। অপরদিকে তাঁর রচনা একেবারে ইউরোপীয় আদর্শে কল্লিত। তা'তে ভারতের বা প্রাচ্য অঞ্চলের রেখা বা রঙের স্বাধীন কালোয়াতী কোথাও মাথা তোলেনি। এক সময় রবিবর্ম্মার চিত্রে পাশ্চাত্য ভাবপুষ্ট এদেশ আত্মহারা হয়।

অবনীন্দ্রের 'নূরজাহান' ও রবিবর্মার 'উর্ববিশী'র কল্পনা একেবারে বিপরীত। ভাবের ও কল্পনার যাত্ এবং প্রাচ্য আবহাওয়ার আলেয়া অবনীন্দ্র যেমন নিজের চিত্রকলায় সঞ্চারিত করেছেন এমন আর আধুনিক কেউ করতে পারেন নি। ঠাকুর পরিবারে কলাবিত্যা সম্পর্কে উচ্চশ্রেণীর আলোচনা প্রভৃতি দ্বারা অবনীন্দ্রের মনোজ্বগৎ সমৃদ্ধ হয়েছিল। দে সমৃদ্ধি তাঁকে ভাবপ্রকাশের যে স্থযোগ দিয়েছে সে স্থযোগ আর কেউ পায়নি। ক্রমশ অবনীন্দ্রের কলাচক্র সাহেবদের স্থনজ্বরে পড়ে। হ্যাভেল প্রমুখ শিল্পীরা খুব ভাল করেই অবনীন্দ্রের চিত্রকলাকে অভ্যর্থনা করে। অবনীন্দ্র বহুচিত্র এ কেছেন। সব কিছুতেই প্রাচ্য আবহাওয়া সঞ্চারিত করাই ছিল তাঁর প্রধান কাজ। তুলিকা প্রয়োগের কায়দায় তিনি কতকটা জাপানী রীতিই অবলম্বন করেন।

অবনীন্দ্রের জেন্ঠপ্রাতা গগনেন্দ্রের প্রতিভাও এক্ষেত্রে সামান্ত ছিলনা। তিনি এদেশে আর এক পথে চলেন। ইউরোপীর ঘনপৃত্তী (cubistic) চক্রের রচনার ভিতর তিনি কলালীলার নৃতন মায়া দেখতে পান। সে পথে তিনি বিশ্বয়ঞ্জনক স্প্তি করেন—যা ঠিক ইউরোপীয় নয়। তা'ছাড়া তাঁর নৈশবিষয়ক চিত্রগুলি ছিল এদেশে অপ্রতিষ্ণুদ্ধী। আলোও ছায়ার ছুরুহ প্রয়োগে তিনি ছিলেন অপরাজেয়। 'কাঞ্চনজঙ্কা' নামক চিত্রে তিনি সোনালি রং ব্যবহার করতেও ছাড়েন নি। এ সব রচনা ঠিক পাশ্চাত্য নয়—অথচ এগুলির ভিতর পাশ্চাত্য প্রথায় অবিকল নকল করার কোন আগ্রহই দেখা যায় না। গগনেন্দ্রের রচনাতে একটা স্বতন্ত্র পদ্ধতির সূচনা হয়েছে। এদেশের নব্য চিত্রকলার আধুনিক ইতিহাসে গগনেক্রের নাম উল্লেখ না করলে তা' অসম্পূর্ণ হয়। এ ত্ব'জন শিল্পী Indian Society of Oriental Art-এর প্রাণম্বরূপ ছিলেন।

অবনীন্দ্রের শিশ্য ছিল অনেক। এ সব শিশ্যদের রচনা অবনীন্দ্রের প্রভাব সমগ্র ভারতে বিস্তৃত করে। শিশ্যদের নিকট অবনীন্দ্রের পরাজয় কথনও ঘটেনি। অবনীন্দ্রের আবহাওয়া ও মনন কোন শিশ্যই আধকার করতে পারেনি। অবনীন্দ্রের কল্পনার অঘটনঘটনপটু ইন্দ্রজাল কোন শিশ্যই অধিকার করতে পারেনি। শিশ্যদের ভিতর নন্দলাল বস্থ রেখা রচনার কৃতিত্বে অপরাজেয়। সচরাচর রেখাপ্রয়োগে অধিকার লাভ করার পশ্চাতে বহু সাধনার প্রয়োজন হয়। নন্দলালের প্রতিভা তাকে এ সাধনায় বহুপরিমাণে সিদ্ধিদান করে। নব্য ভারতীর পদ্ধতিতে রচিত চিত্রপ্রসঙ্গে রেখাপ্রয়োগের কৃতিত্ব দেখাবার স্থ্যোগ সবসুময়

মুগভ হরনা। শিল্পী যথন কংগ্রেস মগুপ অলক্তরণে আত্ত হন তথন গণকলা বা Folk Art-এর আদর্শে চিত্রপর্য্যায় রচনা করার এক স্থবাগ তাঁর ঘটে। সে ক্লেত্রে শিল্পীর রেখা প্রারোগের অভ্তপূর্ব্ব গতিবেগ ও সোকুমার্য্য সহজেই প্রকাশ পায়। গণচিত্রের প্রচলিত ধারার রুদ্ধ কাঠামো ছিল্ল করে নন্দলাল যথন এক্লেত্রে চিত্ররচনায় উৎসাহিত হন—তথন তা' এক নূতন রূপদীপালী রচনা করেই অগ্রেসর হয়। প্রমোদ চট্টোপাধ্যায় জীবনেম্ব মধ্যযুগে বিচিত্র বর্ণব্যঞ্জনায় যশস্বী হন। এ শিল্পী অন্ধ্র জাতীয় কলাশালার অধ্যক্ষ ছিলেন এবং কিছুকাল বরোদা রাজ্যে চিত্রকার্য্যে নিযুক্ত থাকেন। দেবীপ্রসাদ রায়চৌধুরী চিত্রকলান্ধ অবনীক্রের দীক্ষা গ্রহণ করলেও ভাক্ষর্য্যে বিশেষভাবে নিজ্বের প্রভিভা দেখান। কলিকাতার আশুতোষ মুখোপাধ্যায় ও স্থ্রেন্দ্রনাথের মূর্ত্তিকল্পনা এ শিল্পীর কাজ। ত্রিবাকুরের মহারাজার এক মূর্ত্তিও দেবীপ্রসাদ রচনা করেন।

রবিবর্মার প্রাকৃত রীতিতে যে সব শিল্পী বাংলাদেশে তুলিকা প্রয়োগ করেছেন তাঁদের ভিতর শিল্পী হেমেন মজুমদার সকলের অগ্রণী। কিন্তু এ ধরণের চিত্র ইদানীং কলার দিক থেকে কোন মর্য্যাদার অধিকারই দাবী করতে পারছে না। হুবহু ভাবে রচিত কলার মূল্য নেই বললেই চলে। এসব চিত্র অঙ্কনের অবকাশে শিল্পী বর্ণপ্রয়োগে নিজের যে স্বাভন্ত্রা ও বিশিষ্ট শক্তির পরিচয় দেয় তাই শুধু লক্ষ্য করবার বিষয়।

বাংলার নব্যচিত্রকলার ক্ষেত্রে শিল্পী যামিনী রায় আর একটি নূতন অধ্যায় স্প্তি করেছেন। বাংলার গণশিল্পের ধারাকে অক্ষতভাবে পাওয়া গেছে পাহাড়পুরের রচনা হতে সুরু করে একালের কালীঘাটের পট আঁকার পদ্ধতি পর্যস্ত। তা ছাড়া বাংলাদেশের কাঁথার আঁকা স্চির কাজ, চালচিত্রে ও আলপনা প্রভৃতিতে গণরচনার ছন্দ মুখর। তাতে গ্রাম্য-কলার প্রবল ও ব্যাপক নিবেদন প্রচুর আছে। এসব এ যুগে কডকটা প্রচীনতার কক্ষুকে ঢাকা ছিল। আধুনিকতার জীবস্ত শোণিতে এসব রচনা উষ্ণ হয়নি। শিল্পী যামিনী রায় এ ধারার আবার নূতনভাবে প্রাণপ্রতিষ্ঠা করেছেন। গণকলার সবল রেখাহিল্লোল, দৃঢ় অকুভৃতি ও প্রবল ভাবাবেগে বামিনী রায়ের চিত্রকলা ওতঃপ্রোত। এদেশে চিত্রগত নানা আন্দোলনের সকল প্রলোভন ত্যাগ করে এই সাহসী শিল্পী প্রবতারার মত সমুজ্বল ও স্থির গণকলার প্রে অগ্রসর হরেছেন অসীমের সীমাকে স্পর্শ করতে।

বাংলার পট প্রাচীনতার দিক দিরে অনেককে আকৃষ্ট করলেও রসের দিক দিরে খুব কম লোকের চিন্তকেই আকৃষ্ট করেছে। এক সময় শুধু রেখার প্রয়োগে এসব প্রচুরভাবে সৃষ্ট হয়ে জনসাধারণের চিন্তবিনোদন করত। মাটির হরেক রক্ষের খেলনা যেমন তীর্থবাত্তীদেশ বা মেলার দর্শকদের চিন্তবিনোদন করত, এসব রচনাও তেমনিভাবে সকলের মনোহরণ করত। কিন্তু ইউরোপীর ক্ষমতার বিস্তারের সঙ্গে সঙ্গেই এ শ্রেণীর প্রেরণা শীর্ণ হরে বার। ইদানীং ইউরোপের সৌন্দর্য্যবৃদ্ধি পাশ্চাত্য দৃষ্টিকে আবার অক্সদিকে আকৃষ্ট করেছে। আন্তর্জাতিক সমগ্র স্থান্টিসঞ্চয়কে বিচার করে ইউরোপীয় রসিকরা গ্রীক বা রোমক আদর্শকে একেবারে অকিঞ্চিৎকর বলে' ঘোষণা করেছেন। ফলে আদর্শের ঘটেছে এক বিপর্যার ও বিপ্লব।

এ বিপর্যায়ের ফলে ইউরোপ "অন্ত্ত" বা "অত্যক্তিপূর্ণ" রচনাকৈই মর্যাদা দান কর্ছে।
নিগ্রো রচনার প্রতি এ প্রসঙ্গে অনেকে আকৃষ্ট হয়েছে। আধুনিক শিল্পী Epstein "আদম"
ও "খ্রীষ্টের মূর্ত্তি" করেছেন নিগ্রো আদর্শে। নিগ্রোশিল্পের plastic গুণে পাশ্চাত্য অগত
মুগ্ধ হয়েছে। একে গ্রীক ভাস্কর্য্য অপেক্ষা অধিক মূল্যবান বলা হচ্ছে। চিত্রকলাক্ষেত্রে ও
অন্তরঙ্গ (Expressionist) কলা একেবারে নূতন অপ্রাকৃত ও অবান্তব আদর্শের পথে
চলতে থাকে। সব রচনাকে ভেঙ্গে চূর্ণ করে গলিত ও অঙ্গহীন আদিম অবস্থায় উপস্থিতি
করাই শিল্পীর কর্ত্তব্যে পর্যাবদিত হয়। এমনি করে' বাইরের আচরণ ভেঙ্গে ভিতরকার
বথার্থতা উপস্থিত করা যায়। শিল্পী Matisse Ganguin প্রভৃতি "composition" এর
পরিবর্ষ্টে "decomposition" এ উৎসাহিত হয় বেশী। জর্ম্মন শিল্পী Klee প্রভৃতির রচনায়
শিল্পের এই নৃতন ভঙ্গা প্রবর্ত্তিত হয় অম্লানভাবে।

নগরের দিক হ'তে Clive Bell ও Roger Fry আর্টের উদ্দেশ্য বে "Significant form" রচনা করা একথা এযুগে ভাল করেই বলেছেন পাশ্চাত্য ক্ষমতার দিক হ'তে। কাজেই রূপরচনার কোন বিশেষ ভঙ্গী না দিলে যে একাজ দিদ্ধ হয় না তা সহজেই হোঝা বার। বিশেষ নৃতন ও বিশিষ্ট ভঙ্গী দান করতে হলে শুধু বহিরঙ্গের লঘু সৌষ্ঠব সম্পাদন যথেষ্ট নয়। ইউরোপ একদময় যা' বাইরে দেখা যাচেছ তাই অফুকরণ করে' মনে করত শিল্পীর কর্ত্তব্য শেষ হয়েছে। আবার এযুগে দেখ্ছে বস্তু বা **জগৎ সম্বন্ধে** পুর্বেতন সমস্ত প্রতীতি ভূল। আইনষ্টাইন (Einstein) দেশকাল সম্বন্ধে প্রাচীন সকল বিশ্বাস ও জ্ঞান ভূগ, তা প্রমাণিত করেছেন। দার্শনিক বার্গসোঁর কালবাদ ("Duree") ইউরোপের মনোজগতে এক নৃতন প্রদঙ্গ উথাপিত করেন। রঞ্জন-রশ্মি এক <del>সুগুপ্তজগতের</del> নুত্তন দৃশ্য উপস্থিত করেছে। অশুদিকে ক্রয়েড মনোব্দগতের উর্দ্ধস্থিত ধবনিকার <mark>অন্তরালে</mark> এক বিরাট প্রোধিত অবমানস**জ**গৎ আবিফার করেছেন। ইউরোপকে এসব এক নৃতন অপ্রত্যাশিত অসীমতার দিকে নিয়ে গেছে। তা'তে করে' পুরাতন প্রাকাশিক (Expressional) রীতি আর পর্যাপ্ত হচ্ছেনা—নূতন পথে চলতে হচ্ছে। এ পথ ভাঙ্গবার পথ। বাইরের ভাসমান রূপের মূল্য স্বীকার না করে অন্তরঙ্গ রূপকে উপস্থিত করাই হল কলাকৃতিছের শ্রেষ্ঠ দান। এজন্ম ইউরোপ আজ গণকলারও পক্ষপাতী হয়েছে। পশ্চিমের অভিপ্রাকৃত (Sur-real) আট রূপলীলাকে এলোমেলো ও অহেতৃকী করতে উৎসাহিত করেছে।

শিল্পী ভালি ও আর্ণেফের রচনা মত্তবার সৃষ্টির মত। তাতে কোন যুক্তি বা হেতু নেই, অবমানস জগতের হিল্লোলের মত বা উল্লোল স্বেচ্ছাতান্ত্রিক মত্ততায় ভরপুর।

তাই এদেশেও যামিনীরারের সৃষ্টির প্রতি ইউরোপীর কলাকুশলীরা আকৃষ্ট হরেছে। বামিনী রায় পটের রচনাকে অসুকরণ মাত্র করেছেন এ কথা মনে করা ভুল। শিল্পী গ্রাম্য অলিগলির ভিতর হ'তে এই কলারীতিকে উদ্ধার করে' একে বিরাট রাজপথে নিয়ে এসেছেন। নৃতন নৃতন সৃষ্টিপ্রসঙ্গে যামিনী রায়ের রচনা সমুজ্জল। শিল্পী এই রচনার ভিতরকার প্রাচীন ছলের তাল বোঝেন এবং এ তালকে আরও বিচিত্র ও বহুমুখী উপাদানে অল্রাস্কভাবে সমৃদ্ধ করতে জানেন। এরপ সমৃদ্ধ করার অধিকার এদেশে আর কারও জন্মেনি।

বিশ্ময়ের বিষয়, পটের ছন্দকে শিল্পী সঙ্গত করেছেন ইউরোপীয় অন্তরঙ্গ সৃষ্টির সহিত। তা'তে করে' শিল্পীর রচনার পরিধি বিস্তৃত হয়েছে। শিল্পীর প্রতিটি রচনার সাহসিকভার সহিত অন্তরঙ্গ ঐর্থ্য সমতান হয়েছে। এ কৃতিত্ব অসাধারণ প্রথম শ্রেণীর শিল্পী না হ'লে অবলীলাক্রেমে রূপের এই ঐক্যতান রচনা সন্তব হয়না। ফলে থামিনী রায় আন্তর্জাতিক রিসকদের প্রিয় ও বরণীয় হয়েছেন। ইদানাং থামিনী রায়ের গৃহ আমেরিকা ও ইউরোপ হ'তে আগত দর্শকে পূর্ণ হয়ে থেত। বহুকাল পরে সমগ্র জগতের নিকট বাঙালী শিল্পীর আবার অভিনন্দন লাভ সন্তব হয়েছে। এক্লেত্রেও দেখা যাচেছ বাঙালীর সাধনা ও মনন একটা নৃত্তন শিল্পরীতি প্রতিষ্ঠায় ভারতে অগ্রণী হয়েছে। বাংলার উদ্ভাবনী শক্তির পরিচয় অদি প্রাচীন কাল হতে পাওয়া গেছে এবং প্রতিযুগেই পাওয়া যাচেছ। আধুনিক যুগেও বাংলা দেশ রূপকলার নৃত্তন সৃষ্টির বাহন হয়ে সমগ্র ভারতে নিজের প্রতিষ্ঠাকে জয়যুক্ত করেছে। বন্ধনের ভিতর মৃক্তি, অন্ধকারের ভিতর আলো, জড়তার ভিতর প্রাণশক্তি উদ্বোধন করে' বাংলা দেশ মৃত্যুর ভিতর অমৃতের সন্ধান সন্তব করেছে।

এ প্রদক্ষে আর একটি অভাবনীয় আবির্ভাব সমগ্র জগতের দৃষ্টি আকর্ষণ করেছে। রবীন্দ্রনাথের চিত্রকলা এদেশের পক্ষে একটি নৃতন ঘটনা। পরিণত বয়দে রবীন্দ্রনাথ একশ্রেণীর চিত্ররচনা করে' সকলের বিস্ময় উৎপন্ন করেছেন। এ চিত্রকলা বন্দিত হয়েছে ইউরোপে ও এশিয়ায়। কবির কাব্যস্প্রিই এ প্রশংসার হেতু হয়েছে একথা ঠিক নয়। বে রীতিতে এই চিত্রপর্যায় স্থাই হয়েছে তা'র সঙ্গে বিশ্বের সৌন্দর্য্যবোধের উষ্ণ সম্পর্ক আছে। ইউরোপের বর্ত্তমান যুগের অবাস্তব, অপ্রাকৃত ও অতিপ্রাকৃত (sur-real) স্থির সহিত কবির এসব রচনা সহজেই সঙ্গত হয়েছে। জাপানে কবির এ সমস্ত চিত্রসঞ্চয় প্রদর্শিত হয়ে সকলের চিত্তরপ্রন করেছে। কবি এ ক্ষেত্রে নিজের অশিক্ষিতপটুছে সকলের প্রদ্ধান অর্জ্জন করেছেন। ইউরোপে, জর্ম্মনীতে ১৯০০ খ্রীষ্টাব্দে কবির চিত্রকলার যে প্রদর্শনী হয় তা' রসিকদের বিশেষ মনঃপৃত হয়। বাংলার রূপরস সাধনা এমনি করে'

যজ্ঞের বন্ধাহীন অধ্যের মত দিখিদিকে ছুটে গেছে। বিখ্যাত জর্মান আলোচক H. Fremden Blatt এসব চিত্র সম্বন্ধে বলেন: "Fine sense of line, marble colouring, tenderly sensitive and shining in darkling hues"। সমালোচক বলেন রহস্তপন্থী বলে? ভারতীয় রচনার জর্মান শিল্পীর রচনার সহিত একাত্ম হওয়া সম্ভব হয়েছে। সমালোচক বলেন: "An inclination to mystery connect the Indian with Nolde—All is full of rhythm and inner melody."

রবীন্দ্রনাথের চিত্রকলার ভাবাবেশ ও রচনাভঙ্গীর স্বাধীনতা এদেশের পক্ষে অভিনব। 
তাঁর বিছালয়ে এ পর্যান্ত যা রচিত হয়েছিল তার সহিত নিজের স্প্তির কোন সাম্যই ছিল না। 
রবীন্দ্রনাথ বিশ্বকবি, সমগ্র বিশ্বের সঙ্গে তাঁর ভাবের আদান-প্রদান হয়েছে। কবিবর 
Yeats তাঁর কাব্যকে সকলের সামনে উপস্থিত করেন ভূমিকার সাহায্যে। এ অবস্থায় 
রবীন্দ্রনাথের ভিতর একটা সার্বভাম রূপবিবেকের আবির্ভাব অপ্রত্যাশিত নয়। এদেশের 
পক্ষে একেবারে অভিনব হ'লেও তাঁর চিত্রকলার ভিত্তি পাওয়া যাবে এদেশের গণকলার 
স্বাধীন ও স্বতম্ব রূপমূচ্ছ নায়। রবীন্দ্রনাথ এক্ষন্ত যামিনী রায়ের রচনারও পক্ষপাতী 
ছিলেন।

রবীস্ত্রনাথ এসমস্ত চিত্রাবলী রচনা করে' লেখককে মতামতের জন্ম বোলপুরে নিমন্ত্রণ করেন। প্রকাশাভাবে এর আগে এসব চিত্র কাকেও দেখান হয়নি। প্রথম দেখার এ সুযোগ গ্রহণ করে লেখককে এসব স্থান্তির রূপগত সার্থকতা বিষয়ে একটি বিবৃতি দুান। করতে হয় ঘনিষ্টভাবে। তা'তে এসব রচনা নিয়ে ইউরোপ ও আমেরিকায় প্রদর্শনী করার একটা প্রস্তাব তিনি গ্রহণ করেন।

কলিকাতারও একটা বিশেষ প্রদর্শনী হয় রবীন্দ্রনাথের চিত্রকলার Govt. School of Art গৃহে। আছত হয়ে লেখক রবীন্দ্রনাথের চিত্রকলার একটা বিশিষ্ট সমালোচনা "বিচিত্রা" কাগজে প্রকাশের জন্ম দান করেন। এ সমালোচনায় বল। হয়েছিল যে রবীন্দ্রনাথের এই স্থাষ্টি পূর্ববি ও পশ্চিমকে এক করেছে। বস্তুতঃ বাংলা দেশের পক্ষে চিত্রকলাক্ষেত্রে এজন্ম আন্তর্জাতিক দান একটা গৌরবের বিষয়।

এ করটি শিল্পরীতি প্রবর্ত্তনের কৃতিত্ব বাঙালীরই, আর কারও নয়। এটা কি শুধু একটা আকস্মিক ব্যাপার? মোটেই নয়। বাঙালীর রক্তে আছে চিরনবীনত্বের তরক্সভক্ষ। মৃত্যুর ভিতর দিয়েও অমৃতের পথ খুঁজে নিতে বাঙালীই যে সক্ষম একথা পূর্বে বলেছি। কাজেই বর্ত্তমান যুগেও বাঙালী জাগ্রত। যথন সমগ্র ভারতবর্ষ ইউরোপের নেশার ভোর • তথন বাংলার জেগেছিল প্রতিবাদ। এই প্রতিবাদই জীবনের লক্ষণ। ইংরাজ কর্মেকটি স্বভ্ছ প্রদেশ গঠন করে' বড় বড় অর্থকরী পদের স্তিষ্টি করে' অনেক দেশকেই ইদানীং অহিফেন দেবনে থেন মূঢ় করে' রেখেছে। বাংলা দেশের জাগরণ হরেছে বহুকাল— এ দেশকে উৎকোচে বশীভূত করা যায় নি।

ভাস্কর্যা ও সঙ্গীতকলায়ও বাংলা দেশ বিশিষ্ট নবীনতার দিকে গেছে। ভাস্কর্য্যে দেবীপ্রসাদ, জি পাল, প্রদোষ দাসগুপ্ত প্রভৃতি অনেক শিল্পী একটা নুতন জাগরণ নিয়ে এসেছে। সঙ্গীতকলায় রবীন্দ্রনাথ এক নৃতন বার্ত্তা নিয়ে এসেছেন। প্রাচীন কালোয়াতী অত্যুক্তিকে বর্জ্জন করে' অপেক্ষাকৃত সহজ্ঞ তানে ভারতীয় সঙ্গীতের কাঠামো করা কঠিন ছিল। কবিগুরু নানা বৈচিত্র্য সম্পাদন করে' ভারতীয় সঙ্গীতের এক নৃতন সীমান্ত উদ্যাটন করেছেন। অপরদিকে আর একজন বাঙালী শিল্পী প্রাচীন আয়তনের ভিতর একটা। নৃতন আবেগের সঞ্চার করেছেন আধুনিকতার নবীন আকর্ষণে। দ্বিজেন্দ্ররায়ের সঙ্গীতকলা এদেশের ইতিহাসে অমর হয়ে থাক্বে। অতি বলিষ্ঠভাবে অপেকাকৃত কঠিন ও রুদ্র ধ্বনির সমাবেশ করা হয়েছে ভারতীয় সঙ্গীতের নীবন্ধ রাগরাগিনীর বন্ধনকে নত করে'। এ দেশের কীর্ত্তন সঙ্গীত, রামপ্রসাদী রচনা ও বাউল সঙ্গীত যেমন এককালে নৃতন নৃতন লীলায়িত ছন্দ ও মুচ্ছ নার সাহায্যে উত্তরভারতীয় সঙ্গীতকলার নেতৃত্বকে তুচ্ছ করে, তেমনি এ যুগেও রবীক্র ও দিজেক্রের সঙ্গীতকলা নৃতনত্বের ঐশ্বর্যো ভরপুর। এ পথে অতুলপ্রসাদ সেনের দানও অতি বিচিত্র ও রসসমাবেশে ভারাক্রাস্ত। এ তিনটি সঙ্গীতকারই বাঙালী। ভারতের অস্থান্য দেশ যথন প্রাচীনতাকে চর্বিবতচর্বন করে' আধ্যাত্মিক সঙ্গীতকেও ঠুংরির মামাত্র পাত্রে উপস্থিত করতে ব্যগ্র, তখন বাংলাদেশে এসেছে সাগরগর্জ্জনের মত নব্য অমুভৃতির উত্তাল তরঙ্গ কল্লোল। তা'তে পুরাতন নোঙর ছিঁড়ে বাংলার মননশীল সভ্যতা নৃতন পথে জয়বাত্রার পাল তুলেছে এবং অকুতোভয়ে দরিয়ার মাঝথানটায় ছুটে গেছে নৃতন শচ্খের ধ্বনি করে'। বাংলার এই জাগ্রত আহ্বান পাঞ্চন্দের মত সমগ্র ভারতের দ্র:স্বপ্ন ষে ভঙ্গ করেনি একথা বলা চলেনা। বাঙালীর প্রদত্ত স্থরে গীত 'বল্দেমাতরম্' সঙ্গীত ভারতের সর্বত্ত এখনও রোরাঞ্চ স্ঠি করে একথা কেউ অস্বীকার করে না। এমনি ক'রে দিকে দিকে বাঙালী তুলেছে নৃতন পতাকা এবং সমগ্র ভারতকে আহ্বান করেছে নৃতন দিখিলরে। বাংলাদেশ প্রাচীনতাকে অশ্রদ্ধা করেনি। 🖫 ধ্রপদের সমাদর বাংলা দেশেই ইদানীং অধিক কিন্তু ধ্রপদকে বুকে রেথে বাঙালী মরতে প্রস্তুত নয়। ধ্রপদ মোগলাই সভ্যতার পরিপক্ক দান—এ যুগে তা ঝরাফুলের মত—যদিও তা রূপে সমূজ্জল এবং গঙ্কে অতুশনীয় কিন্তু তবু এই নৃতন রক্তে পুষ্ট নয়—নৃতন সাধনায় তার' প্রাণপ্রতিষ্ঠা হয়নি। বা' আধুনিকের জদর-শভদলে বিকশিত হয়নি তা' আতির নৃতন পূজার সহায়ক হ'ডে পারেন।

#### কীৰ্ত্তন

#### মণিলাল সেনশ্রা

( ডিন )

কীর্ত্তন পালা গানের যে একটি ধারা নরোত্তম দাস স্থিতি করে তার নাম 'গরাণহাটি' কীর্ত্তন। খেতরীর মহোৎসবে যে গান হয় যা ভক্তিরত্বাকরে আছে তাতে দেখা যায় যে সে উৎসবে যে কীর্ত্তন গান হয়েছিল তাতে বৈষ্ণব সন্ত্র্যাসী নরোত্তমের পরিবারভুক্ত গোকুলানন্দ গানের প্রথমে মন্দ্রমধ্যতার স্বরে গমকাদি সহকারে রাগের আলাপ করে। উৎকর্ষ গানের আগে রাগের আলাপ করার যে রীতি এখনও রয়েছে কীর্ত্তনেও তা তখন ছিল বুঝতে হবে। কীর্ত্তনীয়াগণ গান ধরার আগে সকলকে একত্রে যে গান করে তাতে কথা থাকে না, যাকে 'মেল-জমাট' বলে, এই ব্যাপারটিতে বর্ত্তমানে সকলের কণ্ঠমিলন করে স্থ্যের জমাট করার চেন্তা হয় মাত্র। হয়ত কোন সময়ে সমবেত কণ্ঠস্বরে হারমণি আনবার চেন্তা অথবা স্থ্যের আলাপ করার উদ্দেশ্যে তা করা হতো। বর্ত্তমানে সেগুলি আর নেই। সেগুলিতে দোহার মত কোলাহলের স্থিতি হয় মাত্র।

থেতরীর উৎসবে গান করতে আরম্ভ করবার সময়ে নরোতমকে রঘুনন্দন মালা পরিয়ে দেয়। সেই অবধি কীর্ত্তন গায়ককে মালা পরিয়ে দেবার প্রথা প্রচলিত। নরোত্তম সর্বপ্রথমে কীর্ত্তন গানের প্রথমে গৌরাঙ্গের যে গুণকীর্ত্তন থাকে, যাকে গৌরচন্দ্রিকা বলা হয় সে গান করে পরে লীলাগান আরম্ভ করে। পূর্ব্বে বলেছি এই গৌরচন্দ্রিকার গানের অঙ্গ বিভাগ প্রাচীন উৎকর্ষ সঙ্গীতের পদ্ধতিতেই রচিত। গরাণহাটি কথাটির উৎপত্তি সম্বন্ধে প্রামাণিক কিছু পাওয়া যায়না। তবে অস্থান্য তৃটি কীর্ত্তনের পদ্ধতির নাম পরগণায় নাম হতে উৎপত্তি হয়েছে বলে অনুমান করা হয় যে গরাণহাটি নামেও কোন পরগণা ছিল যায় থেকে গরাণহাটি নাম হয়েছে। এই থেতরীর মহোৎসব প্রীচৈতক্তদেবের পরবর্ষী ঘটনা। তথন থেকে কীর্ত্তনের আর এক নতুন রূপ প্রবৃত্তিত হয়ে থাকলে তার পূর্ববর্তী কীর্ত্তন অনেকাংশে সঙ্গীত-রত্থাকর অনুমোদিত প্রাচীন মার্গনঙ্গীত ছিল।

বর্জমান জেলার মনোহরসাই পরগণার নাম হতে উৎপন্ন মনোহরসাহি কীর্ত্তন শ্রীনিবাস আচার্য্য প্রবর্ত্তন করে বলে জানা যায়। জ্ঞানদাস বলনামদাসদের সমসাময়িক শ্রীনিবাস আচার্য্য। মনোহরসাহি কীর্ত্তনে স্থ্যের কারুকাজ অত্যন্ত বেশী। গ্রাণহাটির স্থান গরীর ও চাল ভারী। মনোহরসাহি ভার থেকে চঞ্চল। মনোহরসাহিকে খেরাল আর গরাণহাটিকে গ্রুপদের সঙ্গে চাল চলতিতে তুলনা করা চলে, যদিও থেয়াল আর গ্রুপদ হতে তাদের রূপগুণের মূলগত প্রভেদ রয়েছে। এই মনোহরসাহিতে করুণ ভাব সহজে বেশী ফুটে উঠে। অক্ষরকুমার সরকার তার 'পিতাপুত্র' প্রবন্ধে ১৮৭২ সালে চুঁচুড়ার দীনবন্ধু মিত্রের 'লীলাবতী' অভিনয় করা সম্বন্ধে লিখছেন—"খুব চুটিয়ে অভিনয় হইল। তথন থিয়েটারে কীর্ত্তন প্রবেশ করে নাই; আমরা লীলাবতীর মুখে খাঁটি মনোহরসাহি স্থুর লাগাইলাম। এই স্থরে সকলে অগ্রুপাত করিতে লাগিলেন। পাউণ্ড শিলিং পেক্স গণনার যাপিত জীবন মহারাজকে সকলে কঠোর প্রাণ বলিয়া জানিত, তিনিও বালকের তার কাঁদিয়া আকুল। দীনবন্ধুবাবুও আমাদের সাত খুন মাপ করিলেন।" নাটকে সেই সময় হতে কীর্ত্তনের স্থার চুকেছিল। বর্ত্তমানেও সিনেমায় এবং নাটকে কীর্ত্তনকে ব্যবহার করা হয় ভবে খুবই কম।

রেনেটা কীর্ত্তন-পদ্ধতির নামাকরণ বর্দ্ধমান জেলার রাণীহাটি পরগণা হতে এসেছে। এই পদ্ধতিও শ্রীনিবাস আচার্য্যই নাকি স্থষ্টি করে। রেনেটি গীত টে রাবৈত্যপুরে বৈষ্ণব দাস ও তাঁর বন্ধু উদ্ধব দাস প্রভৃতি খুবই সমৃদ্ধ করেছিল। তাছাড়া আরও একটি পদ্ধতি—নাম মান্দারণী (মান্দারণ-মেদিনীপুর) রেনেটির মতই সহজ ও চঞ্চল। কিন্তু এই চঞ্চল সুর থেমটা তালে বাইজির গানের স্থরের মত নয়।

শ্রীতৈতভ্যদেব কীর্ত্তনের যে ধারা প্রচার করেছিলেন তার বিকাশ পরবর্ত্তীকালে খুবই যাটেছিল তবে আঠার শতকের মাঝামাঝি হতেই কীর্ত্তনের অবনতি আরম্ভ হয়। আঠার শতকের প্রথমদিকে রাধামোহন ঠাকুর 'পদামৃত-সমুদ্র' সংকলন করেন। আর তার করেক বৎসর পরে বৈষ্ণব দাস 'পদকল্লতরু' সংকলন করেন। কাজেই সে সময় পর্যান্ত কীর্ত্তন যে বাংলার ব্যাপক ভাবে চলছে তা বুঝতে কফ্ট হয় না। কিন্তু আঠার শতকে 'পাঁচালী' ও কবিগানের খুব প্রচলন হতে থাকে, রাধাকৃষ্ণদীলা অবলম্বন করে কবিগান হতো। কিন্তু কবিগুরালাদের পাল্ল। আর তার পাল্টা জবাব জনসাধারণ বেশী উপভোগ করতো বলে মনে হয়। সে সময় হতে বৈষ্ণব ধর্ম্মের জনপ্রিয়তাও হ্রাস পায়, আর কীর্ত্তন সাম্প্রদারিক হতে থাকে। পাঁচালী, কবিগান ও যাত্রাগানের প্রসার তথন বাড়তে থাকে।

উনিশ শতকে কীর্ত্তনের একটি ধারার স্থান্তি হয় বার নাম 'চপ'। চপ শব্দটির কি ভাবে উৎপত্তি তা জানা বার না। যশোর জেলার মধুসূদন নামে কান একজন বৈষ্ণব এই গানের যথেষ্ঠ সমৃদ্ধ করেন। তাঁর পরিবারস্থ দ্রীপুরুষ সকলে মিলে গান করতেন। আর তাঁর অনেক পদ রচিত আছে তাতে কীর্ত্তন পদাবলীর নিরম অনুসারে 'সৃদন' নাম দিরে জনিতা দেওয়া হতো। গত শতকের মাঝামাঝি হতে 'চপ' খুব চলতে থাকে। 'চপে' বাগায়ালিনীর রূপ রাখবার চেষ্টা করা হতো তবে কীর্ত্তনের ছায়া যথেষ্ট ভাবে থাকে। 'চপ'

গারিকাদের মুখেই সচরাচর শোনা যায় তবে কয়েক বৎসর যাবৎ ততটা প্রচলন নেই। বর্ত্তমানেও হিন্দুর আগুশ্রান্ধ বাসরে কীর্ত্তন গাওয়ার রীতি প্রচলিত। তাতে পূর্ব্বে কীর্ত্তন-ওয়ালীদের গাইবার রীতি ছিল; বর্ত্তমানে পুরুষ গায়কগণই গেয়ে থাকে।

कीर्ज्ञत 'छेष्ट्व' वा 'शाष्ट्व' ऋत्वव शान প্রায় নেই वललिও চলে। সবই 'সম্পূর্ণ' ব্যাতীর গান। কোন স্থারকে বাদ দেওয়া কীর্ত্তনের উদ্দেশ্য নয়। সবকে নিয়েই কীর্ত্তন। ডা'হলেও 'ঔডুব' ও 'খাড়ব' শ্রেণীর রাগরাগিনীর আভাস কীর্ত্তনে আছে। কিন্তু সে-গুলি কীর্ত্তনে ভভটা নিষ্ঠার সক্ষে দেখানে। হয় না। রাগের রূপের দিকে দৃষ্টি না দিয়ে, শ্রোভার খন বাতে রাণের গঠনের উপর আকৃষ্ট না হয়, আর প্রতিবাত বিষয়টির দিকে তাদের মনে বাতে নিবিড় করে ধরে দিতে পারা যায় সে দিকেই গায়কের প্রধান ও প্রথম দৃষ্টি থাকাতে রাগের রূপের একটু আধটু ত্রুটিকে এতকাল গ্রাহ্ম করা হয়নি। আর তাতে কীর্ত্তনে রাগের রূপের পরিবর্ত্তন অনেকটা হয়ে পড়েছে। এতে চুঃখিত হওয়ার কিছু নেই; কেন না প্রাচীন রাগের রূপের তারতম্য বর্ত্তমানে প্রচলিত অন্সসব উৎকর্ষ সঙ্গীতেও যথেষ্ট। এখনকার রাগের রূপ নিয়েই বর্ত্তমানের উৎকর্ষ সঙ্গীত। সব রাগের রূপ না পাওয়া গেলেও কভগুলি রাগের কাঠামো কীর্ত্তনে এখনও আছে। অভিজ্ঞ দঙ্গীতজ্ঞ যাঁর৷ কীর্ত্তন শ্রন্ধার সক্ষে আলোচন। করেছেন অথব। শুনেছেন তাঁদেরে আর ভূমিকা করে বলতে হয় না। উত্তর ভারতীয় উৎকর্ষ সঙ্গীতে অধুনা অপ্রচলিত এমন অনেকগুলি যেমন—মালব মুখারী ইত্যাদি রাগের গান এখনও কীর্ত্তনে প্রচলিত আছে। তাছাড়া সিদ্ধুড়া, থামাজ, জয়জনতী বেহাগ, গুরুজী, ভীমপলঞ্জী ইত্যাদি অনেক রাগেই কীর্ত্তন গাওয়া হয়।

কীর্ত্তনে রাগ ব্যবহারের একটি ক্রম এখনও আছে। রাগ গাইবার যে সময় নিরূপণ করা আছে—যেমন ভৈরব সকালে, বিকালে গোরী, রাত্রিতে বেহাগ—সেটি কীর্ত্তনের পালা গানের ক্রম অমুষায়ী ব্যবহাত হয়। উদাহরণ দিয়ে বলা চলে যে কুঞ্জভঙ্গ অতিপ্রত্যুক্তে গাইবার রীতি। সেই পালাতে যে গানগুলি ব্যবহার করা হয় সে গানগুলিতে সকালবেলা গাইবার যে রাগগুলি আছে সে সব রাগের রূপই বেশী পাওয়া বাবে। যে পালাতে ভৈরব রাগের হুর বেশী শোনা যায়। সেরূপ উত্তর-গোষ্ঠ গাইবার রীতি সদ্ধ্যায় বলে তাতে গোরী রাগের হুরই বেশী। আর রাস গাইবার রীতি মধ্য রাত্রে, কাজেই তাতে বেহাগের প্রাচুর্য্য।

কীর্ত্তনে বহু প্রকারের কঠিন তালের ব্যবহার হয়। তাদের মধ্যে কডগুলি আঁক উত্তরভারতীয় উৎকর্ষ সঙ্গীতেও ব্যবহৃত হয়। অবশ্য বর্ত্তমানে কঠিন তালের গান তেমন নেই। ঞুপদে ভারী ছন্দের তাল আড়াচোতাল, ধামার ইত্যাদি অথবা টগ্লায় মধ্যমান ভালের গানে গুরুগন্তীর ভাবের স্থান্ত হতো। থেয়ালে যদিও গন্তীর ছন্দের তালে গান আছে কিন্তু অধুনা সাধারণতঃ খেয়ালে 'তেতালা' তালের গান ছাড়া বড় একটা শোনাই যায় না। কীর্ত্তনে ভাবকে উঁচু স্তরে নেবার জন্ম গুরুগম্ভীর ছন্দের ব্যবহার বেশী হয়। অবশ্য হালকা ছন্দও রয়েছে: সেগুলিও সময় সময় ব্যবহার করার রীতি প্রচলিত। কীর্ত্তনে ভাবকে আরও হৃদয়স্পর্শী ও নিবিড করার জন্মে একই গানে তালের পবিবর্ত্তন করা হয়। আথরে তালের পরিবর্ত্তন তো একরকম না করলে চলেই না। অন্য কোন সঙ্গীত-পদ্ধতিতে এমন তাল পরিবর্ত্তনের নিয়ম নেই। তবে গতির পরিবর্ত্তন সব সঙ্গীতেই আছে, কীর্ত্তনেও আছে। খোলের ছন্দে যে 'আথর' তাকে 'কাটান' বলে। গায়ক ভাবকে কাটিয়ে তুল্তে যখন 'আখর' ধরে আখরের ছন্দ অমুযায়ী খোলের বাজন। যখন চলে তথন তাকে বলে কাটান'। আখরকেও অনেক সময় কাটান বলা হয়। এইভাবে গায়ক ও বাদক স্থুর ও বাছের সহযোগিতা কীর্ত্তনে করে থাকে। অনেকেই উত্তরভারতীয় উৎকর্ষ সঙ্গীতের রাগরাগিনী ও পদ্ধতির গানের সঙ্গে কীর্ত্তন গানের স্থর মিলিয়ে মনে করে কীর্ত্তনে রাগরাগিনী নেই, স্কুরের কাঠামো নেই। অর্থাৎ তার। সঞ্জন্ধ হয়ে ভেবে দেখেনি যে কীর্ন্তন গানে প্রতিপান্ত বিষয়টিকে শ্রোতার মনে তুলে ধরার দিকেই বিশেষ দৃষ্টি দেওয়া হয়েছে। রাগের অঙ্গ-শোভা শ্রোতার কানে তুলে ধরাটা তাদের কাছে গৌণ ব্যাপার। কিন্তু উত্তর ভারতীয় উৎকর্ষ সঙ্গীতে শেষ পর্যান্ত রাগের অঙ্গশোভা শ্রোতাকে ধরিয়ে দেওয়াটাই মূখ্য হয়ে পড়ায় একটা মূলগদ প্রভেদ এই শ্রেণী চুটির মধ্যে আছে। উত্তর ভারতীয় উৎকর্ষ সঙ্গীতে অভিজ্ঞ অনেকেই কীর্ত্তনের তালের মাত্র। গুনে গুনে ছন্দ ধরতে না পেরে মনে করেন কীর্ত্তনে তাল নেই। অর্থট কীর্ত্তনে বিষম পদী ও সমপদী বেশ স্ক্রমমাত্র। বিভাগের উপর খুব কঠিন তাল সব আছে যেগুলি অভ্যাস করা বেশ আয়াসসাধ্য।

বৈষ্ণব স্থাবদাবণ যে সুর রচনা করেছেন দেগুলি বাস্তবিকই অভিনব। সুরগুলি উদ্ধিত বা আকস্মিকতাগ্রস্ত নয়। তাদের আবেদন কমনীয় তার মূলে আছে কীর্ত্তন গানের উদ্দেশ্য—আজনিবেদন। তারই জন্য স্থরের দাপট নেই আছে নমনীয় ভাব। কীর্ত্তনের স্থার নিবেদিতা হয়ে কাস্তের দিকে চলেছে। কিন্তু মানবীয় প্রীতি ইচ্ছার ভাব যাতে সুরে না আদে তার দিকে থুব সতর্ক দৃষ্টি আছে তাদের স্থারচনায়। জ্ঞানদাসের পদ "রূপ লাগি আঁথি ঝুরে গুনে মন ভোর, প্রতি অঙ্গ লাগি কাঁদে প্রতি অঙ্গ মোর"—গানটিকে হালকা ছন্দে এমন স্থার দেওয়া সম্ভব যা যে-কোন গায়কগায়িকার কণ্ঠে লালয়াবর্দ্ধক আবেদনই বেশী প্রকাশ পাবে। কিন্তু বৈষ্ণব স্থারকার এই পদের স্থার কামগন্ধহীন করবার জন্যে খুব টিমা ছন্দে স্থারটি খুব টেনে টেনে চড়া স্থারে তুলে গাইবার স্থার রচনা করে দিয়েছে যাতে গায়কগায়িকা ও শ্রোভার মনে নীচু ভাব না আদে; অথচ তারা এক অনির্ক্তিনীয় আনন্দের সন্ধান পায়। বৈষ্ণৱ-

পদাবলীর সূর সবই ঐরপ। স্থর রচনায় তাদের যে কডটুকু চিন্তা রয়েছে সে কথা কীর্ত্তনের প্রতি সম্রদ্ধ ভাব না থাকাতে অনেকের কাছেই তা এখনও অবোধ্য।

বাংলার একটি বিশেষ উৎকর্ষ সঙ্গীত কীর্ত্তন—এমন একটি গীতপদ্ধতি পৃথিবীর আর কোথাও পাওয়া যায় না। কিন্তু কীর্ত্তনের প্রচলন বাংলা ছাড়া অহ্য কোথাও তেমন নেই কেন। যাকে নিয়ে বাঙ্গালী জগত-সভায় পরিবেশন করতে পারে তার এমন দশার প্রধান কারণ কীর্ত্তন বাংলায় রচিত, আর তার ভাব পরিফুট করার 'আখর' দেওয়ার পদ্ধতি অভিনব হলেও সেটি কেবল বাংলা-সাহিত্যিকদেরই কাছেই অত্যন্ত উপভোগ্য, বাংলা ভাষা না-জানার কাছে পেটি ততটা উপভোগ্য নয়। প্রাদেশিকতাপূর্ণ বলেই কীর্ত্তনের সমাদর সারা ভারতেও ঘটেনি। সংস্কৃতে রচিত কীর্ত্তন কিন্তু এখনও দক্ষিণা-সঙ্গীতে প্রচলিত। ভারতীয় উৎকর্ষ সঙ্গনীতে সর্গম প্রচলিত বলে এবং স্থ্রের অলঙ্কার-ব্যবহার চলতি বলে তার প্রচলন তবুও অনেকটা ব্যাপক। কীর্ত্তনে সর্গম চলে না।

কীর্ত্তন অপ্রচলিত হয়ে পড়ে বৈশ্বব ধর্মের জনপ্রিয়তা হ্রাস হওয়ার সঙ্গে সঙ্গে।
সে সময় থেকে কীর্ত্তন সাম্প্রদায়িক হতে থাকে। জনসাধারণের দৃষ্টি বৈশ্বব ধর্মের দিক
থেকে অক্সদিকে যায়। সমবেত গানের চেয়ে একক গাইতে পছন্দ করতে থাকে। তাতে
মালসী গান, রামপ্রসাদী প্রভৃতির দিকে সঙ্গীত-মন ঝুঁকে পড়ে। গত শতকের মাঝামাঝি
হ'তে গ্রুপদ পর্দ্ধতির অন্মুকরণে বাহ্য সঙ্গীত রচিত হওয়ার পর হতে সে-সব গানের চর্চচাই
শিক্ষিত সমাজে চলতে থাকে, ফলে কীর্ত্তনের অধঃপত্তন ঘটে। তবে এই শতকের প্রথম দ্রিকে
রসময় মিত্র, দেশবন্ধু চিত্তরপ্রন, রামকমল ভট্টাচার্য্য নবদ্বীপ ব্রেম্বাসী থগেন্দ্রনাথ মিত্র প্রভৃতির
চেষ্টায় কীর্ত্তনের দিকে শিক্ষিত সমাজের দৃষ্টি আবার আকৃষ্ট হচ্ছে। বাঙ্গালী সাহিত্যিক
সঙ্গীতজ্ঞ কীর্ত্তনকে পছন্দ করেন না, ভাবতে পারা যায় না। আসলে যাঁয়া পছন্দ এখন করেন
না, তাঁয়া কীর্ত্তন ভাল করে শোনেননি অথবা রাগোত্তর পর্য্যায়ে এখনও পৌছতে
পারেননি।

# **কবিএ** কপাট

#### নীরেন্দ্রনাথ চক্রবর্তী

স্বপ্নের শিথিল ভাষা হঠাৎ হাওয়ায় ভেসে আদে; ত্ব-একটি বকুল ঝরে—তার পরে হাওয়া নেই আর। হাওয়া নেই হাওয়া নেই, এইমতো মৃত্ হাহাকার হৃদয়ে ছড়িয়ে পড়ে; অথচ তখনো আমি চুপ। যেহেতু হৃদয়মন তোমাকে দম্কা ভালোবাসে তাই সে মরবে, তবু খুলবেন। কঠিন কুলুপ। এবার তোমার পালা, দৃষ্টিধারার মৃত্ ছাঁট আমাকে মুছিয়ে দিক্, ভাঙে এই মনের কপাট।

### মানুষের মন

( वे:दब्स ७ थ-दक )

#### বীরেন্দ্র চট্টোপাধ্যায়

পাখীদের দেখে দেখে পাখীদের কাছ থেকে মন চেয়ে নিয়ে আমরা উধাও হবো, অনেক আকাশ ধূ ধূ দূরে ফেলে রেখে কোন এক সুযোত্তর ভবু আলোজ্লা কোনো নীলিমার দেশে পाशीरपत्र नील मन र'रय ।

আমরা পাথীর মন হ'য়ে দূর থেকে পৃথিবীর অরণ্যের কালোছায়া, মেঘেদের অন্ধকার দেখে গত হৃঃস্বপ্নের কথা সারারাত ভেবে ভেবে কখনো কাটাবো; কখনো তারার কথা ভূলে গিয়ে রাত্রিহীন জ্যোস্মাসাগরে তবু চাঁদ মনে রেথে পৃথিবীকে কবিতা পাঠাবো। পাখীদের দেখে দেখে পাখীদের কাছ থেকে মন চেয়ে নিয়ে

পৃথিবীর মামুষের ত্বঃখ আর কান্ধা আর মৃত্যু-হানাহানি আর তার কালোমেঘ, স্তব্ধ অরণ্যানী কখনো বুকের কাছে সম্ভর্গনে মণি ভেবে যত্নে দেবো রেখে!

আমরা পাখীর মন হ'য়ে দূর থেকে
মামুষকে দেখে দেখে তারপর চেয়ে নেবো মামুষের মন।
অনেক ঝড়ের রাতে অনেক তুকুলভাঙ্গা সমুদ্রের হিংস্থক ঝিমুক
ভেজা বসনের প্রান্তে বেঁধে নিতে করবো যতন।
সেদিন পাখীর বুকে আমরা কান্নায় ভরা চেয়ে নেবো মামুষের বুক।

#### রিক্ত

#### চিত্ত খোষ

দিন কাটে— অসংখ্য সবৃজ দিন সময়ের মাঠে।

প্রস্তি অন্ত্রাণ হেমস্ত-শিশির রৌজে নিয়ে আসে ফদলের ন্ত্রাণ।

ঝড়ে বৃষ্টি ধারা **অলে সূ**র্য্য হাসে চাঁদ ছুটে পড়ে তারা।

দিন বাড়ে—
সবুজ ধানের শিষে
সোনালী আশাস মিশে,
মাটীর সমুদ্রে ঝড়
তরঙ্গিত হাওয়ায় উত্তাল,
ফদলের মর্মার সঙ্গীতে
জন্ম লয় কিশোর সকাল।

দিন বাড়ে ব্যর্থ দিন, কীটদফ দিন মান, মৃত দিন।

ঝড়ের রাতের শেষে
সোনালী সঞ্চয়—
এল ডাক—
হ'ল বুঝি কাটার সময়!

মাটীর নরম মাঠে
ধান কাটে
দিন কাটে
সময় কৃষাণ,
আকাশের অন্ধকারে শোনা যায়
অরণ্যের গান।
অসংখ্য সোনালী ধান
আঁটি আঁটি ধান,

অসংখ্য উচ্ছল দিন
মায়াবী রঙীন,
মাটীর নরম মাঠে
আর নাই—
জীবনের ছায়া পথে
আর নাই।

#### আধ্যাত্মিকতা

#### অনিলকুমার বন্দ্যোপাধ্যায়, এম. এম. সি

বিজ্ঞানের যুগে আধ্যাত্মিকতা নিয়ে মাথা ঘামাবার প্রয়োজন হয়ত অনেকেই উপলব্ধি করবেন না, তার কারণ অনেকেই আধ্যাত্মিকতার অর্থ ও আদর্শ সম্বন্ধে সবিশেষ অবগত নুন । আধ্যাত্মিক পুরুষকে আমরা সাধারণত ভাবজগতের মাসুষ বলে মনে করে থাকি, তাই বাস্তবজগতে সেই মহাত্মার নাগাল পাবার ভরসা রাখি না। শ্রীঅরবিন্দের যোগ-সাধনা এবং গান্ধীজীর সান্ধ্য-উপাসনা ঠিক এই কারণে হুর্ব্বোধ্য এবং রহস্তময় হয়ে ওঠে। মনে হয় বে আধ্যাত্মিকতা বিচারবুদ্ধিপ্রসৃত নয়, যে আধ্যাত্মিকতা যুক্তি-তর্কের অপেকা রাখে না, র্সেই ভাবসর্ব্য়ে আধ্যাত্মিকতায় আজকের দিনে মাসুষের কোন্ কল্যাণ সাধিত হবে, কত্টুকু উপকারে আগবে ?

এইখানে আমরা ভূল করি। কারণ আমরা আধ্যাত্মিকতার অর্থই যে জানি না।
আধ্যাত্মিকতা বলতে গান্ধীজীর প্রার্থনা-সভা অথবা মন্ত্রোচ্চারণে ভাসুমতীর খেল বোঝার না।
আধ্যাত্মিকতা কোন বহিরাগত নৈস্গিক সামগ্রী নয়, কিংবা কোন অত্যাশ্চর্য্য দৈব নয়।
আজকের ধারণার মানুষের অভিজ্ঞতা-বহিভূতি কোন বিশেষ অধ্যাত্মলাকের স্থান নেই।
"Spiritual can have a meaning only if it be applied to certain qualities of human experience as lived in its natural setting in the universe whose secrets scientific inquiry seeks to penetrate".—RANDALL. মানব-জীবনের

বিচিত্র অনুভূতি ও অভিজ্ঞতাজাত এই আধ্যাত্মিকতা এমন এক গুণবিশেষ যা জীবাত্মার কল্যাণকামী। আধ্যাত্মিকতার আদর্শ অনেক বড়ো। এই আধ্যাত্মিক হুরে উপনীত হলে মানুষ কখনো কারো অমন্সল কামনা করতে পারে না। জ্ঞান্ধিতায় মন্ত্রে যে নিজেকে দীক্ষিত করেছে তার মনে পার্থিব সম্পদ মোহ বিস্তার করবে কেমন করে ? তাই অভিযুক্ত সক্রেটিসকে বলতে শুনি, যুবা-বৃদ্ধ সকলের কাছে আমার এই অনুরোধ তারা যেন ভোগ্-বিলাসী না হয়, তাদের চিন্তা যেন কেবল দেহসর্বস্থ না হয়, তারা যেন আত্মার উন্ধতির প্রতি মনোনিবেশ করে। ঠিক অনুরূপ উদ্দেশ্যপ্রণোদিত হয়ে আমরা অনীতিপর গান্ধীকে দেখতে পাই চলেছেন পূর্ব্বক্রের মহাশ্মশানে নব-প্রাণের বীজ্ঞ রোপণ করতে। একটি থাঁটি. হিন্দু এবং একটি থাঁটি মুসলমানের সন্ধান কি সেখানে মিলবে যাঁদের আত্মা আজ্ঞও অবিকৃত আছে ? আধ্যাত্মিকতার মূল তর্ত্বই হল এই আত্ম-পরিচয় আত্মশুন্ধি ও আত্মোন্নতি।

এখন এই আত্মার সংজ্ঞা কা এবং দেহ ও আত্মার পার্থক্য কা তাই জ্ঞানতে হবে।
আত্মা কি দেহ-ছাড়া যে আত্মার উন্নতি চাই অথচ দেহের প্রতি উদাসীন থাকতে হবে ?
ব্যাপারটা ঠিক তা নয়। সাধারণত মনে হবে জ্ঞড় দেহে আত্মা হল জীবন—কিন্তু তাও
ঠিক নয়, যেহেতু দেহকোষগুলি জীবন্ত এবং একমাত্র জীবন্ত দেহকোষেই আত্মা বা জীবনের
নিদর্শন পাওয়া যেতে পারে। আত্মা হল দেহ-মনের এমন এক বিশেষ অভিব্যক্তি, এমন
এক বিশেষ গুণ, এমন এক বিশেষ কার্যক্রম, যা প্রকৃতির সঙ্গে জীবের এবং জীবনের সঙ্গে
ক্রার্যাধারার সাম্য ও সংহতি বজায় রেখে থাকে। আত্মা থাকলেও আমরা সকলকেই আত্মিক
পুরুষ বা মহাত্মা বলে অভিহিত করতে পারি না। অভিযাত্রার প্রতিটি পদক্ষেপে জীবনের
সকল স্তরে যাঁর দূরদর্শিতা, মহামুভবতা ও কার্য্যকলাপপূর্ণ সামপ্রস্থ প্রতিষ্ঠিত রাথতে
পারে, যিনি পারেন চলার ছন্দটিকে অব্যাহত রাথতে, তিনিই যথার্থ মহাপ্রাণ।

আত্মার্রাতির সঙ্গে ধর্মজীবনের এক বিচিত্র সম্বন্ধ বিভ্যান। ঈশরে বিশাস বা দেবার্চনা ছাড়াও ধর্মের এই দিকটি প্রকৃতই উরত্তর। আধ্যাত্মিকতা ও ধর্ম একই বস্তু না হলেও আজকের দিনে প্রকৃত ধর্ম বললে আধ্যাত্মমূলক ধর্মকেই বোঝার। ধর্মের যে দিকটি উচ্চাভিলায়ী তাই হল আধ্যাত্মিকতা। উচ্চাভিলায় না থাকলে স্কুল্বের সাধনা ব্যতিরেকে বেঁচে থাকা তো অর্থহীন। মানুষ আধ্যাত্মিক কেবলমাত্র তথনই যথন আদর্শ সামনে ধরে সে পথ চলে—যথন তার পান ভোজন সব কিছুই সত্য এবং মঙ্গলমর পরিণামের জক্ষে অনুষ্ঠিত হয়ে থাকে। মানুষ আধ্যাত্মিক কেবলমাত্র তথন যথন তার লক্ষ্য ও গস্তব্যক্ষল এমন স্কুল্পন্ট ও সরল হয়ে ওঠে যে তার সমগ্র জড়জীবন যেন এক স্বচ্ছ আজ্ঞাবাহী যানরূপে পরিণত হয় যা মিতব্যরিতা অথচ অবাধ স্বাধীনতার সক্ষে পরিচালিত হতে পারে। আধ্যাত্মিকতা কিস্কু কোন কৃত্রিম গস্তব্যপথের নির্মাতা নয়—এ হল এমন এক অন্তর্দ্ধ এমন

এক ছিরপ্রজ্ঞা বা জানে পৃথিবীর কী কতচুকু গ্রহণ করতে হবে এবং কী-ই বা কতথানি পরিত্যাগ করতে হবে। আধ্যাত্মিক পুরুষ পথ চলেন নিরাসক্তভাবে, অথচ তাঁর স্নেহের অভিসিঞ্চলে পৃথিবী পুলকিত হয়ে ওঠে।

আধ্যাত্মিক পুরুষ ভিক্ষায় সঙ্কুচিত হন না, কিন্তু জ্বানেন পার্থিব সম্পদ কী করতে পারে আর কী-ই বা করতে পারে না। ঠিক যেন সদাশিব—অনাসক্ত অমুরাগী, সংসারে সংসার-ভ্যাগী।

সাংসারিকতার সঙ্গে আধ্যাত্মিকতার খানিকটা তুলনা করা চলে। Worldliness বা সাংসারিকতা হল জীবনের যান্ত্রিকতাগুলি নিরূপণ এবং গ্রাহণ করা। যান্ত্রিকতা আবার উদ্দেশ্যমুখী—যন্ত্র কখনো পরিশেষে কোন উদ্দেশ্য ব্যতীত সচল থাকতে পারে না। আর এই উদ্দেশ্যের মধ্যেই নিহিত রয়েছে আধ্যাত্মিকতার মূল নীতি।

ভার্জ সাস্তায়ন তাঁর "ধর্মা-বিচার" (Reason in Religion) নামক পুস্তকে বলেছেন, ধর্মা ব্যতীত সাধারণতঃ আধ্যাত্মিকতার বিকাশ ঘটতে পারে না। কারণ ধর্মা জানে কি ভাবে সংসারে কার্য্য-কারণের সম্বন্ধ নির্ণয় করতে হয়, কি ভাবে তাদের নীতিগুলি পৃথক করে নিতে হয় এবং কেমন করে তা থেকে আদর্শ তৈরী করা যায় যা বহিঃপ্রকৃতির সঙ্গে জীবনের সামঞ্জন্য বিধান করা চলতে পারে।

আধ্যাত্মিকতা তাহলে জীবনের এমন এক বিশেষ গুণ যা কতকগুলি নীতির ভিত্তিতে জীবনের উদ্দেশ্যগুলি বা লক্ষ্যগুলি নিয়ন্ত্রিত করে থাকে। It strives to seek the highest, and to that highest it attaches itself, eager in devotion and confident in the face of setbacks. Such a life cultivates insight and vision; it issues in action, but it has an inner intensity, a flight of the alone to the alone, in which it receives inspiration and sustaining power.—
সর্বেষাচ্চ সন্ধানী আধ্যাত্মিকতা নিজেকে মিলিয়ে দেয় সর্বেষাত্তমের সাথে, যা প্রেমে ব্যাকুল অথচ প্রতিকৃশ পরিস্থিতিতেও আত্মবিশাসী। কাজের মধ্যেই আধ্যাত্মিকতার পরিণতি, কিন্তু এর অন্তর্কোতনার কলে স্বরংচালিত বন্তের মত একা একাই এর কাল্ক চলতে থাকে, আর ভা থেকেই নিজেকে চালু রাখবার শক্তি ও অমুপ্রেরণা লাভ করে থাকে।

সাংসারিকভার ক্ষুদ্রতা ও অঁসারত্ব সন্ধন্ধে মানুষকে অবশ্যই সচেতন হতে হবে। বে জীবন শুধু নামে মাত্র বেঁচে থাকা—কোন গতিকে দিন কাটানো—কি মূল্য আছে সে জীবনের ? স্থান্দরভাবে কেমন করে বাঁচতে পারা যায় মানুষকে তারই অনুসন্ধান করতে হবে আত্মার কাছ থেকে—জীবনে ফোন্ বস্তু সার এবং কোন্টি অসার অথবা কম দামী দেটুকু বিচারবোধ আয়ন্ত করতে হবে।

তৃঃখ-বেদনায় জজ্জিরিত নানা দায়িত্বের গুরুভারে ভারাক্রান্ত মাসুষ বৃহত্তরের সন্ধান করবে কেমন করে ? কোথায় তার অবসর ? আত্মা অথবা আধ্যাত্মিকতা নিয়ে কেমন করে সে আলোচনা করবে! বিশ্বের কল্যানাভিলাষী বলে নিজেকে প্রচার করি, কিন্তু নিজের তুঃখ-শোক জয় করতে পারি কই!

পুরাকালের ধর্মবিশ্বাসে তবু একটা সান্ত্রনা ছিল—শান্তির প্রলেপ ছিল। প্রিয়জনের বিয়োগ-বেদনা মান্ত্র্যকে আজকের মত এতথানি অধীর করে তুলত না, কারণ তথনকার ধারণা ছিল আত্মা অমর—মৃত্যুর পরপারে আবার তার দেখা মিলবে। আজকের যন্ত্রমূগ সেই প্রাক্তন বিশাসকে শিথিল করে দিয়েছে। কোথায় শান্তি কোথায় সান্ত্রনা মান্ত্র্য অন্তর্ম হয়ে অবেষণ করে চলে। জীবনে যা ছিল আনন্দময়, যার জন্মে বেঁচে থাকা সার্থক বৃলে মনে হত, তা-ই যদি সহসা অপহ্যত বা অপসারিত হয়, তাহলে সংসারে এমন কি আছে যা নিজ আত্মার শান্তি বিধান করতে পারে ?—What is there that can restore the soul?

এই তীব্র বেদনাকর নিরুৎসাহের তামসী মুহূর্ত্তে অন্তরাত্ম। আর্ত্তনাদ করে বলে ওঠে, হে বিজ্ঞানী, কোণায় তোমার সেই আলো যার ছাতি বিশ্ব-ভূবনে পুলকের বন্যা প্রবাহিত করে দেবে, কোথায় তোমার সেই পুপ্পকরথ যা নন্দন-কানন থেকে আমার অপহাত পারিজাতটি ফিরিয়ে এনে দেবে!

যথন তীব্র প্রলোভন-জাল আদর্শকে করে সমাচ্চন্ন, বিবেককে করে চুর্ববল, বিচারবুদ্ধিকে পঙ্গু—যথন তার তুর্দ্দমনীর প্রভাব চরিত্রকে এমনভাবে আলোড়িত করে যার কলে
এতদিনকার স্থনাম, তিলে তিলে গড়া যশের সৌধ, এক মুহূর্ত্তে খান্ খান্ হয়ে ভেঙে
পড়ে—তথন মানুষের সেই নৈতিক পরাজ্যে কোথায় বিজ্ঞানের কোন্ সঞ্জীবনী শক্তি আছে
যা তার সকল গ্লানি বিধোত করে সমাজে তার পুনঃপ্রতিষ্ঠা করবে।

তৃঃখ, ভগ্নোভ্যম এবং নৈতিক পরাজ্বরের গ্রানি থেকে বিজ্ঞান অথবা যন্ত্র মাতৃষকে আজও মুক্ত করতে পারেনি। কিন্তু সেজতে বিজ্ঞান দায়ী নয়—দায়ী হল ধর্ম্মের আধ্যাত্মিক তুর্ববলতা।

বিজ্ঞানের দারা যেদব অন্তর্নিহিত সৃক্ষ্মসমস্থার সমাধান সম্ভব নর সেধানে আধ্যাত্মিকতার প্রান্ধেন অন্তর্ভুত হয়—বড় বেশী রকমই অনুভূত হয়; তার কারণ পূর্বেকার যে বিশ্বাসে মন ভূপ্ত হত আজ তা ভেঙে পড়েছে। সাস্ত্রনা চাই বটে, কিন্তু এ-ও ঠিক যে সান্ধ্রনার প্রাক্তনে রীতিতে আজ আর মন ভূলতে চাইবে না। আপেকার মত অনুনরে বা আগেকার মত স্ত্রতিতে আজ আর মন ভিজবে না বা থুনী হরে উঠবে না। তার কারণ আজ মানুদ্ধের

দৃষ্টিভঙ্গীরই বে আমূল পরিবর্ত্তন সংঘটিত হয়েছে—বিশ্ব, জীবন এবং ধর্মা সম্বন্ধে গত দিনের সব ধারণাই যে আজ বদলে গেছে।

রূপকথা বা পুরাকাহিনীর মধ্যে মানব-জীবনের মূল্যবান অন্তর্গৃষ্টির সন্ধান মিলতে পারে, কিন্তু তাই বলে কেউ পুরাকথার কাছে সাহায্যের আবেদন জানাতে পারে না। আজও এই নৃতনের যুগেও তাই এমন এক জীবন্ত ধর্মের প্রয়োজন মানুষ উপলব্ধি করে বা তার সকল প্রকার আলোডনে সাড়া দেবে।

আজকের ইন্টেলেকচুয়াল এবং সামাজিক পরিবেশ পূর্বেকার পারিপার্শ্বিকতার চেয়ে

অনেকাংশে বিচিত্র ও নৃত্রন। এই জটিলতার আবর্ত্তে বহু বিচিত্র আলোড়নের উদ্ভব হয়ে
থাকে। এর ফলে পরস্পারে ভুল বোঝাবুঝি এবং সম্প্রদায়ে সম্প্রদায়ে অনৈক্য বেড়েই চলে,
আর সেই সঙ্গে গুরুতর মানসিক ও দৈহিক বৈফল্য ঘটবার অবকাশ থাকে প্রাচুর। শুধু
বিবাহ-বিচেছদের সংখ্যাবৃদ্ধির দৃষ্টান্ত থেকেই বোঝা যায় পুরুষ ও নারীর মধ্যে যে নির্ভরশীল
সম্বন্ধটি বিভামান ছিল আজ তা-ও অবলুপ্ত হতে বসেছে।

সমাজকে এই মনোবিকার থেকে স্কুস্থ করতে হলে দক্ষ মনোবিজ্ঞানীর আবশ্যক বিনি কার্য্য-কারণের প্রতিক্রিয়া ও পরিণাম সম্বন্ধে সকলকে সচেতন করতে পারেন। স্থথের বিষয় এই ধরণের বিজ্ঞানদর্শ্মত শিক্ষা ক্রমেই প্রদার লাভ করছে এবং অপেকাকৃত উদার দৃষ্টিতে মামুষ স্বাভাবিক মুর্বলতাগুলি বিচার করতে শিথেছে। আধুনিক যুগের মনোবিজ্ঞানীরা বহু তথ্য উদ্ঘটিন করেছেন—বহু রহস্থময় প্রদেশে আলোক সম্পাত করেছেন। ক্লিস্কু আধ্যাত্মিকতার সংস্পর্শ না থাকায় তাদের নির্দেশ পূর্ণ গ্রহণযোগ্য হয়ে ওঠে নি । আচারের উৎস এবং আচরণের ফল এতত্ত্তরের মধ্যে প্রভেদটুকু জ্বায়ঙ্গম না করায় এবং প্রচলার কোন সরল সূত্র নির্দেশ না করার নৈতিক অভিজ্ঞতার যুগে যে নিরমানুগ আত্ম-নিয়ন্ত্রণশীল সংযমী মনটি গড়ে উঠেছিল আজ তারও ধ্বংদ সাধন হয়েছে। যাঁরা নতুন করে মাসুষের সম্সাগুলি সমাধান করবার প্রয়োজন উপলব্ধি করেন তাঁরা শুধু প্রার্থনা বা উপাসনায় অসহিষ্ণু হয়ে উঠতে পারেন। আবার যাঁদের মধ্যে প্রাক্তন ঈশ্বর-বিশ্বাস বন্ধমূল হয়ে আছে তাঁরা নবলব্ধ অভিজ্ঞত। ও নৃতন দৃষ্টিভঙ্গীর কথায় সন্ত্রস্ত হয়ে উঠতে পারেন। কিন্তু বে ধর্ম শুধু নিরাকার আত্মামাত্রে পর্য্যবসিত সে ধর্মা কেমন করে সাড়া জাগাতে সক্ষম হয়ে 📍 ধর্মকে তাই অমুভূতি এবং বৃদ্ধিবৃত্তি তুই-ই অধিকার করতে হবে। আজকের ধর্মজীবনের ট্রাব্জেডি হল এই যে তা আধ্যাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গী থেকে আবেগময় অমুভূতি ও আসক্তিকে পৃ<mark>থক</mark> ও বিচিছন করে রেখেছে।

বামায়ণ, মহাভারত অথবা বাইবেল যা অতীতের মাসুষের দৈনন্দিন জীবনে বিশিষ্ট অংশ গ্রহণ করেছিল আজ অধিকাংশ ক্ষেত্রেই দেখা যায় তা ইতিহাসের নিদর্শন বলে পরিত্যক্ত হরেছে। কিন্তু কেন ? অনেকের মতে আবার ভবিষ্যতের ধর্ম্মকে এইভাবে বিশ্লেষণ করে নিতে হবে, যথা—'বিজ্ঞান ধর্ম্ম,' 'সমাজ ধর্ম্ম', 'মানবতার ধর্ম্ম' ইত্যাদি। কিন্তু কেন ? মানুষ কি পুরাকালের কেউ নয় ?

আমরা তো ভূলতে পারি না যে মানুষ সর্ব্বযুগের সর্ব্ব কালের বংশধর। সে যে আতীতের চারণ কবির উত্তরাধিকারী—তার হৃদয়ে তাদের সঙ্গীত আজও অনুরণিত হয়ে ওঠে। সে যে আতীত যুগের মহাশিল্লীর বংশধর—তাদের স্ক্রনী-শক্তি আজও তার রক্ত-স্রোতে প্রবাহিত হয় আর তার দৃষ্টিকে করে তোলে দিগন্তপ্রসায়ী। সে হল শিশু আবিদারক, শিশু-ভাবুক, শিশু-সয়্যামী। তার বংশানুক্রম যে তার প্রকৃত স্তরটি পূর্ব্বাহ্নেই নিরূপণ করে রেথেছে। পূর্ব্বপুরুষের অন্তর্দৃষ্টি মানুষকে যুগ যুগান্ত ধরে জুগিয়ে এসেছে বিশদে ধৈর্যা শোকে সান্ত্রনা, নিরুৎসাহে আশা।

ঠিক আঞ্চকের মতই পুরাকালের লোকও প্রয়াস পেয়েছিল বিশের সক্ষে মানুষের সম্বন্ধ নিরূপণ করতে। ঠিক আজকের মতই তারাও চেয়েছিল তাদের অভিজ্ঞতার নৈতিক ও আধ্যাত্মিক বাধ্যা প্রদান করতে। সেদিন তাদের হাতে কিন্তু আমাদের মত এত মূল্যবান উপাদান ছিল না, অথচ আজকের সমস্যাগুলির সঙ্গে সেদিনের সমস্যার প্রায় কোনই পার্থক্য ছিল না।

আঞ্চকের দিনে তাই ধর্মজীবনের এমনভাবে পুনর্গঠন করতে হবে যাতে অতীতের সঙ্গে
বর্ত্তমানের আধ্যাত্মিকতার যোগসূত্রটুকু বজায় থাকে।

# अध्योग्ने स्था हे स्था है अप अध्ये हैं अप अध्ये हैं अप अध्ये हैं जिल्ली हैं जिल्ली हैं जिल्ली हैं जिल्ली हैं ज

( পূর্ব প্রকাশিতের পর )

#### চবিবশ

ভোলানাথ ঘোষ বললে চেনে না, স্বদেশী মোক্তার বললে চেনে। গাড়ি মোড় যুৱল। অভিজাত ফাঁকা থেকে চলল অভাজন যিপ্লিতে।

রাস্তাটা দীর্ঘ হোক এই শুধু কামনা করছিল তামদী। যাতে আরো অনেককণ সে ভাবতে পারে, বুনতে পারে স্বপ্নের ছিন্ন জাল। যাতে দিনের আলোটা আরো একট অস্পষ্ঠ হয়, নীরবতার আভাস আসে বাতাসে। কী ভাবে দেখা হবে, কী কথা কইবে, চোখের<sup>ু</sup> উপর চোধ রেখে তাকাতে পারবে কিনা, হাসবে না মুখ ম্লান করে থাকবে, কিছুই সে ভাবতে পারছে না. দেখতে পারছে না। সে ভাবছে, দেখছে, অপরিচিত নির্জন ঘরে অপরিচিত নির্বাক অন্ধকার। প্রশ্নোত্রহীন অন্ধকার। জিজ্ঞাসা নেই, জবাবদিহি নেই; বিচার নেই, বিশ্লেষণ নেই : অনুমান নেই, অভিমান নেই। ভয়কর স্থন্দর অন্ধকার, ভয়কর স্থন্দর ঘনিষ্ঠতা। একজনের ক্লান্তি দিয়ে আরেকজনের ক্লান্তি মুছে দিচ্ছে, একজনের লঙ্কা দিয়ে আবেকজনের লজ্জা। একজন নিঃসংশয়ে ধরা দিয়ে ধরে রাখতে পারছে আবেকজনকে। জীবনের একটা তীব্রতর চেতনার মধ্যে উত্তীর্ণ হচ্ছে তারা, সূর্যের সামীপ্যে স্থুদূর কোন এক শিহরিত গিরিশুঙ্গের উপরে। নবীনারস্তের নান্দীমুখে। দেখানে সব পবিত্র, পরিচছর: সেধানে অন্ধকার দীর্ণ করে জন্ম নিচেছ ভবিয়াতের সবিতা।

বন্ধ ঘর কেন, ঘর ছেড়ে পথেই না হয় বেরিয়ে পড়বে ভারা। ভোলাবাবু ভো বলেছিলেন দিনের দিন হাজির হতে পারলেই হল, তার আগে চক্কর দিয়ে এসো না যেখানে খুসি। কেট থোঁজ নিতে আসবে না। তাই সই, পথেই সোজা নেমে পড়বে ভারা। পথে নেমে এনে আলোর চারদিকে তাকিরে অনেক হালকা বোধ করল তামসী। অনেক

জোরে জোরে সে হাঁটছে, অনেক বড় বড় পা ফেলে। হাঁটতে-হাঁটতে তারা চলে এসেছে মাঠমর এক গ্রামের মধ্যিখানে। ঝাকড়া-চুলো গাছের নিচে। ছারাজরা ঘাসের উপর গা-হাত-পা টান করে শুয়ে পড়ল তামসী। তার শুধু আজ পথ চলবারই স্বাধীনতা আসেনি, এসেছে বিশ্রাম করবার স্বাধীনতা, ঘুমের আলস্তে শিথিল হবার স্বাধীনতা। এতক্ষণ এই দীর্ঘ পথ অনুসলি হাসছিল সে, এখন একেবারে অঝোর ঝোরে কাঁদতে লাগল। অফুরস্তের মত। এত কারাও ছিল তার বুকের মধ্যে? ছিল কাঁদবার এত স্বাধীনতা। হাসল তামসী। কে জানে! কে জানে কোন নিঃসঙ্গ পাহাড়ের জঙ্গলে হঠাৎ বেরিয়ে পড়েছে নিভূত নির্মর।

হাওয়ায় ভাসলে তো চলবেনা, এক জায়গায় এসে দাঁড়াতে হবে নিশ্চল হয়ে। কোথায় বাবে তারা ? কোথায় আঁকা রয়েছে সেই মানচিত্র ? কিছুই জানেনা, রেখামাক্র না। কী হবে জেনে ? যে দিকে ছু' চক্ষু যায় চলে যাবে তারা। পালিয়ে যাবে। তারিখের দিন হাজির হবে না। তুলিয়া বেরুবে। পুলিশ কিছুতেই হদিস পাবে না। কত ছুর্ধর আসামী ধূলো উড়িয়ে পাঁচির-পগার পার হয়ে গেছে। কত বারব্রতা নারী জীবনের মূল্যে তাদের আশ্রায় দিয়েছে, আবরণ দিয়েছে।

হৃৎপিণ্ডের শব্দে তাল কটিল তামসীর। সে সব আসামী কি চোর ? পকেটমার ?
এই বাড়ি। ভোলাবাবু বাড়ী আছেন ? না, তিনি গেছেন কোন এক ব্যাক্ষ খোলার
নেমস্তরে। কটা পিতলের শিক আর কটা জাবদা খাতা জোগাড় করে যেখানে-সেখানে
ব্যাক্ষ গজাচেছ আজকাল। প্রচুর খাওয়া দিচেছ আর রঙচঙে ক্যালেণ্ডার বিলোচেছ। আর,
বলা বাছল্য, প্রত্যেকটি উদ্বোধনী সভায় সভাপতি হচ্ছেন কলেক্টর। তেমনি ধর্মসভার,
সাহিত্যসভার, সমাজসংরক্ষণী সভার। আর যেখানেই—

জানি সেখানেই ঢাকের বাঁয়া। আপনি কে ? আমি মোক্তারের মুহুরি।

মোক্তারের আবার মূছরি আছে জানতনা তামদী। খানিককণ মুখের দিকে তাকিয়ে থেকে বললে, 'জামিনে খালাস করে আনা হয়েছে এমন একজন আসামী নেই এখানে ?'

কত আসামীই তো খালাস হচেছ অহরহ, কার কথা বলছেন ? সেদিন কী মজা হল দেখুন না। হাকিম যেই রায় দিল, খালাস, আসামী অমনি কাঠরা থেকে বেরিয়ে সোজা ছুট দিলে রাস্তা দিয়ে। বাবু আমাকে বললেন, স্থরেন্দর, আমাদের ফি ? ধরো হারাম-জাদাকে। কাছা-কোঁচা একত্র করে ছুটলাম, ধরলাম গিয়ে প্রায় আধমাইলটাকের মাথায়। বললাম, পাল।চিহ্ন যে, খালাসী ফি দিয়ে যেতে হবেনা ? লোকটা বললে, সকালবেলাই তো ফি দিয়েছি বাবুদের, আবার ফি কি ? খালাস পেয়েছি শুনে দোড়ে বাড়ি চলেছি বোকে খবর দিতে। আর ফি নেই, হারামজাদা বলে কি ? চট করে মাথায় একটা বুদ্ধি এসে গেল। বললাম, তুই তো ছাড়া পেয়েছিস কিন্তু গোড়ায় জামিন দিয়ে এসেছিলি যে তা ছাড়াতে হবে না ? সেই মুচলেকা যে আটকে থাকবে, তার ছাড়ানের ফি কই ? লোকটা ভ্যাবাচ্যাকা খেয়ে গেল। সম্পূর্ণ থালাস তা হলে এখনো হয়নি এই রকম ধোঁয়া ধোঁয়া কী ভেবে কাছার ডগা থেকে চারটে টাকা খুলে দিলে। দিয়েই আবার বাঁই-বাঁই করে ছুট। বাবুকে সাড়ে তিন টাকা দিয়ে আমি আট আনা ট্যাকস্থ করলাম। তাই বলছি, জামিন-বালাসেরও মানে আছে তুই প্রকার। আপনি কার কথা বলছেন ?

তামনী পফাপন্তি বললে, 'কলেক্টরের বাড়ির দেই চুরির আদামী।'

'ও, হাা, টাউন-জামিন পেয়েছে—'

'কোথায় তিনি ?' তামদীর কণ্ঠমূলটা কাঁপতে লাগল।

'এই কোথায় একটু ঘূরে আসতে গেছে। আপনি বসুন এসে এই ঘরে। এইটেই টাউন-জামিনদের আস্তানা। আমিও এখানেই থাকি এক খুবরিতে।'

টিনের ঘর, গওঁভরা কাঁচা মাটির মেঝে। গোটা হুই ত্যাড়াব্যাকা লোহার চেয়ার, একটা রোগা-পটকা কেরাসিন কাঠের টেবিল। তাল ঠিক রেখে বসা বা টেবিলে হাতের ভর রাখা ছুইই ক্লেশসাধ্য। উইয়ে-খাওয়া আড়া ছটো তক্তপোষ পড়ে আছে ছুই পাশে, পোড়া বিড়ি আর দিয়াশলাইর কাঠির ছরকোট। টেবিলটার উপর একটা খবরের কাগজ আঠা দিয়ে আঁটো, অনেক সব পেন্সিলের আঁকিব্রুকি। আগে বোধ হয় ভিতরে ছেলেদের পড়ার টেবিল ছিল—অনেক জন্তু-জানোয়ারের মুখ আঁকা। একটা একেবারে হুবহু মুক্ত্রির মুখ, নইলে শেয়ালের কানে কলম থাকবে কেন ? মুখ তুলে চাইল তামসী। দেখল মুক্রি এ ভল্লাটে নেই।

কোথার গেল রণধীর ? তামসীর বুকটা ছাঁাৎ করে উঠল। পালিয়ে এল না তো ? এই বিরলে-বিদেশে তাকে ফেলে রেখে সে যেতে পারে কখনো ? কেন, এক দিন যায়নি ?

আঠা দিয়ে আঁটা সেই খবরের কাগজের এক অংশে জোর করে চোথ রাখল তামসী। সেই খবরটাতে না আছে বর্ণ, না বা আছে বাস্তবতা। তামসী খুঁটিয়ে-খুঁটিয়ে দেখতে লাগল খবরটাতে ক'টা র আছে, ক'টাই বা ত। যদি র বেশি থাকে তা হলে—আর যদি ত বেশি থাকে তা হলে—কী তা হলে ? ত বড় কম। ত-র আশানেই। না, এই আরেকটা ত। আলো অস্প্র্যুট হয়ে আসছে। অক্ষর চেনা বাচ্ছে না।

হঠাৎ, পিছনে, দরজার দিকে, ভারী একটা নিশ্বাস শোনা গেল। অনড় হরে দাঁড়াল একটা অনভিব্যক্ত ছায়ামূর্তি।

'আমি তখনই আন্দাজ করেছিলাম তোমারই এই কারদাজি।' মূর্তি খুরে এল চোখের দামনে, অবরবী হয়ে, স্পর্শনীয় হয়ে। 'ভোলাবাবু আমাকে কিছুতেই বলবেন না কী করে এ সম্ভব হল। ভেবেছিলেন থুব একচোট চমকে দেবেন আমাকে। মনে-মনে আমি ঠিক আঁচ করেছিলাম। তুমি ছাড়া আর কার এমন অহং কার হবে।

এতটুকু চমকায়নি রণধীর। এতটুকুও প্রত্যাশার বাইরে মনে হয়নি তার। তাই তামদীকেও চমকে দেয়নি সেই রোজ্র-ঝলকিত "অসি" নামে ডেকে উঠে। স্বরে যেন সেই উষ্ণ উদ্মাদনা নেই, কেমন একটা শীতল বিতৃষ্ণ!। স্পর্শহীন নিস্পৃহতা।

এক মুহ্ত মৃঢ়ের মত তাকিয়ে রইল তামদী। তাকিয়ে রইল রণধীরের মুখের দিকে। কেমন যেন অভুত, অচেনা মনে হচ্ছে। যেন আরেক দেশের, আরেক গ্রাহলোকের। যেন আনেক দূর থেকে দেখছে। মুখটাকে তাই স্থানর লাগছে না। কেমন রুক্ষ, রসশৃষ্ঠ দেখাছে। শীর্বিটা মনে হচ্ছে রুগাতার মত।

না, সমস্ত চোথের ভুল তামসীর। রোদে-রোদে সে ঝলসা-কাণা হয়ে গেছে। না, কিছুতেই সে বিশাস হারাবে না, ধৈর্ম হারাবেনা। গ্রহণের রাত্রে অন্ধকারের দিকে চেম্নে থাকতে-থাকতেই সে চন্দ্রের রাভ্যুক্তি দেখবে। মাটি খুঁড়তে-খুঁড়তেই মিলবে তার স্থির জল, সরল জল। বালির দূরলীন স্তরের অন্তরাল থেকে বেরুবে হর্মমালিনী নগরী, সেই পুরাতনী সভ্যতা।

তামদী টেবিলের উপর দীর্ঘ ভঙ্গিতে তার ডান হাত প্রদারিত করে ধরল। সবলতায় অনাবৃত ডান হাত। বললে, 'বোদো।'

্রণধীর বসল না। পাইচারি করতে লাগল। থাঁচার মধ্যে বনদী জানোয়ারের মত।

বললে, 'ভোমার খুব পয়সা হয়েছে, না ? খুব বড়লোক হয়েছ ? খুব শাঁসালো মকেল গেঁথেছ ? নইলে ভোমার এত ভেজ, এত স্পর্ধা !'

তুই উন্মীলিত চক্ষুর উপর যেন ঘুদি খেল তামসী। কিন্তু অন্তরের স্থৈকে দে আহত হতে দিল না। বললে, 'তুমি মাথা ঠাণ্ডা করে বোদো আমার পাশে, এই চেয়ারে। দাঁড়াও, আগে একটা আলো আনাবার চেফা করি।'

'থাক, কাজ নেই।' রণধীর বাধা দিলঃ 'আলোতে তোমার মুখ্ঞী আর না দেখালেও চলবে। জানি, আমার মুখটাও লোকচকে দেখাবার মত নয়। হাঁা, আমি চোর—তরু আমি তোমার চেয়ে সরল, তোমার চেয়ে স্পষ্ট। হয়তো তোমার মতো আমি কুৎসিত নই। আমি শুধু নিজেকেই অধঃপাতে নিয়ে যাই, তোমার মতো নিজের সঙ্গে আরেকজনকে, আরো বহুজনকে, টেনে নামাইনা।'

তামদী ছুই করতলে মুখ চেপে ধরল। যেন একটাও না স্বররেখা বের্রিয়ে আদে অত্র্কিতে।

রণধীর এগিয়ে এল টেবিলের দিকে। বললে, 'তোমার কী মতলব, আমাকে এখন কী করতে হবে ?'

সত্যি, এটা এখন বিহবলতা দেখাবার সময় নয়। তামসী মুখ তুলে মান রেখায় হাসল। বললে, 'আমি কী জানি! তুমিই বলো না—'

'আমি বলব ?'

'হাা, যদি বল, জামিনের সত অক্ষরে আক্ষরে পালন করবে, তবে এখানেই থাকতে হয়। আর যদি বলো, এখান থেকে চলে যাবে, তা হলে চলো, রাত্রের ট্রেনেই বেরিয়ে পড়ি। গাড়ি আমি ছাড়িনি, দাঁড় করিয়ে রেখেছি।'

'চলে যাব! কোথায় ?'

বড় বেশি আশা হল তামদীর। বললে, 'কোথাও না। যে দিকে চোথ যায়। এখান থেকে ওখানে, আবো একখানে। পালিয়ে যাব আমরা।'

'পালিয়ে যাব ? তোমার সঙ্গে ? সেটা কি তবে আমার পালিয়ে যাওয়া হবে ? তামসী নিশ্চল হয়ে রইল।

'তোমার সঙ্গেই যদি যাই তবে তোমার থেকে পালাতে পারলুম কি করে ?'

তামদীর মনে হল তার শরীর থেকে হাড়গুলি ষেন খদে-খদে পড়ছে। হাতে-পায়ে তার জোর নেই, কিন্তু কণ্ঠস্বরে দে শক্তি আনল। বললে, 'আমার থেকে পালাতে পারাটাই কি তবে তোমার আসল মুক্তি ?'

'নইলে, তুমি মনে কর, তুমি উত্তাল সমুদ্রে পাল মেলে দিয়ে ফালাও বাণিজ্য করবে, আর আমি তোমার অমভোজী হয়ে তোমার গাধাবোটের লম্বরি করব, সেটাই আমার জীবনের সার্থকতা ? অভ পরমাই ভাল নয়, টাকা বা বয়স কোনোটাই টিকে থাকেনা শেষ পর্যস্তা'

'আমিও তাই ভেবেছিলাম।' তামসী টেবিলের একটা ধার বাঁ হাত দিয়ে আঁট করে চেপে ধরল: 'ভেবেছিলাম তোমার চোর-নামের কলকটাও শেষ পর্যস্ত টিকে থাকতে দেবনা। জামিনে ছাড়িয়ে এনে প্রথম থেকেই তার ঘসামাজা শুরু করব। ভুল হয়েছিল জামার। বুঝিনি সেই কলক্ষের ঘা মাস-মেদ থেয়ে একেবারে হাড়ে এসে লেগেছে।'

'নিশ্চরই ভূল হয়েছিল। একশো বার ভূল। তুমি ভেবেছিলে জেলটা থুব খারাপ জারগা, আর বেখানে তুমি বসবাস করছ সে জারগাটা খুব সৌখিন, উচ্চবংশীর। ভূল। বেখানে তুমি আছ সেখানের চেয়ে জেলখানা অনেক বড় পুণ্যন্থান। কুষ্ঠ স্পর্ল, প্রকট রোগ, গুপ্তাভি না। গোপন ব্যধির চেয়ে তা অনেক ভাল, অনেক ধার্মিক।'

এমন সময় লঠন হাতে ভোলাবাবুর প্রবেশ। সহাস্ত টাক নিয়ে। বলভে-বলভে;

'এুকী কথা, টাউন-জামিনের ঘরে আলো দেয়নি এখনো ? ও স্থারেন্দর, এদের খাওয়ার কথা বলে দিয়ে এসেছ হোটেলে ? ফি নিয়েছ ? রাতিরে থাকবার ফি ?'

তামদী তথুনি উঠে দাঁড়াল। বললে, 'আমি চললুম।'

'চললেন ?' ভোলাবাবু টাক চুলকোতে লাগলেন: 'হালত থেকে আপনার জন্তে এত করে আসামী ছাড়িয়ে আনলুম আর আপনি অমনি চললেন ? কেন, কী হল ?'

'ধর্মের কাহিনী বোঝানো গেল না। এরা কে কবে ধর্মের কাহিনী শুনেছে বলুন ? পুঁই আদাড় ছাড়া এদের মন আর কোন দিকে যাবে ?' তামদী দরজার দিকে পা বাড়াল।

'আমিও চললুম।' বলে উঠল রণধীর।

'আপনিও চললেন ?' ভোলাবাবুর টাকে প্রায় চুল গজাবার জোগাড়। 'কোথায় ?'
'থানায়। থানায় গিয়ে আমি সারেগুার করব। জামিন বাতিল হয়ে আমি কের
যাব হাজতে। আমি ডিফেগু করব না। দোষ স্বীকার করব। সোজাসুজি জেলে যাব।
পাপকে চাকবার জন্যে প্রবঞ্চনাকে ডাকব না।'

ভোলাবাবুর টাকে আর ঘাস গজাল না, টাক হেসে কেলেছে। বললেন, 'বুঝভে পেরেছি। অজাযুদ্ধের পর এখন ঋষিপ্রাদ্ধ চলেছে। আসল লঘুক্রিয়াটা এখনো বাকি। দেরি নেই, এখুনি ঝাঁটপাট দিয়ে বিছানা পেড়ে এনে সব ঠিকঠাক করে দিচিছ। কই হে স্থারেন্দর, ফি-র চার্টটা দেখিয়েছ ?'

'ভার চেয়ে নির্দিষ্ট পল্লীতে গিয়ে রাত্রিযাপন করাও অনেক সম্মানের।' রশধীর মরিয়া
হয়ে বললে।

'মাপ করবেন ভোলাবাবু।' ভামসী ঘুরে দাঁড়ালঃ 'সঙ্গে আমার মাল আছে। স্টুটকেদের মধ্যে গয়নার বাক্স। সমর্প ঘরে বাস করাটা বারণ করে দিয়েছে শাস্ত্রে।'

ভোলাবাবু একবার এদিক একবার ওদিক তাকাতে লাগলেন। তু জন রাস্তার উলটে। তু' মুথে বেরিয়ে গেল। ভোলাবাবু তুই অঙ্গুষ্ঠ উৎক্ষিপ্ত করে বলে উঠলেনঃ 'আসামীও নেই, ফরিয়াদীও নেই, আমি মুখখু হাকিম এজলাস কামড়িয়ে পড়ে আছি।'

ু বেশিক্ষণ পড়ে থাকতে পারলেন না। ছুটতে ছুটতে লাগ ধরলেন রণধীরের। রণধীর বললে, 'আপনার ভর নেই। নামতে হলে আমি নিজেই শুধু পথে নামি, অক্তকে পথে বসাইনা।'

রণধীরের জীবিকার্জনের পথ কুসুমান্তৃত ছিল না। দগ্ধভাগ্য সে, বারে-বারে রুজদ্বারের সামনে তাকে প্রতিহত হতে হয়েছে। কাঁটার-থোঁচার ছিঁড়ে গিরেছে তার হাত-পা। অদ্ধ ভাগ্য তথন তাকে টেনে নিয়ে এসেছে অদ্ধকার চোরা গলিতে, ঠেলে দিরেছে ক্রেমনিশ্ব পিচ্ছিলতার। তবু, তথনো, আশা হারায়নি রণধীর, প্রতি শ্বলিত পদের প্রাকম্হুর্তে মনে হরেছে এই বুঝি মিলে যাবে তার স্থির তীর, নিজেকে নিবারণ করার আকর্ষণ। কিন্তু কোথায় তার সেই প্রতিমুখাগতা শুক্রতারা। কোথায় সেই তিমিরহারিনী। রিদিক ভাগ্য একদিন তাকে নিয়ে এল তামদীর তুয়ারে, তার নিবিড় আর্ত্তির মধ্যে। দেখল সম্পদেশোভায় গর্বে-গৌরবে ঝলমল করছে তামদী। প্রতিষ্ঠা পেয়েছে নিজের অধিকরণে। তুয়ারকিরীটিনী গিরিচুড়ার মত দূর মনে হয়েছিল কিন্তু তাক দিয়ে দেখল সে তার পার্শ্ববাহিনী গ্রাম্য নদীরেখা। স্বপ্লের স্থবে কুলকুল করে বয়ে চলেছে। বয়ে চলেছে কোন জলনিধির সন্ধানে। মুহূর্তে নিজেকে রাজচক্রবর্তী বলে মনে হল। মনে হল তামদীর ঐশ্বর্য তার নিজের ঐশ্বর্গ, তামদীর দাফল্য তার নিজের অহঙ্কার। জীবন, যৌবন, আত্মসমর্পান—কিছুই ভিন বলে মনে হল না। মনে হলে তমিনী রাত্রির তপস্থাবদান হচ্ছে। আবির্ভাব হচ্ছে জ্যোতির্মর জীবনারস্তের। ভবিশ্বমান ভারতবর্বের।

কিন্তু কী দেখল দে রাত্রের গভীরে এদে ? দেখল স্বপ্নের সেই সৌধ শৃষ্ম হয়ে মিলিয়ে গেছে মেঘস্বরে, পড়ে আছে বীভংদ পণ্যপীঠ। দেই স্বপ্নাচ্ছন্ন নদী জপ্পালে আবদ্ধ হয়ে স্রোত হারিয়ে ফেলেছে, হয়ে উঠেছে পল্পলের পক্ষকুগু। ঐ যে দব চমকদার চুমিকি, আদলে ও দব তীক্ষ ক্ষতমুখ। ঐ যে দব পারিপাট্য আ্সলে ও দব কাপট্যের ভূমিকা। তারপর আর কী দেখবার ছিল রণধীরের ? আর কিদের প্রতীক্ষা করবার ? তার আশা নেই, ভবিশ্বৎ নেই, ফিরে দাঁড়াবার সংকীর্ণতম জায়গ। নেই। সমস্ত পাপের চেয়ে বড় পাপ হচ্ছে প্রবঞ্চনা। সমস্ত নির্মতার চেয়ে বড় নির্মতা হচ্ছে পরাকুকম্পা।

'একটা জিনিস বুঝলাল —'রণধীর বলল চলতে-চলতে।

'এই দিকে থানা, এই বাঁরের রাস্তায়।' ঠিক রাস্তায় এনে ভোলাবাবু নিশ্চিন্ত হয়ে প্রশ্ন করলেন, 'কি ?'

'জেলখানাটাই নিখুঁত খাঁটি জারগা। আর, বাইরে থাকি কি ভিতরে, আমার কাছে আমার সমস্ত জাবনটাই জেল। আকাশ নেই, গাছপালা নেই, নারীকণ্ঠ নেই, শিশুর হাসি নেই। সারা জীবন আমার টেন চলবে একটা সংকীর্ণ সুড়ভের মধ্য দিয়ে। সে সুড়ভের আর শেষ নেই, কান্তি নেই। শুধু খাসরোধী অন্ধকার আর ধোঁয়া, টেনের চাকায় স্লার পাহাড়ের প্রতিঘাতে অসহ্য আর্তনাদ। একটা জীবস্ত বিভীষিকা। কোথায় রোদ কোথায় মাঠ কোথায় বাতাসের দোল!'

এই যে থানা। ভোলাবাবু হস্তদন্ত হয়ে ভিতরে চুকলেন। সামনে ছোট দারগাবাবুকে পেয়ে উৎকণ্ডিত সুরে বললেন, 'দেখুন মশাই, দেখুন। এ লোকের জারগা কি জেলখানা না পাগলা গারদ।'

## জীবাণু

#### নায়ায়ণ গঙ্গোপাধ্যায়

পাহাড়ী আকাশে দিব্যি রোদ ঝিলমিল করছিল—হঠাৎ সব ঝাপ্সা হয়ে এলো। সারদাপ্রসাদ টের পেলেন নিবিড় ভাবে কগ্ ঘনিয়ে আসছে। সামনে ফ্টাণ্ডের গায়ে ফিট করা আয়নাটার দিকে তাকালেন, উজ্জল কাচের ওপর জলের রেণু ছাড়া আর কিছুই চোখেপড়ল না।

ফগ ঘনিয়ে আসছে। হঠাৎ একটা খুশিতে মনটা যেন পূর্ণ হয়ে উঠল সারদাপ্রসাদের। বেশি আলো ভালো লাগেনা তাঁর, ভালো লাগেনা দিবালোকের অভিপ্রসাল্ভ উজ্জ্লভা। কুয়াশার এই প্রায়াদ্ধকার বিষয়ভার সঙ্গে তাঁরও মনের একটা অন্তরঙ্গ সংযোগ রয়েছে। আন্তে আন্তে ধোঁয়ার মতো তাঁর চারদিকে সঞ্চিত হতে থাকে, তারপর ক্রেমশ নিজের হাত পা গুলো পর্যন্ত আর স্পষ্ট করে দেখতে পাওয়া যায় না। সারদাপ্রসাদের মনে হয় নিজের বিগত জীবনটা। এম্নি করে যদি স্মৃতির সম্মুথ থেকে আবছায়া হয়ে বেভ—ময়িটভতশ্রের চারদিকে যদি আবর্তিত হতে থাকত এম্নি একটা সামাহীন ধূসরতা, তা হলে—

- —আর একটা কম্বল দেব বাবু? ঠাণ্ডা লাগছে? চাকরের প্রশ্ন এল।
- -- नाः, थाक।

ফগ আসছে— সর্বাঙ্গে জড়িয়ে ধরছে প্রেমের মতো—রাশি রাশি শীতল চুম্বনের মতো।
সারদাপ্রদাদ শুনেছেন প্রেমে উত্তাপ আছে, আছে মানুষের রক্তকে সজাগ সচেতন করে
তোলবার নিবিড় একটা কবোফ্টা। কিন্তু মানুষের প্রেমের পরিমিতি থেকে তিনি আজ
বহুদূরে। আজ যে পৃথিবীর উন্মুক্ত উদার প্রেমের মধ্যে তিনি আজার নিয়েছেন, সেখানে
রৃষ্টি, সেখানে ফগ, সেখানে বরফ গলা শীতল ঝর্ণা আর পাইন দেওদারের মর্মর।

को रूख हलहिल कीरन, की रूख शल।

ফগ এসেছে। বুকের ওপারে কম্বলে ঢাকা শরীরটা তার ভেতরে ক্রমে ক্রমে মিলিরে বাচ্ছে। করেকটা মুহূতের জন্মে মনে হবে হারিয়ে বাচ্ছেন সারদাপ্রসাদ, তলিয়ে বাচ্ছেন জীবনের প্রত্যক্ষ পরিচয়ের নেপথ্যলাকে। এই কি মৃত্যু—একেই কি উপসংহার বলে পু একটা নিশ্চিন্ত নির্লিপ্রতা, সমস্ত চাওয়া-পাওয়া, যা কিছু দেনা-পাওনা একেবারে কড়ায় গণ্ডায় শোধ হয়ে গেছেধু—শু শান্ত অনাসক্ত মনে হারিয়ে বাওয়ার, ফুরিয়ে যাওয়ার জ্বন্থ প্রতীকা। বাতাস যেমন করে ফুলের গন্ধ উড়িয়ে নিয়ে যায়, তেম্নি ভাবে যা কিছু ভাব ভাবনা চিন্তা কল্পনাকে নিঃশেষে উড়িয়ে দিয়ে পাপড়ির মতো ঝরে পড়া।

কিন্তু এই মৃত্যু কি চেয়েছিলেন সারদাপ্রসাদ ? কখনো কি কল্পনা করেছিলেন এমনভাবে ফুরিয়ে যাওয়াটা ?

. না, তা নয়। তিনি তো বরং পরিপূর্ণ জীবনেরই কামনা করেছিলেন—চেয়েছিলেন সৃর্যালোকপ্রদীপ্ত উজ্জ্বল একটি পরিপূর্ণ বাঁচাকে। আঘাত, ব্যথা, তুঃখ, ভুল আর গ্লানির মধ্য দিয়ে কামনা করেছিলেন এদের সমস্ত কিছুর উধে যে জীবনসতা, তাকেই। কিন্তু কী হয়ে গেল। পথে নামবার আগেই হারিয়ে গেল পথ।

বারো বছর আগেকার কথা। সাংদাপ্রসাদ তথন লণ্ডনে—সেইবারেই ভাক্তারীর শেষ ভিগ্রিটা পাবার কথা। কৃতী ছাত্র সারদাপ্রসাদ, পরীক্ষার ফলাফল সম্পর্কে কারো মনেই সংশরের লেশমাত্র ছিল না। আর ছিল আশা, সামনে প্রসারিত ছিল অজপ্র অতুল সম্ভাবনা। কলকাতার ফিরে বাপের বিপুল প্র্যাক্টিস এবং প্রকাণ্ড ল্যাবরেটরীটা নিয়ে তিনি আদম্য উৎসাহে কাজে লেগে যাবেন, চিবিৎসা-বিজ্ঞানে এমন একটা স্থায়ী কীর্তি রেখে যাবেন যে মামুষে চিরকাল কৃতজ্ঞার সঙ্গে তাঁর নাম স্মরণ করবে।

আর এই স্বপ্পকে বে আরো মধু-মদির করে তুলেছিল গ্র্যাভিদ্ তার নাম। গ্রাভিদ্ থার্ত্তন। সমুদ্র পারের নীলিমা ওর চোখে, ওর ঠাকুরমা নাকি জার্মাণ ছিলেন। আল্পদ্রের তুষার ওর দেহবর্ণে—ওর রক্তে রক্তে ইয়োরোপের জাগ্রত যৌবন। সারদাপ্রসাদের জীবনে তুরস্ত মৌশুমী বাতাসের মতো ওর আবিভাব, স্লিগ্ধ-সজল অথচ উদ্দাম।

পরীক্ষার অতি পরিশ্রমেই বোধ হয় শরীরে ভাঙন ধরলো। গ্রাডিস্ এসে বললে, না, না এ চলবে না। দিন কয়েক বাইরে গিয়ে শরীরটা সারিয়ে এসো।

' সারদাপ্রসাদ প্রতিবাদ করলেন: তুমি ভয় পাচছ কেন ? এতো এমন কিছু গুরুতর ব্যাপার নয়। থুব বেশি পরিপ্রমের জন্মেই বোধ হয় এমনটা হয়েছে—পরীকাটা মিটে গেলেই শরীর জাবার সেরে উঠবে।

্যাডিস্ বললে, না, সে হবে না। এবার পরীক্ষা দিতে না পারলে বেশি ক্ষতি হবে না, বেশি ক্ষতি হবে শরীরটা ভেঙে পড়লে। তোমাকে আর আপত্তি করলে চলবে না—
কিছুদিনের ক্ষয়ে বেরিরে পড়তেই হবে।

ভাক্তার সারদাপ্রসাদ্ও নিজের সম্বন্ধে একান্ত অচেতন ছিলেন তা নয়। নিজেও বেশ বুঝতে পারছিলেন শরীরের মধ্যে এমন একটা কিছু ঘটেছে যা সাধারণ ক্লান্তি নয়, ভার চাইতে আবো কিছু বেশি—কিছুটা পরিমাণে সন্দেহজনক। কাজেই বিধা থাকলেও আপত্তি করতে পারলেন না— গ্লাডিসের প্রচণ্ড তাগিদে এবং কিছুটা মানসিক অস্বস্তিতে তিনি শেষ পর্যস্ত সুইজারল্যাণ্ডে রওনা হয়ে গেলেন।

প্রথম কিছুদিন চমৎকার কাটল। চারদিকের অবারিত সোন্দর্যের মাঝখানে, লগুনের শ্বাসরোধী কয়লার বাষ্পে বিষাক্ত বাতাদের বাইরে খোলা হাওয়ায় শরীরটা একটু একটু করে স্কুত্ব হয়ে উঠতে লাগল। কিন্তু মাত্র কয়েকটি দিনের জন্মেই। তারপরেই স্ত্য আত্মপ্রকাশ কয়ল, মৃত্যুর চাইতেও নিষ্ঠুর ভয়য়র সত্য। এক মৃহূতে চোধের সাম্নে থেকে দপ করে পৃথিবীর সূর্যালোক নিবে গেল।

ঘাড়ের নীচে মেরুদণ্ডে টিউবারকুলোসিস। মরণের নির্ভুল পরোয়ানা।

মিথ্যে হয়ে গেল পৃথিবী, মুছে গেল জীবনের সোনালি রঙ। ডাক্তারেরা বললেন, অপারেশান করে একটা শেষ চেষ্টা করে দেখা যেতে পারে। তা ছাড়া আর কোনো আশাই নেই।

শেষ চেষ্টা ব্যর্থ হল না। সামদাপ্রসাদ বেঁচে উঠলেন, কিন্তু সে বাঁচা মৃত্যুর চেয়ে ভাষকর। সে বাঁচা জীবনের প্রতি একটা মর্মান্তিক ব্যঙ্গ ছাড়া আর কিছু নয়। শেষ পরীক্ষায় পাশ করা আর হল না, প্রাাক্টিস অরে ল্যাবরেটারী হয়ে গেল একটা বেদনাবিদ্ধ মরীচিকা, আর গ্রাডিস্ ? ইংলিশ-চ্যানেলের নীল জলে কোথায় সে নীল চোখ ছটি যে হারিয়ে গেল—সামদাপ্রসাদ তা কি জানেন ? সূর্যালোকের মতো উজ্জ্বল ওর জীবন—এই ক্ষোচছন্ন ধুসরতায় ও কল্পনার চাইতেও অবাস্তব।

ফগ কৈটে গেছে। আবার রোদ ঝলমল করে উঠল। তাকিয়ে তাকিয়ে দেখতে লাগলেন সারদাপ্রদাদ। ভারী চমৎকার স্নো-ভিউ পাওয়া যাচেছ আজকে— কাঞ্চনজজ্ঞা গুদিকের সম্পূর্ণ আকাশটাকে অধিকার করে রাজমহিমায় বিরাজ করছে। মনে পড়ে স্ইজারল্যাগুকে, মনে পড়ে আল্প্সের সেই চিরশুভ তুষার বিস্তারকে। সে তুষার তাঁকে আশা দিয়েছিল, আশাস দিয়েছিল; আর এই তুষারে আজ তাঁর চৈতগ্র হিম্লীতল আচ্ছরতার মধ্যে সমাহিত হয়ে যাচেছ।

চাকর এল: বাবু, পাইপ দেব ?

- वाञ्चा तन।

চাকর পাইপ এনে দিলে। সেইটে ধরিয়ে নির্ণিমেষভাবে সামনের আয়নাটার দিকে তাকিয়ে রইলেন সারদাপ্রসাদ। সত্যি চমৎকার লাগছে কাঞ্চনজন্ত্যাকে দেখতে। ওপাশের জংলা কালে। পাহাড়টার মাধার ওপরে তার রাজকীয় বিস্তাহন। এ পাহাড়গুলোর চাইতে সে কত স্বতন্ত্র, অভিজ্ঞাত। বর্ণে, গৌরবে, ঔজ্জল্যে নিঃসংশ্যে প্রমাণ করছে, সে এদের সংগাত্র নয়।

এই ঔচ্ছ্বল্য, এই গৌরব তো সারদাপ্রসাদের জীবনেও আসতে পারত। সাধারণের মাঝখানে মিশে জলবিন্দুর মতে। তিনিও অনায়াসেই হারিয়ে যেতেন না, বিভায়, ঐশর্যে, প্রতিভায় তিনিও জলজল করতেন, ২য়তো চিকিৎসাবিজ্ঞানে তাঁর গবেষণা তাঁকে ওই কাঞ্চনজ্জ্বার মতোই একটা একক মহিমা দিয়ে ভূষিত করে রাখত। কিন্তু—

কিন্তু সারদাপ্রসাদ উঠতে পারেন না। কাঁধ আর গলার মাঝামাঝি অনেকটা জায়গার হাড় একেবারে কেটে বাদ দিতে হয়েছে, উঠে দাঁড়াতে গেলেই মাথাটা পেছনের দিকে ভেঙে পড়তে চায়। স্কুতরাং দিনরাত বিছানাতেই পরে থাকতে হয়। ইচ্ছেমতো মাথাটা ঘোরাবার উপায় পর্যন্ত নেই—বিছানায় একইভাবে চিত্ হয়ে পড়ে থাকাই হচ্ছে তাঁর দৈনন্দিন জীবন। মুখের সামনে স্প্রীংমের আয়না ফিট করা রয়েছে, চারদিকের দৃশ্য দেখবার জন্যে আয়নাটাকে তিনি যেদিকে ইচ্ছে ঘোরাতে পারেন। সাদা চোখে সহজভাবে জগৎকে দেখবার অধিকার থেকে পর্যন্ত তিনি বঞ্চিত। তাও তাঁকে দেখতে হয় প্রতিচ্ছায়ার ভেতর দিয়ে। আশ্চর্য, সারদাপ্রসাদ বেঁচে আছেন।

বেঁচে আছেন বইকি; এই বারো বছর ধরে এইভাবেই তো বেঁচে আছেন তিনি। বে চিকিৎসা-বিজ্ঞান আর যে মানব-সমাজকে তিনি ছহাতে দান করতে চেয়েছিলেন, আজ তাদেরই দানের ওপর তাঁকে নির্ভর করে থাকতে হচ্ছে। জীবনের কাছে তিনি অনিবার্য অপরিহার্য নন, জীবনের ওপরে একটা অসহ্য অহেতুক বোঝা মাত্র। চাকরদের অমুগ্রহে তাঁর দিন কাটছে, ইচ্ছে করলে যে কোনো মুহূর্তে ওরা তাঁর গলা টিপে মেরে যথাসর্বস্থ নিমে চমপট দিতে পারে।

আশ্চর্য এই বেঁচে থাকা। পাহাড়ের মাথার ওপর নিঃসঙ্গ বাংলো বাড়ি। পাশ দিরে একটা শুকনো ঝর্ণা, বর্ষাকালে ভাই দিয়ে নামে মুক্তা-গলানো জলের ধারা। আর চারপাশে পাইনের বন—একটা একটা রাত্রে যথন বৃষ্টিবাতাদের থেয়ালী ক্ষ্যাপা মাতামাতি স্কুরু হয়, তর্থন ওই পাইনগাছের ঘন-নিবন্ধ সূক্ষাগ্র কালোপাতাগুলোর ভেতর থেকে যেন অমুত একটা গোঙানির শব্দ শুনতে পাওয়া যায়, মনে হয় যেন ওদের ভূতে পেয়েছে। আর সেই সব রাত্রে ভয় করতে থাকে সারদাপ্রসাদের—সজাগ হয়ে ওঠে মনের কাছে নিজের অসহায় একাকিত্বের অচেতন অমুভূতিটা। মনে হয় পাহাড়ের মাথার ওপরে এই বাংলোটা বড় বেশি নির্জন, তিনি বড় বেশি নিঃসঙ্গ, কারো অঙ্কের উষ্ণ স্পর্শ ছাড়া এত পুরু আর দামী দামী পালকের লেপেও তার শীত কাটছেনা।

সেইসব রাত্রে সারদাপ্রসাদ যেন অসংযত হয়ে ওঠেন—মাথার মধ্যে যেন কেমন সব বিশৃষ্টল হয়ে যায়। চীংকার করে কেঁদে উঠতে ইচ্ছে করে, ইচ্ছে করে নিজের হাতে নিজের গলাটাকে নিম্পিষ্ট করে দিতে, ইচ্ছে করে মাসুধ খুন করতে। কী অপরাধ করেছিলেন সারদাপ্রসাদ, কার কাছে করেছিলেন ? কে এমনভাবে একটি ফুঁ দিয়ে তাঁর জীবনের যা কিছু আলো নিবিয়ে দিয়ে চলে গেছে ? বারো বছর কেটে গেল, অভিক্রান্ত হয়ে গেল একটা যুগ। তবু এখনো সময় আছে, এখনো যৌবন আছে তাঁর। সমস্ত শরীর তাঁর স্বাস্থ্যের দীপ্তিতে উজ্জ্বল, তুথে আলতায় মেশানো তাঁর গায়ের রঙ, রূপবান হিসেবে নিঃসংশয়ে তিনি গর্ব করতে পারেন, তাঁর বিদ্যা আছে, অর্থের অপ্রাচুর্য নেই—প্রত্যেকটি অঙ্গ প্রত্যঙ্গ তাঁর মুস্থ, কর্মক্রম। তবু তাঁর কিছু নেই। তাঁকে বিছানায় পড়ে থাকতে হবে, তাঁকে চাকরের অমুগ্রহের ওপরে অসহায় শিশুর মতো নির্ভর করতে হবে, তাঁকে আয়নার ভেতর দিয়ে পৃথিবীর প্রতিচ্ছবি দেখে খুদি থাকতে হবে, আর মৃত্যুর চাইতে অনেক ভয়য়য়র, অনেক তুর্বিসহ যে জীবন—সেই, জীবন বয়ে তাঁকে বেঁচে থাকতে হবে।

কোনোকালে ঈশ্বর মানেননি সারদাপ্রসাদ—আজও মানেননা। বস্তু-বিজ্ঞানের প্রত্যক্ষ সম্পর্কে এসেই মনের ভেতর থেকে ওই সংস্কারটাকে তিনি সমূলে উৎপাটিত করতে পেরেছিলেন। ঈশ্বরে বিশ্বাস থাকলে আজ মনের কাছে তিনি মুক্তি পেতে পারতেন, নিজেকে সাস্থ্যা দিয়ে বলতে পারতেন, এর জন্মে তিনি দায়ী নন, এ তাঁরকৃতকর্মের প্রতিফল, এ তাঁর জন্মান্তরের পাপ, হয়তো বা কোনো গো-হত্যা ব্রহ্মহত্যার অপরাধের প্রায়ন্চিত্ত। এবং এও হয়তো তিনি বিশ্বাস করতে পারতেন যে ইহজন্ম এই ছঃখহুর্গতির শোচনীয়, মর্মবেদনার মধ্যে কাটালেও পরজন্মে এবং পরকালে তাঁর একটা পাকাপাকি বন্দোবস্ত নিঃসন্দেহে হয়ে

কিন্তু সে পথ তাঁর বন্ধ—তাঁর পারের তলা থেকে দাঁ ড়াবার সে মাটি সরে গিয়েছে। বস্তবাদী হিসেবে তিনি জানেন ঈশ্বর-কল্পনা মানুষের অজ্ঞান অবুদ্ধির পরিণাম, জন্মান্তরবাদ আষাঢ়ে গল্পের চাইতে একটু বেশি মুখরোচক এই মাত্র। তবু সারদাপ্রসাদের আর্তনাদ করে উঠতে ইচ্ছে করে, দার্শনিকের বিখ্যাত উক্তির প্রতিধ্বনি করে বলতে ইচ্ছে করে: যদি ঈশ্বর নামে কেউ থাকো, তবে হে ঈশ্বর বিচার করে।, উদ্ধার করে। আমাকে, আমার জীবন আমাকে ফিরিয়ে দাও—

চাকর এসে দাঁড়াল।

—বাবু, চা এনেছি।

সারদাপ্রসাদ পাইপটা পাশের টেবিলে নামিয়ে রেখে হাত বাড়ালেন। একটা ফিডিং কাপে করে চাকর চা এগিয়ে দিলে। নিঃশব্দে সারদাপ্রসাদ চায়ের কাপে চুমুক দিতে লাগলেন।

- —ওরে, ডাক এসেছে ?
- —शा वातू, এই निয় গেল। আপনার টেবিলের ওপরে রেখে নিয়েছি।

#### —আছা যা, আমি দেখবখন।

চারের পাত্র শেষ করে আবার পাইপ ধরালেন মারদাপ্রসাদ, তারপরে আগ্রহভরে ডাকের দিকে হাত বাড়ালেন। চিঠিপত্র নেই, লেখবারও কেউ নেই। সপ্তাহে তুখানা করে বাড়ির চিঠি আদে, কুশল নেওয়ার সহজ ভদ্রতাটুকুর আদান-প্রদান চলে। কুশল! সারদাপ্রসাদের হাসি পায়। তিনি ভালো আছেন কিনা এ খবরটা নিয়মিত না জানালে নাকি বাড়ির লোকের তুশ্চিন্তার অবধি থাকেনা। তুশ্চিন্তাই বটে।

আজ চিঠি নেই—বাড়ির চিঠি আসবার দিন নয় আজকে। এসেছে ছুতিনখানা পূত্র-পত্রিকা। একখানা খবরের কাগজ, আর বাকি ছুখানা বিলিতি মেডিক্যাল জার্ণাল। অন্ধকার জীবনে একফালি পিছলেপড়া সূর্যের আচলা।

খবরের কাগজটা ঠেলে দরিরে রাখলেন সারদাপ্রসাদ। খবরের ওপর কোনো মোহ নেই তাঁর, কিছুমাত্র আকর্ষণ নেই। পৃথিবীতে কোথায় কোন যুদ্ধ হচ্ছে, কোথায় বোমার বহরের বর্ষণে জার্মাণীর আধখানা সহরকে বেমালুম উড়িয়ে দেওয়া হয়েছে, কোথায় ধানের ক্ষেতে পঙ্গপাল নেমে কসলের দর্বনাশ করে দিয়েছে, কোন্ নেতা গর্জন করে বলেছেন এক মার্দের মধ্যে তিনি বক্তৃতা দিয়েই স্বাধীনতা অর্জন করে নেবেন এবং কোন্ধানে একটা গোরুর পাঁচপেয়ে বাচ্ছা হয়েছে, এসব মূল্যবান খবরাখবরের কোনো লোভ, কোনো আকর্ষণ নেই সারদাপ্রসাদের। ও পৃথিবী তাঁর কাছে রূপকথা, ও পৃথিবী তাঁর কাছে জন্মান্তরের মতো একটা আষাঢ়ে গল্লের অতিরিক্ত কিছু নয়। পাহাড়ের ওপরে এই ছোট বাংলোদিক্তে ওদের কোনো তরঙ্গই কলকল্লোলে এদে মুখরিত হয়ে পড়বেনা—আন্দোলিত করে তুলবেনা চারপাশের উদ্ধন্ত পাইনের অরণ্যকে, প্লাবন নামিয়ে দেবেনা শুকিয়ে মরে থাকা ছোট্ট পাহাড়ী ঝর্লার বুকে।

তার চাইতে—অনেক বেশি আগ্রহ, অনেক বেশি উত্তেজনা নিয়ে মেডিক্যাল জার্ণালফুটোর মোড়ক ছিঁড়লেন তিনি। শুধু নিজের রুচিগত কৌতৃহল নয়, বৈজ্ঞানিক অমুসন্ধিৎসাও
নয়। ডাক্তার সারদাপ্রসাদ তার চাইতে অনেক বেশি প্রত্যাশা করেন।
ঈশ্বরে তাঁর বিশ্বাস নেই, মির্যাক্লে আন্থা নেই। কিন্তু বিজ্ঞানের ঈশ্বর ল্যাবরেটরীর
টেষ্ট্-টিউবে স্বতঃপ্রমাণ এবং স্বতঃপ্রকাশ, তার রাজ্যে যে-কোনো মুহুতে মির্যাক্ল ঘটে
ক্তে পারে।

সেই মির্যাক্লের স্বপ্নই দেখেন সারদাপ্রসাদ, সেই মির্যাক্লের জন্মেই তিনি প্রতীক্ষা করে আছেন। কিছুই বলা যার না, হয়তো এখন ক্ল্লনাও করা যার নাঃ তবু পত্রিকার পাতা খুলেই হয়তো দেখতে পেলেন কোনো একটা নতুন বৈজ্ঞানিক তথ্যের আবিভার হয়েছে, যার বলে তাঁর ঘাড়ের কাটা হাড়কে নতুন করে জ্যোড় লাগানে। যার । আর সেই

মুহুতে ? সেই মুহুতে তাঁর সামনে নতুন করে প্রাণের সিংহলার মুক্ত হয়ে যায়, সেই মুহুতে হিলি বলতে পারেনঃ এই পাহাড়ী বাংলো নয়, এই মেঘ আর কুয়াশার বেদনাচ্ছয় নির্বাসন নয়, জীবন থেকে নির্বাসিত হয়ে এই শৃহাতার বিলাপ নয়। তিনি আবার মাথা তুলে তু পায়ে ভর দিয়ে মাঝুয়ের মতো দাঁড়াবেন, এক আছাড়ে ভেঙে ফেলে দেবেন ছবি দেখানো এই আয়নাটাকে। তারপর বুক সোজা করে নেমে আসবেন ওই খবরের কাগজ্জীর মধ্যে, ওই কাগজ্জীর জাগ্রত চঞ্চল বছবিকুর পৃথিবীর পটভূমিতে। গুধু ওইখানেই তিনি থামবেন না—তারপর আবার নীল-সমুদ্র পাড়ি দিয়ে চলে যাবেন সেই নীল-নয়নার সন্ধানে; যদি তাঁকে খুঁজে পান, পুরুষের মতো—নীরোগ স্বাস্থ্যবান যে-পুরুষ কাঁধের ওপর মাথাটাকে সোজা রেখে দাঁড়াতে পারে তার মতো সতেজ কঠে বলবেনঃ আমি ফিরে এসেছি, ভোশার প্রতিশ্রুতি পূর্ণ করো।

কিন্তু স্বপ্ন—দিবাস্থপ। মেডিকেল জার্ণালের পাতায় সন্থ-আবিদ্ধৃত দশহাজারগুণ
ম্যাগ্নিফাই করা ব্যাক্টিরিয়ার ছবি আছে, তাদের প্রাণতত্ত্বর সূক্ষাতিসূক্ষা বিশ্লেষণ আছে।
কিন্তু মাসুষের কথা নেই, তাঁর মতো একটা বলিষ্ঠ, শক্তিমান, কীর্তিমান মাসুষকে বাঁচিয়ে তোলবার প্রক্তিশতি নেই কোনো। কাঞ্চনজ্জার মতো উজ্জ্বল মহীয়ান একটা মাসুষের মৃত্যুর মতো বাঁচাকে আলোকিত করে তোলবার কোনো আশাস নেই, আছে অতিশক্তিশালী মাষ্ট্রক্রোস্কোপের লেন্সেও যা ধরা পড়েনা, সেই অলক্ষ্যপ্রায় জীবাণুর জীবনের অতি গভীর পাণ্ডিত্যপূর্ণ গবেষণা। ভায়াগ্রাম, ফোটোগ্রাফ, ক্যাল্কুলেশন।

कांशक प्रतिदिक पृद्ध हूँ एए रकत्न मित्नन मात्रमाक्षमान।

আয়নার মধ্যে আলো মান হয়ে এলো। কাঞ্চনজ্জাকে দেখা বাচ্ছেনা। বৃষ্টি নেমেছে। সারদাপ্রসাদ ভাবতে লাগলেন, নিজের হাতে গলা টিপে আত্মহত্যা করাটা সম্ভব কিনা ?

#### —কে ওথানে ?

আরনার ছারা পড়ল। বৃষ্টিতে ভিজতে ভিজতে একটি পাহাড়ী দম্পতী এসে আশ্রর নিরেছে বাংলোর বারান্দার। স্বাস্থ্যে, যৌবনে টলমল করছে। বৃষ্টিতে ভিজে গিরেছে সেই আননন্দে তুজনে হেসেই আকুল। এতটা পাহাড় ভেঙে উঠেছে অথচ এতটুকু হাঁপাচ্ছেনা, একবিন্দুও ক্লান্তি বোধ হরনি।

সারদাপ্রসাদ সম্ভস্ত হয়ে উঠলেন। চৌৎকার করে উঠলেন: বীরু, বীরু ! চাকর বীরু ছুটে এল।

—কোথার থাকিস, কী করিস হতভাগা ? হুটো পাহাড়ী উঠেছে বারান্দায়—তাড়িয়ে দে একুণি।

ছকুম পালন করতে বীরু এক পায়ে খাড়া। এগিয়ে গিয়ে বললে, হটো, হটো।

- —কেন বাপু ? বৃষ্ঠিতে একটু দাঁড়ায়েছি—পাহাড়ী ভাষায় ক্ষীণ প্রতিবাদ জানালে ওরা।
- -- ना, ना, अभव ठलराना, वावूत शहन्म नत्र। यां इरहा--
- তেমনি হাসতে হাসতে ওরা নেমে গেল। ছঃখিত হয়নি, অপমানিতও না। সহজ্ঞ স্বাভাবিক জীবনে এসব ধূলোবালি ও:দর হাওয়ায় উড়ে যায়। বৃষ্টির ভেতরে ভিজতে ভিজতে ওরা থাড়াই পাহাড়ী পথটা দিয়ে অবলীলাক্রমে নীচে নামতে লাগল, স্বাস্থ্য আর যৌবনের নিভূলি প্রতীক।

্. সারদাপ্রসাদ বললেন, এখুনি ফিনাইল ছিটিয়ে দে—লাইজোল স্প্রে করে দে। সাত জন্মে ব্যাটারা স্নান করেনা, ওদের জামা-কাপড়ে ছুনিয়ার যত জার্মের আস্তানা। যা—যা, দেরী করিস নে—

জীবাণুকে ভয় করেন সায়দাপ্রসাদ, ভয় করেন মৃত্যুকে। আশ্চর্য, সায়দাপ্রসাদ বাঁচতে চান। কিন্তু সভিাই কাকে ভয় করেন তিনি ? ওদের জামা কাপড়ে ব্যাক্টিরিয়াকে, না ওদের পাথুরে শরীরের শিরায় শিরায় রক্তে রক্তে প্রবহমান যৌবনকে ? জীবনকে, না জীবাণুকে ?

আয়নার মধ্যে বৃষ্টি পড়ছে। আকাশ অন্ধকার।

#### বেড়াজাল

#### সুশীলকুমার গুপ্ত

স্থার কেরাণী। এই তার এখন যথেষ্ট পরিচয়। অন্য পরিচয় তার কিছু ছিল, কিন্তু দেটা দেখবার জন্মে কেউ সময় নষ্ট করতে রাজী নয়।

বাগবাজারের একটা খোলার ঘরের মধ্যে সুবীরের দাজান দংদার। বাগবাজার থেকে বেরিয়ে শ্যামবাজারের ট্রামে উঠে দোজা এদপ্লানেড—দমস্ত পথটা সুবীরের কাছে নিজের হাত পায়ের মতই পরিচিত। বাগবাজারের মোড়ে বাদগুলো জটলা পাকার, ওদিকে বুড়ো গাড়োয়ানটা মুখ গোমড়া করে ঘোড়ার গাড়ীর দরজা ধরে দাঁড়িয়ে থাকে; গ্রে খ্রীটের মোড়ে ভিথিরীটা ভিক্ষে চায় সুর করে, গয়ে কাছে ঘেঁদা ঘায়না, মাছি ভনজন করে, ফুটপাত থেকে নেমে নাকে রুমাল দিয়ে রাস্তা পেরোতে হয়; প্রেদিডেন্সী কলেজের দামনে পাফোলা পানওয়ালা কাঠের বাজে পান নিয়ে দকলের দামনে পান তুলে বলে, "দারাদিন খাওয়া হয়নি বাবৃ!" ওয়েলিংটন স্কোয়ারের কাছে একটি স্ত্রীলোক ঘোমটা টেনে ছোট ছেলেটাকে কাছে গুইয়ে ভিক্ষে চায়,—দব একটানা চিরপুরাতন সুর, ছন্দপতন নেই, ব্যতিক্রেম নেই, বৈচিত্র্যা নেই।

এসপ্লানেড থেকে একটু এগোলেই অফিন। পর্দ্ধা ঠেলে ভেতরে চুকলেই বাইরেটা দপ্করে নিভে যায়, সামনে কলিংবেলের শব্দ, চাপরাশীর আনাগোনার খসখসে আওয়াজ, কাগজের তাড়া থোলার মচমচে শব্দ, পান্সে ইলেক ট্রিক লাইট, ফিনফিনে ফ্যানের বাড়াস আর সব ছাপিয়ে কতগুলো অসহায় পাণ্ডুর বিবর্ণ চোয়াল, ঘোলাটে থমথমে চোখ, কাল ঝুলেপড়া ঠোঁট, পানেঠেলা টোলখাওয়া ঘটির মত গাল, তুমড়ে যাওয়া অস্বাচ্ছন্দ্যকর কপাল—বাংলার বর্ত্তমান ভবিশ্বের ভেঙে পড়া ভিত। মধ্যে কলমচালান আর হাঁ করে ঘড়ি দেখা, হাত টাটিয়ে গেলে বে নিয়ে পাশের লোকের সঙ্গে ইয়ায়র্কি অথবা সিনেমা যাওয়ার প্রপোজাল ক্রা—প্রেণব ; পৃথিবী ওলের কাছে গুটিয়ে এসেছে, আকাশও ভাঁজে ভাঁজে কমে আসছে, দৈনন্দিন জীবনের গণ্ডী ক্রমেই ছোট হয়ে আসছে। স্থবীরের মতে একমাত্র সাজ্বনা বে সম্বেরও আয়ু ফুরোর, জীবনের দিনও সঙ্গে সঙ্গের সঙ্গের কমে আয়ুলে!

সুবীর বিশ্ববিভালায়ের কৃতি ছাত্র। বিশ্ববিভালায়ের মূল্যে বাচাই করে অনেকেই তার

ওপর কিছু আশা করেছিলেন। এত হলো স্বাভাবিক খতিরান। প্রবেশিকা পরীক্ষার ভাল করে ও বখন কোলকাতার স্কটিশে পড়তে এলো মা তখন নিজেকে সোভাগ্যবতী ভাবলেন, ৰাৰা আশা করলেন সংসারের মোড় ফিরল এবার। স্থবীরের সামনেও ভবিষ্যতের কুয়াসাচ্ছর সূর্য্য বলমল করে উঠল।

হোক্টেলে সুবীরকে প্রথম দেখার জন্মে চি চি পড়ে গেল। স্থপারিনটেনডেণ্ট হু'বেলা সুবীরের থোঁজ নিতে আরম্ভ করলেন। রাস্তায় ঘাটে মাফাররা থমকে দাঁড়িয়ে ডেকে জিজ্ঞেদ করতে লাগলেন, "কেমন পড়াশুনো হচ্ছে সুবীর ? ভালত গু"

আনেক মেয়ে বেচে আলাপ করলে। ক্লাসের নোটখাতা চেয়ে মেয়েরা প্রেমপত্র লিখতে আরম্ভ করলে। স্থবীরের সঙ্গে বিকেলে একা বেড়ানোর জফ্যে মেয়েদের মধ্যে বন্ধুবিচ্ছেদ হলো। অমন ডাটিয়াল মেয়ে রেথা গুপ্তা স্থবীরকে বইয়ের মধ্যে চিঠি পাঠাল, শ্ঞাক্ষাস্পদেযু,

কাল আপনার সহিত আলাপ করিয়া কৃত কৃতার্থ মনে করিলাম। আপনার শরীর খারাপ শুনিরা সবিশেষ চিস্তিত আছি। আপনাকে আমার কি ভাল লাগে বলিতে পারিনা! আপনার বাঁকা তরোয়ালের মত ক্রবেখা ও জ্লজ্লে চোথ তুইটি যে কাহাকেও মুগ্ধ করিতে পারে।…"

মেয়েদের সঙ্গে এনগেজমেনেটর দরণ ওকে সারা বিকেলটাকে মস্থভাবে খণ্ডিত করতে হয়। মেয়েরা হোটেলের সামনে এসে হাজির হয়। তারপর কৃষ্ণি হাউস অথবা ইডেন গার্ডেন, কোনকোন সময় গঙ্গার কোন নির্জ্জন ফ্লাটে।

সীতেশ ওকে বাড়ী নিয়ে যাবার জ্বন্যে বুলোঝুলি করত। ওকে গ্র্যাণ্ডহোটেলে এনটারটেন করে অনেকেই গর্কের দঙ্গে বলে বেড়িয়েছে।

চিঠি স্থবীর ভালই লেখে অনেক মেয়েদের মত। "তাত লিখবেই" পরেশ হরেনকে বলে, "ম্যাটিকে বাংলায় ভি পেয়ে নকাই পার্সেন্ট রেখে ফার্ফর্ল হয়েছিল। গত পাঁচ বছরের মধ্যে অত নম্বর কেউ পায়নি।"

সুবীরের এালবাম থেকে অনেক মেয়ে ওর ছবি উঠিয়ে নিয়ে লিখে দিয়েছে, "fill up the gap" অবশ্য সঙ্গে চিঠিও দিয়েছে "আপনার ছবিটি লইবার লোভ সামলাইতে পারিলাম না। ক্ষমা করিবেন। আপনার জয়ে আন্তরিক ভালবাসা রহিল। ইড়াদি।"

े সহজ আবেশ মুখর, হাকা হাসির দিনগুলি।

বাড়ীর আত্মীয়েরা কত আশা করভেন ওর ওপর।

াপাড়ার বর্ষিয়সী মহিলার। চিবুকে হাত দিয়ে বলতেন, "ওমা। এডটুকু ছেলে

বি-এস-সি পড়ে। এই ত সেদিনকার স্থবু। আমাদের নন্দর সঙ্গে প্যান্ট পরে গুলাভি নিরে পাণী মেরে বেড়াত টো টো করে। আমিও বকে বাঁচভাম না।"

রাণুদি স্থবীরকে ভালবাসত খুব। বলতো, "স্তবু আমাদের বিছেসাগর। হাজার টাকার কম স্তবু আমার চাকরি করবে না। মোটা মাইনের চাকরী নিয়ে লোকে পা খঁরে সাধাসাধি করবে।"

বাবার বন্ধুরা বাবাকে বলতেন, "ছেলে নিজের টাকায় বিলেতে যাবে দেখ। 'ষ্টেট স্কলারশিপ ল্যাজে বাঁধা। তোমার কি চিন্তে ভাই।"

বিশ্ববিভালয়ের কারিকুলমের বাইরে স্থবীর পত্রিকায় লেখালেখি করতো। ফাষ্ট ইয়ারে তার লেখা বাংলার শ্রেষ্ঠ মাসিক পত্রিকাগুলিতে বেরিয়েছে। তার 'ঝড়' গল্পটা পড়ে তারাশক্ষরবাবু বলেছিলেন, "সুবীর চেষ্টা ছেড়না, এদিকে লেগে থাকতে পারলে উন্নতি আছে।"

সে আশা আকাজ্জা স্বপ্নালোকিত জীবনের সঙ্গে আজ কোন সামঞ্জন্ত নেই। হেমস্তকালে খোলার চালের ওপর ঝরে পড়া শিশিরের মত মাঝে মাছে পুরণো দিনগুলো চোথ ঠাওরার। ফুটো টবে তুলসী গাছের ওপর জমা শিশিরের মত অতীত জীবনটা ছলছল করে। এখন সে কেরাণী—এই তার শ্রেষ্ঠ ও স্বাভাবিক পরিচয়! শব্দটা এক নিঃশ্বাসে উচ্চারণ করলে, আর কেউ কিছু জিজ্ঞেস করারও প্রয়োজন মনে করে না।

আজ বিশ্বেদ হয় না তথন সে কি জোরে লাভ ম্যারেজ করতে গিয়েছিল। অবস্থা নিজের ভাল নয় তার ওপর রাণী বড় লোকের মেয়ে। রাণী বলেছিল, "পারবে ত, সব ভেবে দেখ।"

"কুছ্পরওয়া নেই," আন্তিন গুটিয়ে বলেছিল স্থবীর, "আমি থাকতে তোমার কষ্ট হবেনা রাণি!" তা' তখন সে বলতে পারতো, বিশ্ববিভালয়ের এক নম্বর ছাত্র সে, চেহারা ভাল, স্বাস্থ্য ভাল,—ছাত্রজীবনের বড় যা কিছু!

কিন্তু সে হার মেনেছে। রাণী সে কথা তুলে প্রারই থোঁটা দেয়। বেশ ঝগড়া হয়ে যায় তুজনে।

আজকের এই অবস্থার জত্যে খানিক পরিমাণে দায়ী তার পলিটিক্সের হুজুগ। প্রথম প্রথম ওটা মন্দ লাগেনি, বেশ মাদকতা ছিল ওর মধ্যে। ও ভালছেলে, বিভিন্ন পার্টির লোকেরা ওকে দলে টানতে ঝুলোঝুলি করত। কলেজ ইলেকশানের সময় ও ছিল আন্কনটেইট্টেড ক্যানভিডেট। শেষের পরীকার ফল ভাল হয়নি ঐ সব হুজুকে মেতে। ওর চোঝে তথন রামধনুর সাতরঙা স্বয়। ও তথন মার্সিষ্ট লিটারেচার পড়ে মেরেদের সঙ্গে তর্ক কয়ডে শিথেছে, নিজেকে প্রলিটারিয়েট বলে তর্কে আসর মাত কয়তে অভাসে করেছে; গানীবাদ সম্বন্ধ কড়া প্রবন্ধ লিখতে আরম্ভ করেছে। ও তথন দেশসেবক, বস্তীউন্ধরনের

স্থা ওর চোখে, বিজ্লা টাটার সংগে শ্রমিকের ভাগ্যের পরিবর্ত্তনের তীব্র পক্ষপাতী। এমন সময় এক সভায় বক্তৃতা করাতে নাম গেল গভর্গমেন্টের কালোখাতায়। পরাধীন দেশের সনাতন নিয়মে তার কাছে ডালহাউসী স্কোয়ারের পথ বন্ধ হয়ে গেছে। এখন সে মার্চেন্ট শ্রফিনের পাঁয়তাল্লিশ টাকার কেবাণী।

গভর্ণমেন্ট সার্ভিস না করে ও চেয়েছিল পেপারে চুকতে। সব জায়গায় ও ইনটারজিউ দিয়েছে কিন্তু তারা যে টাকা অকার করেছে, তা'তে চমকে উঠতে হয়। সব জায়গায় এক কথা, "দেখুন, গ্রাজুয়েট হলে আমরা প৾য়ত্রিশ টাকা দি', আপনিও তাই পাবেন। আর দেখুন, আপনাকে গুধু নিউজ ট্রানয়েশান করতে হবে, ফ্রি রাইটিংএর স্কোপ দেওয়া হবেন।"

এই কি পেপারের দেলফ্ একস্প্রেশনের স্থোগ! ও বলেছিল, "আপনারা চাপরাশী চান না সাব এডিটার।"

ম্যাট্রিকেব সময় কত সপ্প ছিল ওর চোথে। রিসার্চ করবে ও, বিলেতে জার্মানীতে বাবে পড়তে। প্রফেদার ওকে বলেছিলেন, ক্যেমিষ্ট্রি পড়তে। ওতে স্কোপ আছে। অবশ্য স্কোপকে সনাতন নিয়মে তিনি ইকুয়েট করেছিলেন একটা আশী টাকার কেরাণীর চাকুরীর সঙ্গে। তাও হলোনা। কেমিক্যাল ফার্মে ঘুরে জুতো ছিঁড়ে গেল। সব জায়গায় খাটুনী অসম্ভব, এইচ টু এসের গন্ধে জীবনের আয়ু কমে আসছে সব সময়, টাকাও তিরিশ থেকে চল্লিশ।

আগে দশটা বাংটার সময় ট্রামে বাসে যাতায়াত করতে শুনতো, পনের আনা লোক টিকিট কাটছে 'ডালহাউসী স্বোয়ার'; ঘূণায় নাক সিঁটকতো ও। ওরা গভর্ণ:মন্টের চাকরের দল, দেশের স্বাধীনতার পরিপন্থী-মনোবৃত্তি-সম্পন্ন মিছিল। হায়! দেশের কাজের কড়া ঝাঁঝ ওর ঝিমিয়ে গেছে, ডালহাউসী স্বোয়ারকে তার তীর্থ বলে মনে হচ্ছে ছুঃখ্ দারিদ্রোর জুতো লাথি খাওয়ার মধ্যে।

• মাত্র পাঁষতাল্লিশ টাকার চাকরী। কোন মতে পনেরটা দিন চলে। অনেক জায়গায়
যারা ওর ইনটারভিউ নিয়েছে তারা হয়ত ওরই সঙ্গে ক্লাশ নাইন পর্যান্ত পড়ে ওদিক
মাড়ায়নি। সীতেশ ছোকরা এখন ইন্সিওরেন্সে হাজার টাকার চাক্রী করছে। ওই সীতেশই
ওকে একদিন অত সেখেছিল বাড়ী নিয়ে যেতে। ও সেদিন মটর হাঁকিয়ে কলেজ ক্ষোয়ায়ের
কাছ দিয়ে চলে গেল। হিমাংশু এখন মস্ত দোকান দিয়েছে। মীয়ার বিয়ে হয়েছে কোন
আই-সি-এসের সঙ্গে।

পুরণো প্রেমপত্রগুলো ও মাঝে মাঝে বার করে পড়ে আর হাসে। পুরণো লেখার অধ্যে একটা নির্জীব আনন্দ পায় থেন। লিখতে আর ইচ্ছে করে না। কি হবে লিখে ? বাড়ীতে যেটুকু থাকে জানলা দিয়ে টুকরো চৌকোণ আকাশের দিকে তাকিয়ে থাকে।

পাররাগুলোর বকম্ বকম্ শব্দটা ওর বেশ লাগে। ঝর···র ঝর···র শব্দে পায়রাগুলো উড়তে থাকে। পুরণো দিনগুলো কেঁপে ওঠে যেন!

ঘরথানা অন্ধকার খুপরী। পায়রার খোপের মত। সামনের নর্দ্ধনার পাশে ডাষ্টবিন। আকাশ দেখতে হলে অন্ততঃ ঘাড়টাকে ষাটডিগ্রী কোণ করে ভাঙতে হয়। কলার খোসা, মাছের আঁশ, ছাই, এঁটো ভাত, তরকারির খোসায় গলিটার মধ্যে বেশ একটা আন্তরণ পড়েছে।

বাঁচবার ধারালো আশাটাকে যেন পারিপর্স্থিক লোহার হাতুড়ি পিটিয়ে ভোঁতা করে. দিয়েছে। আলোবাতাস নিয়ে প্রত্যেকটি চালে কাড়াকাড়ি। বাড়ীর উনোনে আগুণ দিসে পাড়াটার দম বন্ধ হয়ে যায়, মশার গুপ্পনে জায়গাটা মুখরিত হয়ে ওঠে।

ঘরের মধ্যে ছারপোকাসকুল চেয়ার, সামনে বিয়ের সময় পাওয়া টেবিলটা পুরণো হয়ে দাঁত ভেঙ্গাচ্ছে। একটা দেরাজ, ঝুলপড়া আয়না, ভাঙা খাট, ছ'টো পুরণো ষ্টালের বাক্স আর একরাশ বই—এই ত তার সম্পত্তি। আত্মীয়স্বজনেরা আগে কেউ কেউ আসত, আজকাল কেউই আসেনা।

রাণীর দিকে তাকিয়ে ওর হাসি পায়। দারিস্ত্রের চাবুকের চিহ্ন তার সর্বাঙ্গে। পতার চোথ তুটো নিপ্তাভ হয়েছে, মাথায় রাশ চুলের জায়গায় একটা ছোট পুঁটুলী হয়েছে, মস্থ গালের হাড় তু'টো যেন কোন জস্তুর মত লাফ দিয়ে পড়ার জ্ঞান্ত ওত্ পেতে আছে। শৈলাই করে জোড় দেওয়া কাপড়ে জড়ানো ফেটে যাওয়া মাটির প্রতিমা। ওকেই ও একদিন কত ভালবাসত! চারপয়সার ট্রাম খরচ করে ও আড্ডা মায়তে আসত ওদের বাড়ীতে, ছল করে খানিকটা থাকতে চেফা কয়তো, হাতথানাকে স্পর্শ কয়তে উদপ্র হয়ে থাকত সব সময়।

আর ছোট একটা ছেলে। জিরজিরে পাঁজরা বেরিয়েছে, তু'বছরে হাঁটতে পারে, না, হাত পা নাড়ে, পা দিরে মাছি তাড়ায়। মাসের মধ্যে পঁচিশ দিন ভোগে। হাসতে পারেনা ভালভাবে, বুঃ বুঃ শব্দ করে শুধু। তার ভবিশ্যতের উত্তরাধিকারী।

লাগোয়া পালের বাড়ীতে থাকেন এক ভদ্রলোক। শৈলেনবাবু। বয়স পাঁচের কোঠার প্রথম দিকে, মার্চেন্ট অফিসের কেরাণী। প্রথম প্রথম স্থবীরের ভয় করত ভদ্র-লোককে দেখে। মিশকালো চেহারা, ভাঙা ২ংচটা নিকেলের চশমা সূতো দিয়ে কানের সঙ্গে বাধা। পানখাওয়া কালো দাঁত, পুরু ঝুলেপড়া ঠোঁট, থ্যাবড়ানো নাক—সব অড়িয়ে একটা কৃঞ্জিত বীভৎসভা। যৌবনের উদ্দামভার চিহ্ন তাঁর চোখে মুখে। মুখখানা আমসির মৃত্ত ভিক্রের ঝুলে পড়েছে ধারালো ছুরির মৃত। গায়ে শৃত্তিয় আমা, ছেঁড়া জুভো, সার্টে বোভাম নেই।

দ্রীকে দেখলে মনে হয় পুড়ে থাক হয়ে গেছেন। তিনটে কাঠির মত ছেলে ঘুরে বেড়ায়। লেখাপড়া নেই, খাওয়াও জোটেনা সব দিন।

রাত্রে ভক ভক তাড়ির গন্ধ আসত। স্থবীর নাক সিঁটকতো খুব। ভদ্রগোক তাড়ি থেয়ে মৌজ করতেন।

প্রথম বেদিন স্থবীর এলো ভদ্রলোক গামছা পরে পায়খানা ঘাচ্ছিলেন, গাছু হাতে। থেমে বললেন, "কোখেকে আসা হচ্ছে ? থাকতে পারলে হয়।"

সুবীর বলেছিল, "বাড়ী থেকে।"

ভদ্রলোক হা হা করে হেসে উঠলেন, বললেন, "তা বেশ বেশ! জারগাটা নেহাত খারাপ নয়। থাকলেই সব সয়ে যাবে'খন।"

স্থ্ৰীর বলেছিল, "বাড়ী পাচ্ছিনা বলে এলাম, পেলেই উঠে যাব। মানুষ এখানে থাকতে পারেনা।"

ভদ্রলোক আবার হাসলেন, কি বিশ্রী হাসি! বললেন, "তাই নাকি? আমরা আর মামুষ নই নাকি? তা বেশ বেশ।" একটু থেমে বললেন, "কি করা হয় মহাশরের?"

স্থবীর বলেছিল, ''মার্চেণ্ট অফিলে কাজ করি।"

"কেরাণী ত!" আবার হাসলেন ভদ্রলোক, "তা বেশ বেশ। ব্যস্ত আছি, অফিসের সময়। বিকেলে দেখা হবে আবার!"

ভদ্রলোক চলে গেলেন। সুবীর ভেবেছিল যত শিগ্গীরি পারে সে চলে যাবে, ঝির্দ্ধি কই! সেই ভদ্রলোকের মধ্যে কি এক নিক্ষরণ ছবি দেখেছিল তা ওই জানে। আজ মরে গেছে সব!

শৈলেনবাবুর জ্রী রাণীর কাছে কত হুঃখ করেন।

় স্ত্রী লোক ভালই ছিলেন, অবস্থা সব চুয়ে নিয়েছে।

স্ত্রীকে সামাশ্য কারণে মারধোর করেন শৈলেনবাবু। বছবার সুবীর ঠেকিয়েছে। ভারী খারাপ লাগত ওর। অভাবে মনের দিক থেকেও শৈলেনবাবু ফতুর হয়ে গেছেন।

ভাষিদ ছাড়া বাড়ীতে বেটুকু সময় থাকেন স্ত্রীর সঙ্গে ঝগড়াতেই কাটে। রারাঘরে মুখ চলে ত্র'জনের। কি চমৎকার গার্হস্তা!

শৈলেনবাবু বলেন, "ভাগ্যিস মাসের মধ্যে পনেরদিন অসুখে ভোগ তুমি। নইলে স্বদিন খেলে লোটাকল্বল নিয়ে আমাকে রাস্তার বেরুতে হভো। ঐ জ্ঞেই ভোমাকে আমি ভালবাসি।"

ন্ত্রী ষুটে ওঠেন, "মদ খেরে ছোটলোকের সঙ্গে মাতলামি করে ভদ্রলোকের মেরের সঙ্গে কথা কইতে ভুলে গেছ নাকি! তিনকাল গিরে এককাল ঠেকল তর্ও···" তংকার করে ওঠেন শৈলেনবাবু, "চোপরাও! যত বড় মুখ নয় ততবড় কথা। জুতোর শুক্তলার মত রাখতে হয় তোদের, লায় দিলে বাঁদরও মাথায় ওঠে। চড় চাপড়া খাওরা ত অভ্যেস আছে মুথ সামলে কথা কবি।"

গরম হাতা তুলে স্ত্রী কঁকিয়ে ওঠেন, "মেরে চুপ করাবে নাকি তুমি। ভারী বীরন্থ। অফিসে ত লাথি মারে আর বাড়ী এসে···"

"খবরদার", গর্জ্জে ওঠেন উনি, "জুতিয়ে পিঠ ভেঙে দেবো তোর। অ · · জিভ টেনে ছিঁড়ে ফেলব। চুলের মুঠি ধরে দশ পাক ঘুরিয়ে দেবো এখুনি।"

ন্ত্রীর সঙ্গে এমনি শৈলেনবাবুর বিশ্রস্তালাপ, দাম্পত্য প্রেমের টুকরো ঝলকানি, একটু ফুটফুটে প্রকাশ মাত্র।

প্রীর সঙ্গে ঝগড়া করে মদ খান আর লবঙ্গ চোষেন। মাঝে মাঝে চেয়ার থেকে উঠে ক্যালেগুারের তারিখটা দেখেন।

যেচে আলাপ করেন গলা বাড়িয়ে জানলা থেকে !

—"কি হচ্ছে মশার ?"

"কাগজ পড়ছি।" উত্তর দেয় স্থবীর।

. "ছোঃ, ওদব ছেড়ে দিয়েছি ভায়া। সার জিনিস হচ্ছে···" মদের বোতলটা উচু করে দেখাল।

মাঝে মাঝে স্বামী-স্ত্রীর ঝগড়ার মধ্যস্থতা করতে স্থবীরকে ওদের বাড়ী যেতে হয়।

তু একটা কথাও হয় মাঝে মাঝে।

স্থ্ৰীর বলে, "আপনি মদটা ছেড়ে দিন শৈলেনবাবু। বুড়ো বয়দে বেঘোরে মারা পড়বেন।"

হাসতে হাসতে বলেন শৈলেনবাবু, "না বুঝে বলছ ব্রাদার! পরে বুঝবে! অনেক তৃঃখে ধরেছি ভায়া। যথন দেখলাম সব নিভে ছাই হয়ে গেল তখন দেখলাম শেষ আগুন জ্বলছে ঐ সব লাল বোতলে। বাঁচতে হবে ত,—" একটু দম নিয়ে বলেন, "অবশ্য বাঁচব না বেশীদিন···আমি মরলে অবশ্য ও-ও বাঁচে। দেখ না ঘট। করে শনি পূজো করে !" আকৃন্দিয়ে স্ত্রীকে দেখিয়ে দেন।

ন্ত্রী মুখ ভার করে উঠে যান।

🕆 সুবীর বলে, "বুড়ে। বয়সে একটু ভাল হন শৈলেনবাবু।"

হা হা করে হাসতে থাকেন উনি। "এখনও কাঁচা বয়স ব্রাদার, পরে বুঝাবে। য়ুনিভার্সিটিভে থোঁজ করে দেখলে শৈলেন মিন্তিরকে লোকে ভাল ছেলেই বলবে। কিন্তু ১০২ – ৭ ব্রাদার সব তালগোল পাকিয়ে গেল। তাই হাল ছেড়ে দিয়েছি। আর কটা দিনই বা।" পেটের ব্যথায় কুঁকড়ে পড়েন উনি।

"আছা দ্রীকে মারেন কেন ? উনি ত আপনার কিছু করেন না।" প্রশ্ন করে সুবীর।
"ওরে, দ্রীকে আমিও ভালবাসতাম ত্রাদার আমিও ভালবাসতাম। জিজেন করে দেখ,
পারে হেঁটে সাতক্রোশ পথ ঠেঙ্গিরে সপ্তাহে ত্বার শশুরবাড়ী ধেতাম ও থাকতে। কাপড়
চাইলে পঞ্চাশটাকার বেনারসাও কিনে দিয়েছি, বিশভরি হারও গড়িয়ে দিয়েছি। সোহাগ
কম করিনি ত্রাদার তবে সেদিন আর নেই!" শৈলেনবাবুর হাঁপ ধরে।

শৈলেনবাবুর কথার ফাঁকে ফাঁকে কোন বিলীয়মান অতীতের খানিকটা অস্পন্ত আলো যেন সুবীর দেখতে পায় ৷···

হঠাৎ বিমন। হয়ে যায়, নিজের ভবিয়াতের ছায়া যেন ওর সামনে কাঁপতে থাকে।...

শৈলেনবাবু কোন কোন সময় স্থবীরকে বলেন, "মদ না খেয়ে কি করে থাক ভায়া। খিটিমিটি ত লাগে মাঝে মাঝে। যা কতক দিয়ে চলে আদবে তারপর ছু'জনে ছু'গ্লাস। ব্যুস্ সব ঠাগুা, ব্যোম্ ব্যোম্ ক

্বস্থীর বুঝত স্ত্রীর সঙ্গে কলহকে ইঙ্গিত করছেন উনি। চুপ করে চেয়ে থাকত দূরে গস্থুজ্ঞটার দিকে!

ভিনদিন থোকার জর হচ্ছে । সেদিন সকালে জর প্রবল হলো। খোকাকে কেন্দ্র করে স্বামী স্ত্রীর মধ্যে প্রবল ঝগড়া হয়ে গেল।

রাণী চীৎকার করে বল্লো, "আচছ। লোক তুমি। ছেলেটা টাঁয়া করে চোঝের সামনে মরবে তবু চেপ্তা করে দেখবে না একবার।"

স্থ্বীর বল্লো, "কি করবো আমি! কপালে যা' পাকে হবে। টাকা নেই ডাক্তার বিদ্দি পাব কোথায়। বাজারে অনেক ধার, ধার কেউ দিতে চায় না!"

রাণীর মুখ ইম্পাতের মত কঠিন হরে আস্ছে, "বিশ্বে করার সময় মনে ছিলনা তোমার। একটা ছেলের অস্থাথ যার চিকিৎসা করার মুরোদ নেই তার সংসার করতে লজ্জা করে না। বলিহারী তোমাকে। ভাল ছেলের সার্টিফিকেট ধুরে জল খেলেই যদি সংসার চলত…"

ধমকে ওঠে স্থ্যীর। "বেশী বকো না বলছি। কপালে থাকলে বাঁচবে নইলে নয়। কপাল যদি ভালই হবে তবে রাজবাজবার ঘরে জন্মালেই পারত।"

"ধমক দিয়ে চুপ করাবে নাকি তুমি ?" রাণী বলৈ ওঠে, "ও কথা বলতে জিভ খলে পড়ে না ভোঁমার।" "দেখ!" সুবীর একটা কিছু করে কেলভ, কিন্তু চুপ করে চেয়ার টেনে জামা গায়ে ফেলে বেরিয়ে গেল।

সারাদিন অফিসে যাওয়া হলো না। অফিসের একজন চাকুরের কাছ থেকে পাঁচ টাকা ধার ক'রে ওয়েলিংটন স্কোয়ারের কাছে ট্রাম ধরতে দাঁড়াল।

"আরে। স্বীরবাবু যে।"

একি! স্বরটা যেন পরিচিত। স্থ্যীর পিছনে ফিরলে।

নিজের চোথকে সে বিশ্বেস করতে পারছে না, একি রেখা! হাঁা, সেই রেখা!

"আছেন কেমন ?" রেখা এগিয়ে আসছে। মুখে সেই বহু পরিচিত হাসি।

"কি, কথা বলছেন না যে! চিনতে পারছেন না বুঝি ?"

সুবীর সন্থিত ফিরে পেলে। চার বছর আগেকার বসন্ত যেন ফিরে এসেছে।

ধর। গলায় ও জবাব দিল, "হাঁ। ভাল।"

রেখা এগিয়ে এসে বল্লে, "কত লোকের কাছে জিজ্ঞেদ করলাম। সুব্রতবাব্র কাছে থোঁজ নিলাম। দকলে বল্লে, উনি একেবারে ডুব দিয়েছেন। আমি ভাবলাম বিলেভ ্যাবার আগে আরে দেখাই হবে না। যাক আমার ভাগ্যি।"

স্থ্বীরের মধ্যে কলেজ জীবনের সমস্ত সৌরভ দৃঢ়তা ও গর্বব জেগে উঠেছে। েখা আবার বল্লে, "কোনদিকে যাবেন ? আসুন না হাঁটতে হাঁটতে এগোই।"

• ওরা এগোতে লাগল।

স্থবীর জিভ্রেদ করলো, "কবে বিলেড যাচ্ছেন ?"

"এই মাসথানেকের মধ্যে। অক্সফোর্ডে পারমিশন পেয়েছি। এখন প্যাসেজ পেলেই, ব্যস্"—স্থারের মধ্যে বাল্যের নিদ্রিত আকাজ্ফ। উকি মারছে। বহুদিন পরে আকাশের ভারার দিকে ভাকিয়ে দেখলে একবার।

রেখা একটু থমকে দাঁড়িয়ে স্থ্বীরের দিকে চেয়ে বল্লে, "বড্ড রোগা হয়ে গেছেন যেন। খুব খাটুনি যাচ্ছে বুঝি। কতবার বলেছি অত খাটবেন না।"

একটু থেমে বল্লে, "তা' বিয়েটিয়ে করেছেন !"

"নাঃ", সুবীর ঝোঁকের মাথায় বলে ফেলে। কি মনে হলো তার!

. রেখা স্থ্রীরের মুখের দিকে চাইল।

ু একটু ছেদে বল্লে, "তা'লে চলুন না ছ'জনে বিলেতে যাই। এক সক্ষে পড়া যাবে।" মুখের দিকে চেয়ে উত্তরের অপেকা করতে লাগল।

"নাঃ সে হয় না। অত টাকা আমার নেই। তবে কিরে এলে অনেককে বলতে পারবো আমার একজন বান্ধবী...." মুখটিপে হেদে বল্লে রেখা, "খুব ঠাট্টা হচ্ছে না ?"

সেই পুরণো হাসি, স্বপ্লালস অতল চোখ তু'টি। হান্ধা আসমানী রঙের শাড়ীর আঁচল আলগোছে ওর গায়ে এসে লাগছে। ওর গা থেকে মৃত্ এসেন্সের গন্ধ বার হচ্ছে, চুল বাতাসে উড়ছে চুর্ব অতীত দিনগুলো।

সেই স্থবীর। পুরণো তারায় ভরা আকাশ....নীচে অতীত নিঃখাসে নিবিড় রাজপথ•••
চারি পাশে পুরণো গন্ধ।

পথ চলতে চলতে রেখা বল্লে, "পরশু পরেশবাবুর সঙ্গে মেট্রোতে দেখা। আপনার কথা জিজ্ঞেদ করতে বললেন, 'মিদেদ গুপ্তা', ও ছেলে ডোববার নয়। প্রিনস্ অফ্ ওয়েলস্ মাঝু দরিয়ায় বানচাল হয়ে ডুবতে পারে, কিন্তু এমন কোন ঝড় নেই যে সুবীরকে ডোবাতে পারে। ওদের জাতই আলাদা। খবর না পেলেও বুঝবেন, নিশ্চয়ই কোন কাজে লেগে আছে। ওঠার সময় হলেই ধূমকেতু হয়ে উঠবে।"

একটু থেমে বল্লে, "অবশ্য আমারও সেই মত।"

- রেখা হাসছে। কি স্থন্দর হাসি -- ভাঙা মেঘের বুকে রূপালী চক্রলেখা।

কথা বলতে বলতে ওরা প্রেসিডেস্সী কলেব্দের কাছে এসে পড়ল।

স্থ্যীর বল্লে, "আস্থন না রেখা দেবী, কফি হাউসে একটু বসা যাক! স্থানেকদিন ত শাইনি।"

বহুদিন পরে কফি হাউদে ঢুকল সুবীর প্রণো দিনগুলো দপ্করে ছলে উঠল ফেন্ । থেতে থেতে প্রথম কথা বঙ্গো রেখা, "আপনাকে দেখে পুরণো দিনগুলোর কথা বার বার মনে হচ্ছে।

'আচ্ছা, পুরণে। দিনগুলোকে কিরিয়ে আনা যায় না।"

ওর কণ্ঠে একটা আকুতি।

হঠাৎ সুবীরের মনে হলো, না সে মরে যায়নি এখনও। ও বাড়ী, ও গলি, ও জীবন সভিয় নয়!

. সে স্থার রায়, কলেজের এক নম্বরী ছাত্র, অতগুলি মেয়ের প্রশংসার পাত্র, প্রেমপাত্রও বটে নিষেষ করে রেখার স্সব কথাটা ও ভাবতেও পারলে না। একটা আতপ্ত সামিধ্যে ও কাঁপছে।

অনেক কথাবার্ত্তার পর রাত হলে ওরা ওথান থেকে বেরুল। বিল শোধ করলে সুবীর। ট্রাম ষ্ট্যাণ্ডে এসে রেখা বল্লে, "ঠিকানাটা নিন। ৃ চ্'একদিনের মধ্যে যাবেন আমাদের ওথানে।" প্রকটা কার্ড ওর হাতে দিল।

ট্রীম আসছে। রেখা হাত তুলে বলে, "নমস্কার," সুবীর একটু এগিয়ে রেখার ভান

হাতটা মুঠোর মধ্যে নিয়ে ছেড়ে দিলে। রেখা কেঁপে গেল, বাধা দিলে না।

ট্রাম এসে পড়েছে।

স্থবীর বেন নিজেকে ফিরে পেয়েছে। পরের ট্রামে শ্রামবাজ্ঞারের মোড়ে নেমে চিরাচরিত পথে গলির মুখে এসে হাজির হলো। মনে হলো বেন গলিটা হাঁ করে তাকে গিলতে চাইছে।

ধীরে ধীরে এগিয়ে দরজায় কড়া নাড়লে। রাণী দরজা থুলে সজে সজে প্রশা করলে, "ওষুধ এনেছ ?"

"না, পেলাম না", উত্তর দিলে স্থবীর।

"তবে", বোমার মত কেটে পড়ল রাণী, সমস্ত মাতৃত্ব তার বজ্ঞের রূপে নিয়েছে,. "তবে কোন মুখে ফিরে এলে শুনি। খোকা হরদম বমি করছে। লজ্জা করে না তোমার।"

"চুপ করো রাণি, ভাল হবে না বলছি," ইস্পাতকঠিন কণ্ঠে বলে স্থ্বীর।

"কি!" ছুটে আসে রাণী, "বেহায়া বেইমান। নিজের ছেলে মরছে একটু মন কাঁপে না তোমার।"

অন্যদিন হলে কিছু বলত না স্থবীর; কিন্তু আজ সে এক কাণ্ড করে বসলো। 'ধাৰু' দিয়ে রাণীকে ফেলে দিলে। "বাপরে" বলে খাটের কানায় পড়ে ও মাটিতে বোধ হয় নেতিয়ে পড়ল।

সুবীরের মনে এক পৈশাচিক ছন্দ।

উঠোন ডিঙ্গিয়ে শৈলেনবাবুর ঘরের মধ্যে গিয়ে ও উঠল।

চুর হরে বলে শৈলেনবাবু, সামনে মদের গ্লাস।

"কে ব্রাদার নাকি! হবে ভারা?" হাতে মদের গ্লাস এগিয়ে দেন শৈলেনবাবু অফুদিনের মত, "হবে ভারা?"

স্থুবীর কি ভাবল। না, এ পারিপার্শ্বিক্কে দে ভুলতে চায়!

ঢক ঢক করে কয়েক চুমুক খেয়ে ফেলে। 'উঃ, কি ঝাঝ গলা পুড়ে যায়।'

হাত বের করে শৈলেনবাবু বললেন, "Come round ব্রাদার হাতে হাত দাও। একটু কন্ত, তার পরেই সব ভাল ব্রাদার।"

স্থুবীরের সামনে সব ঝাপসা হয়ে আসছে।

একটা যৌবন তার সমস্ত স্থপন নিয়ে সেই পুরণো বেড়াজালে জড়িয়ে গেল, যার কাঁস প্রতি গলির অন্ধকারে পাতা আছে।

দুরে একটা কুকুর ভাকছে কোন সকলকাম তান্ত্রিকের পাগলা হাসির মত

# গতারুগতিক

## হীরেন বস্থ

্মুথথানা আশ্চর্যা রকমের বিকৃত করে হালদার মশার যথন চেয়ারটা টেনে বদলেন, ভখন সকলের কলমের দ্রুতগতি অকুমাৎ থেমে গেছে।

— ত্রিশ বছর চাকরী করলুম, পেনদেনটাও মিললো না, হা ভগবান!

্ এর ওপর আর কিছু বলা যায় না। সবাই একবার সহামুভ্তিসূচকভাবে চেয়ে বি যার কাজে লেগে গেলাম। তথন ওপাশে বেড়ার ফাঁকে ছোট সাহেবের রক্তচকু দেখা দিয়েছে।

পিয়ন এসে চিঠি দিয়ে গেল। মেয়েলি হস্ত।ক্ষরের ঠিকানা দেখেই বুঝতে পারলুম, কে লিখেছে। না পড়েই ছিঁড়ে ফেললুম। আজ তিন সপ্তাহ ধরে এরূপ অনেকগুলি চিঠির একই ভাগ্য নির্ণীত হচ্ছে। ওসব ভাল লাগে না একটুও। আমার চিরবিক্ষুর স্রস্তর আবার বিদ্রোহে গর্জ্জে ওঠে। খাতার অক্ষরগুলো চক্রাকারে ঘুরতে ঘুরতে আমাকে দিক্জান্ত করে তোলে।

অভিভূতের ন্থার স্বপ্ন দেখতে লাগলুম ৷…

কুলের গণ্ডী পার হতে না হতেই বাধা দিলেন বিরে গ্রামের সর্বাপেক্ষা স্থলার বিরে গ্রামের সর্বাপেক্ষা স্থলার বিরে গ্রামের সর্বাপেক্ষা স্থলার বিরে গ্রামের সর্বাপেক্ষা স্থলার বিরে গ্রামের মত পিতৃবাক্য পালন করলুম। কিন্তু তারপর যা হয়। বছর ঘুরতে না ঘুরতেই বাবা গেলেন মারা। আর কয়েক বছরের. মধ্যেই এলো একান্ত অনাহূত কয়েকটি শিশু অতিথির ভীড়! তিন দিনেই সন্ধ্যার দেহ গেল পটকে। ঠুনকো রূপটা পড়লো ভেক্ষে! চিলে, নড়বড়ে— মূর্ত্তিমতী হলপতনের ল্যার আমার জীবনে এক ভীষণ অমিলের স্পৃত্তি করলে। গ্রামে ছিলেন হালদার মশার! বাবার বাল্য বন্ধু। কোনরকমে সাহেবদের বলে ক'য়ে আমাকে তাঁর স্থানে বসিয়ে দিলেন। সেই থেকে আমি কেরাণী! রোজ দশটা পাঁচটা করি। আর প্রতি শনিবারে বাড়ী যাই। কিন্তু তাও চুদিনে বিষিয়ে উঠলো। বাড়ী ফিরলেই ছোট ছোট ছেলেমেরেগুলো বখন "বাবা! বাবা!" বলে সোহাগ জানাতে আসে ভিন্দন এক একটাকে ধরে ছুঁড়ে ফেলে দিই! কি কাতর অসহার দৃষ্টি! ময়লা শতছির তাদের পরিধেয়— সমস্ত ব্যবহারের মধ্যে কেমন একটা শিশুস্থলন্ড ভাব। যত রাগ আমার ওদৈর ওপর।, এমনি করে বাড়ী আসবার স্বপ্ন তাসের তাজমহলের মত ভেকে পড়ে! রবিবার রাডটা অপেক্ষা করি কখন ভোর হবে। কিন্তু এর সক্ষে সক্ষেই আর একটি মেরের

কথা মনে পড়ে যায়। সেই একদিন বাসে করে কোথায় যাছিছলুম। হঠাৎ একটি মেরে উঠে আমার পাশের সঙ্কার্ন স্থানটুকুর মধ্যে বসে পড়লো। সন্ত্রস্তভাবে উঠে দাঁড়াছিছলুম। হঠাৎ খপ্ করে আমার হাতখান। ধরে ফেলে বললে, আছে। ভারু তো আপনি! আপনাকে খেরে ফেলবো না কি? কঠস্বরের মধ্যে কেমন একটা সহজ্ঞ স্পান্টভাব। বেশ মুখরা মেরেটি। পর পর কতগুলি খবরই না আমার জেনে নিলে। শেষে উঠে "একটু কন্ত দিলাম কিন্তু" বলে রাস্তার মাঝে নেমে বিপুল জনস্রোতের মাঝখানে কোথায় মিলিয়ে গেল।

স্থানর এই মেরেটি। বিত্যাং-লীলার মত রহস্তময়ী—মুক্ত আকাশের মত লোভনীর; অথচ বিরাট! ওকে পাবনা জেনেও হাতের মধ্যে ধরে রাখবার দূর-দূরাশাও রাখি। কিন্তু একি···

হঠাৎ একটা ধাক্রায় স্বপ্ন ভেঙ্গে যায়।

— আরে, কলম হাতে করে ভাবছ কি ? এ কাজগুলো এখনো শেষ করনি তে। ? শীগগির করে ফেল। বাড়ী থেকে টেলিফোন এসেছে—বলে বড়বাবু বেরিয়ে ,গেছেন। এই বেলা করো। এখুনি দেখতে চাইবে।

একঘণ্ট। সময় যে কি করে কেটে গেছে বুঝতে পারি না। কাজেই টিফিনের সময় বদে কাজ করি।

বিমলের চাকরী গেল।

হতভাগ্য বেচারীর ! মিলিটারী লরীর দয়ায় হাসপাতালে পড়ে ছিল ক্তিনমাস কত খরচ করে এ যাত্রা বঁচেল, কিন্তু চাকরী রইলো না। যাবার সময় কত তুঃখই না করে গেল।

নতুন লোক এলো।

লম্বা, ফর্দা চেহারা। গায়ে স্মার্ট কলার দার্ট। গলার বোতামটা থোলা। তারি মধ্যে একটু স্থা স্থাবান বুক দেখা যায়। দবে কলেজ থেকে বেরিয়েছে তথনও দেরাপিয়ারের ভাল ভাল লাইনগুলো হুবহু মুখস্ত বলতে পারে। আমার দিকে চেরেই হেদে উঠলো। বুক পকেটটা কতকগুলো অনাবশ্যক কাগজের ভারে সুয়ে পড়েছিল। একটা ক্লিপ দিয়ে সেগুলো আঁটা ছিল। ফুদ্ করে পকেট থেকে সেগুলো টেনেই পর পর সব-গুলোকেই টেবিলের ওপর ফেলে দিয়ে কেবল ট্রামের টিকিটটা হাতে করে বললে, শুধু এইটা ছাড়া সবগুলোই বাজে। দারাজীবনটা কেবল বাজে জিনিষের ভার বয়েই মরছ ?

লজ্জার এতটুকু হয়ে গেলুম।

হাত নেড়ে কি বলতে বাচ্ছিল, হঠাৎ হাতথানা আমার মাধার লেগে বাগুরার বললে, এহে:, আচছা তেল মেথেছ তো ? এই বলে হো: হো: করে হাসতে লাগলো। কি সহজ - শ্বে হাসি ৷ অফিসে ঢোকবার পর কাউকে এমনভাবে হাসতে দেখিনি। অনেকেই এসে দাড়োলো, বললে, আশ্চর্য্য, এই কুড়ি বাইশ বছরেই বুড়ো হয়ে গেছো ?

কিন্তু যেমনি সাড়ে দশটা বাজলো, অমনি মন্ত্রমুগ্রের স্থায় নিজের স্থানে বসে কাজ আরম্ভ করলে। যেন সে মামুষটীই নয়! আবার টিফিনের সময় মুখ খুললে, বললে, ওঃ, ভিনঘ্টা থেটে বুড়ো হয়ে গেছি। একটা মজা দেখবে? আছুল দিয়ে দেখালে দুয়ে হালদার মশার টেবিলের ওপর পা তুলে দিয়ে যুমুচেছন। আন্তে আন্তে গিয়ে পকেট থেকে একটা স্প্রিংএর কজাওয়ালা নস্তের ডিবে বার করে নাকের তলায় খুলে দিলে। অমনি হাঁচতে সুরু করলেন হালদার মশায়। সবাই হেসে উঠলো। আমিও। হালদার মশায় তো চুটেই লাল, তখনই সাহেবের কাছে নালিশ করতে যান আর কি! তাঁর পিঠ চাপড়ে কিন্তু সব ঠিক করে নিলে। তাঁর কাজগুলো আগাগোড়া নিজে করলে। তারপর বললে, দূর ছাই ভাল লাগে না! একটা গান শুনবে ? বলেই ধরলে "come with me in moonbeam".

সবেতেই কেমন নির্বিকার ভাব। পৃথিবীর কোন ব্যর্থভাই যেন ওকে নাগাল পায়না।

বড়বাবুর ক্র কুঁচকে গেছে।

তিনদিনের জর থেকে উঠে অফিনে এসেছি। টিফিনের ঘরে হালদার মশার ফিসফিস করে বললেন, ওদের সঙ্গে আর মিশোনা বাবা! দেখলে তো? আজই চাকরী খেয়ে এ দিলে। কাজ করুক না কেন। ডিপার্টমেন্ট স্পায়েল করছে। চাকরীর স্থানে অভ আদিখ্যেতা!

সভ্যিই তো...

বেমনি অকস্মাৎ এসেছিল তেমনি অকস্মাৎ চলে গেল। শুধু বললে, তোমাদের একটু স্থালিয়ে গেলুম মাত্র।

. আবার নতুন লোক এসেছে। বৃদ্ধ। নিকেলের চশমা চোখে। বললে, এসব ছেলে ছোকরার কাজ নয়। কিড়িং কিড়িং করে সাহেবের কল বেজে উঠলো। বললুম, বাচ্ছি আর! হঠাৎ দক্ষিণে খোলা জানালা থেকে এক ঝলক হাওয়া এসে সব ওলোট-পালট কিমি দিলে। সেগুলো ঠিক করে সাহেবের কাছে দাঁড়াতে শুনলুম, অমলের ওপর ছিডীয় ওয়ার্নিং দেওয়া হ'ল তেইয়াতে বেন সাবধানে থাকি।

বললুম, বছত আছো!

··· जामिश्र मिन श्रमहि।

# માદ્યચિત મારિઝ

#### গল্প

আসমান অমিন—অচিন্ত্যকুমার সেনগুর। বেক্সল পাবলিশাস, কলিকাতা। দাস ২।০

আচিস্ত্যকুমার সেনগুপ্তের সন্থ-প্রকাশিত গরগ্রন্থানি পড়তে গিয়ে বিশেষ করে চোথে পড়লো, এর প্রত্যেকটি গরে নতুন বিষর্বস্তর সমাবেশ এবং চরিত্র-নির্বাচনের সংসাহস। এক কথারু আত্যন্ত স্পষ্ট করে বলা হেতে পারে, 'আসমান-জ্মিনে' অচিস্ত্যকুমার যা নিয়ে এসেছেন, তা বাংলা সাহিত্যের স্বন্ধারে এমন ভাবে এর আগে আর কেউ আন্তে সক্ষম হন নি।

বাংলাদাহিত্যের অত্যন্ত সাম্প্রতিক ইতিহাস যাঁরা জানেন, তাঁরা এ কথাটা নিশ্রই অবগত আছেন যে, কলোল-যুগে বংলাদাহিত্যে বিশেব করে বাংলা কথা-সাহিত্যে যে আলোড়ন এসেছিলো, তার প্রধান কথাই ছিলো, বান্তব দৃষ্টি নিয়ে গোজাস্থজি নিক্টতম সমাজের দিকে তাকানোর অদম্য প্রয়ায়। তার ফলে সেই সময় বাংলা কথাদাহিত্য তার পূর্বেজন গণ্ডী ভেঙ্গে যে জায়গাঁর এগে দাঁড়িয়েছিলো, দেটা তথু মধ্যবিত্ত ও নিয় মধ্যবিত্ত সমাজই নয়, একেবারে বন্তী-জীবন পর্যান্ত এগিয়ে এনিছিলো তার গণ্ডী। সাহিত্যক্ষেত্রের এই বিশাল প্রসারতার ফলে বাংলাদাহিত্যের পক্ষে যে তথু স্ফলই ফলেছিলো, এ কথা অবশ্র জোড় করে বলাচলে না, তবু এ কথা নিশ্রই প্রত্যেক সাহিত্যার বিশিক্ত অক্ষায় সমাজ ও জীবনকে সাহিত্যের সক্ষে অক্ষায় সমাজ ও জীবনকে সাহিত্যের সক্ষে অক্ষায় করেবেন বে, সেই বাঁধ-ভাঙার প্রবাহেই আমরা সমাজ ও জীবনকে সাহিত্যের সক্ষে অক্ষা করে পেয়েছিলাম। ছিরদরদনিমিত সৌধচুড়ার কল্পনা-বিলাস আর বান্তব জীবন-বোধ যে এক জিনিস নয়, এ স্ত্যটিকে যে সেদিনের সেই বিপ্লবী সাহিত্যসাধকের দল পাঠক সাধারণের কাছে প্রত্যক্ষ করে ভূল্তে পেরেছিলেন, সেইটেই ছিলো তাঁদের স্বচেয়ে বড় সার্থকতা।

স্তরাং আরো কিছুদিন অপেক্ষা করার পর বধন অচিস্তাকুমারের কাছ থেকে আমরা একাজ নিচু তারের মুল্লমান সমাজ ও জীবনের প্রত্যক্ষ পরিচয় পাই তথন তাকে একেবারে অত্যাভাবিক বলে মনে করি না। কিন্তু তবু, তাঁর সাহিত্যিক নিষ্ঠার নতুন পরিচয় পেয়ে আরু একবার তাঁকে আন্তরিক অভিনন্দন না জানিয়েও পারি না। নিছক সহিত্য সাধনাই যদি তাঁর ব্রত হতো, তা হলেও তো তাঁর গরের জন্ম বিষয়বন্ধর অভাব ছিলো না। একেবারে এই তার পর্যন্ত নেমে না এলেও যে তাঁর স্কৃতিক্ষতা কতথানি বিময়জনক তার প্রমাণ তাঁর যে কোনো উপন্যাস, যে কোনো গরুরাছ। কিন্তু 'আসমান জমিনে' দেখতে পাই তিনি এসে যে জারগায় দাঁড়িয়েছেন, সেধানে বারা বিচরণ করে তারা কেউ অমিদার নয়, বড় অফিসের বড়বাবু নয়, এমন কি ছোট অফিসের স্ক্রেক্তি বিষয়াল নয়, তারা কেউ চোর, কেউ ডাকাত, কেউ বা ফকীর ; আর স্বচেরে বড় কথা ভারা স্বাই মুল্লমান।

এবং এইখানেই অচিত্ত্যকুষারের নৃতনত। শের জীবনে শরংচক্ত নাকি ভেবেছিলেন,

মুদ্রমান সমান্ধ নিয়ে উপস্থাদ শিখ্বেন। হয়তো অচিন্তাকুয়াবের মত এতদূর এগিয়ে আদ্তে তিনি সম্প্রত হতেন না, তবু মুদ্রমান সমান্ধ নিয়ে উপন্যাদ রচনা করার ইচ্ছা যে তিনি মনে মনে পোষণ করেছিলেন, তার পেছনে যে কারণ ও য়ুক্তি ছিলো, তা বোধ হয় এই যে, বাংলার সমান্ধ-দেহে হিল্পু ও মুদ্রমান হট সাম্প্রদায়িক নামে বিভক্ত হয়ে থাক্লেও এই উভয়কে নিয়েই বাংলার সময়তা । ভৌগোলিক ও ঐতিহাসিক বিচারে আজ আর বাংলাদেশে এই হয় সম্প্রদায়ের অবিচ্ছিন্নতাকে অস্বীকার করবার উপায় নেই। শরৎচক্ত তাঁর উপন্যাদের পউভূমি বাছতেন শহরে না গ্রামে জানি না, কিছ আমরা জানি, শহর-জীবনে হিল্পু ও মুদ্রমানের মধ্যে যে কোনো কারণেই হোক যদি কিছু ফাঁক থেকেও থাকে, গ্রাম-জীবনে তাদের মধ্যে দে অবকাশের চিহ্নমাত্রও নেই। উভয়ের সংমিশ্রনেই বাঙাণী জাতির সামগ্রিক রূপ, সাহিতাক্লেত্রে তা য়িদ স্পাই হয়ে ফুটে না উঠে, তা হলে এ সাধারণ সত্য কথাটা বাংলা সাহিত্য কি করে প্রমাণ করবে যে, সমসাময়িক সমাজেরই প্রতিফ্লিত রূপ হচ্ছে সাহিত্য ? সাহিত্যিক নিষ্ঠা ছিলো শরৎচক্রের, তাই তাঁর দৃষ্টিতে বাংলা সাহিত্যের এই বিরাট গলদটা স্পষ্টভাবে ধরা পড়েছিলো যে, বাংলাসাহিত্যে যে সমান্ধ প্রতিবিদ্ধিত হচ্ছে তা বিশেষ করে হিল্পুসনাজ, মুদ্রমান সমাজ নয়, মুত্রাং সে সাহিত্যের দ্বর্পণে তো সমগ্র প্রতিক্লন ঘটে নি!

শ্বংচক্ত শুধু সাহিত্যিকদের কাছে তাঁদের এই ক্রাটটুকু ধরিয়ে দিয়ে যেতেই পেরেছিলেন, নিজের হাতে তা সংশোধন করে যেতে পারেন নি। কিন্তু সে ইঙ্গিত বার্থ হয়নি, পরবর্তীকালে অচিস্তাকুমারের রচনা তা প্রমাণ করেছে। আগেই বলেছি, রাষ্ট্রনৈতিক কারণেই হোক বা আর যে কোনো কারণেই হোক, শহর-জীবনে এই তুই সম্প্রদারের মধ্যে যদি কিছু অনৈক্য থেকেও থাকে, গ্রাম্য-জীবনে তার জোশমাত্র নেই। 'আসমান-জমিনে'ও দেখতে পাই, স্বগুলো গল্লের পটভূমিই গ্রাম।

নতুন বলেই ষে সব কিছু ভালো হবে এখন কোনো কথা নেই, তাই নতুন কিছু দিতে পারাটাই মহত্বের লক্ষণ নয়। কল্লোলের যুগ থেকেই অচিন্তাকুমার অনর্গল ধারায় বাঙালী পাঠক সাধারণকে উপহার দিয়ে এসেছেন গল, উপন্যাস। এবং অচিন্তাকুমারের এই স্থণীর্ঘ সাহিত্যপথপরিক্রমার এক এক প্রান্তে তাঁরাও দেখেছেন, তিনি কত সহজে কত অনায়াসে এক একবার পুরাতন পথ ছেড়ে দিয়ে নতুন পথের দিকে এগিয়ে গেছেন। আর প্রতিবারেই দেখা গেছে অচিন্তাকুমার ভূল করেন নি, আর মনে হয়েছে এই বৃঝি তাঁর ঠিক পথ। ঠিক পথ সন্দেহ নেই কিন্তু একমাত্র পথ যে নয়, অচিন্তাকুমার নতুনতর পথের দিকে এগিয়ে গিয়েই আর একবার নতুন করে তা বৃঝিয়ে দিয়েছেন। তাই, 'আসমান-জমিন' নতুন পথের নির্দেশ দিলেও, তা যে অচিন্তাকুমারের পূর্ব্ব স্থনামকে কিছুমাত্র কলম্বিত কর্বে না, তা আশা করি যে কেউ নিঃসন্দিয়চিত্তে মেনে নিতে পারেন।

কিন্তু সে বিচার করতে যাওয়ার আগে প্রসঙ্গত আর একটা কথা মনে পড়ে গেলো। অধুনা ুদুখতে পাচ্ছি, কেউ কেউ মৃদ্দমান সমাজ নিয়ে গল্প শিখতে হৃত্যু করেছেন। কিন্তু সেই সঙ্গে এ জিনিসটাও বিশেষ করে লক্ষ্য করেছি, তাঁদের গল্পের নায়ক নিয়কারা শহর বা গ্রাম ছেদে শ্রমিক বা রুষক। তার অর্থ, সন্প্রভাবে মুস্দমান সমাজকে তাঁরা গ্রহণ করতে পারেন নি। তার কারণ আছে। যদি কেউ এইসব লেখকদের গল্প পড়ে দেখেন, তা হলে তাঁরা অভ্যন্ত সহজেই লেখকের মূল উদ্দেশ্টা ধরতে পারবেন। শ্রমিক এবং ক্কুষ্কের রূপটাই যে মুস্লমান ভাতটার

একমাত্র পরিচয় নয়, এ কথাটা তাঁরা যে জানেন না, তা নয়; কিন্তু মনে হয় এর বেশী পরিচয়ে তাঁদের প্রয়োজন নেই। প্রয়োজনবোধে তাঁরা সমাজের একটা অংশকেই ভঙু প্রহণ করেন, সে অংশ সমগ্রের যত ভগ্নংশই হোক না কেন, এবং প্রয়োজনমত তাদের দিয়ে গয় স্টেই করে নেন। এইসব সাহিত্যিকদের পেছনে যভটুকু আছে সাহিত্যিক নিষ্ঠা, তার চেয়ে বেশী আছে উদ্দেশ্ত সিদ্ধির ক্রতিমভা। মায়ুষ ক্রষক আর মজত্ব তো তার বাইরের রূপে, ভিতরের রূপে যে তাকে আর এক রকমে দেখা যায়, এবং দেই ভিতরের রূপটি ধরতে পারার মধ্যেই যে সাহিত্যিকের সভিত্তারের কৃতিত্ব, সে কথাটাই তাঁরা ভূলে যান।

'আসমান-জমিনে' এই কৃতিত্বই দেখিয়েছেন অচিন্ত্যকুমার। একদিকে ধেমন ভিনি শুধুমাত্র কৃষক সম্প্রদায়কে নিয়েই কারবার ফাঁলেন নি, তেমনি, তালের বাইরের ব্যবহারিক জীবনকে কেন্দ্র করেই কেবল তাঁর গল্প গড়েও ওঠে নি। ব্যাপকভাবে সমাজকে নিরীক্ষণ করবার বিশ্লেমী দৃষ্টি দিয়ে তিনি একদিকে সন্ধান করেছেন তাঁর গল্পবন্ত, আরেক দিকে, তাঁর অন্তর্দৃষ্টি গিয়ে পৌচেছে মার্মের প্রাণম্লে। লেখকের প্রকৃত হৃদয়ায়ভূতির স্পর্শ পেয়েছে বলেই প্রত্যেকটি মান্ন্য আপনা থেকে কথা বলে, তালের ছোটো ছোটো ম্বতুংথ আর আশা আকাজ্রা গুল্পরিত হয়ে ওঠে। সরবায় আর রেন্তমের মধ্যেকার সত্যিকারের যোগস্ক্রটা তাই ছিঁড়তে ছিঁড়তেও ছিঁছে যায় না, ইজ্জ্য আলী আর নোনাউল্লা ভিজা চোথে তাকিয়ে থাকে নদীর দিকে, চোর মন্তাজ এসে শুল হয়ে, দাঁড়িয়ে থাকে তার ব্যর্থ জীবনের সাক্ষী মুক অসমাপ্র কাচা গাটীর রাস্তার শেষ সীমায়, আর দোর্দ্যগুলপ্রক্রপাল কৃদ্ধ কঠে ডাক্তারের কানে কানে আগুরিক কামনা জানায়, 'আমার আকেলালি গেছে, কিন্তু পাশান্তল্লা, মানেরিদ্ধি, গোনামন্দি, গহুরালির ছেলেরা যেন না মরে।'

অচিন্ত্যকুমারের ভাষা এবং রচনাশৈলী সম্বন্ধে নতুন করে বলবার কিছু নেই। যারা একবার তার 'যতনবিবি' পড়ে মুর্ হয়েছিলেন, 'কাঠ-খড়-কেরাসিনের' পর 'আসমান-জমিনে' এমে নিশ্চমই তারা অচিন্ত্যকুমারের ভাষা ও রচনাশৈলীতে অভ্যন্ত হয়ে যাবেন। কিন্তু ভাষার দিক থেকে তবু এমন একটা জিনিস এখানে লক্ষ্য করলান যা আগের ঐ ত্ইটি বই-এও ছিলো না। এ বই-এর কাহিনীগুলি পড়তে পড়তে মনে হয়, গল্পকার যেন মূখে মূখে গল্প বলে যাচ্ছেন, আমরা বলে বসে শুনছি। গল্পতালা ছোটো বলেই বোধ হয় এই ধারাটা বেশ লাগে, বড় হলে হয়তো বেশীকণ এ জামেজটুকু বন্ধায় থাক্তো না।

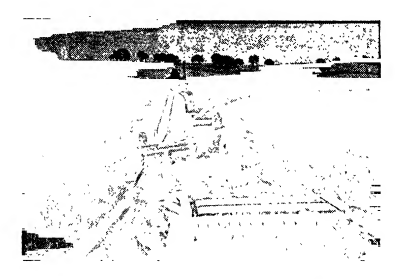
'যতনবিবি' থেকেই অচিন্তাকুমার অভ্যন্ত সংযত হয়ে গেছেন। কিন্তু 'আসমান-জমিনের' এক এক জায়গায় মনে হলো, এভটা সংযত না হলেও যেন তিনি পার্তেন, হয়ত আর একটু শ্লণ হলে আর একটু ভালো হতো। কাঠামো-স্টির ব্যাপারে একটুখানি অক্সমনক যদি তিনি হতেন, ভা হলে হয়ত তেমন কিছু ক্ষতি হতো না। স্বিন্তাক্ষর স্থানি অক্সমনক স্থানি চক্রবর্ত্তী

ে আন্তরের পান: নবেন্দু ঘোষ ( মভার্ণ পাবলিশাস ; মূল্য—চারটাকা ; পঃ ৽২৽।)

সাধারণভাবে বলতে গেলে 'প্রাস্তবের পান' একটি রাজনৈতিক উপস্থাস। অন্তত বাঙলাসাহিত্যে ঘুরেফিরে এই লাতীর উপস্থাসকেই আমরা রালনৈতিক উপস্থাস "১৯৩৯ সালের প্রথম থেকে শুরু করে ১৯৪৩ সালের শেষভাগ পর্যন্ত সারা পৃথিবীতে তথা ৰাঙলাদেশে যে সমস্ত ঐতিহাসিক ও রাজনৈতিক ঘটনাবলী সংঘটিত হয়েছিল তাকে পটভূমি করে" ( ভূমিকা থেকে ) এই উপস্থাসটি রচিত। ভূমিকার উপরি উদ্ধৃত অংশ থেকেই বোঝা বাবে, ওপস্তাসিক একটা বিরাট দায়িত্ব গ্রহণ করেছেন। কাহিনীর স্থান কলাভিয়া—খলেশ্বরী নদীর তীরবর্তী একটি কুল গ্রাম। এই ক'বছরের সামাজিক বিপর্যয়—রাজনৈতিক বিপর্যয় বার অস্ততম কারণ মাত্র—বাঙগার একটা কুদ্র গ্রামকে কিভাবে স্পর্শ করে গেছে, তাই দেখানো ছিল গ্রন্থকারের প্রধান উদ্দেশ্র। উপুত্তাস্টির নামনির্বাচনেরও ঔপস্থাসিকের উদ্দেশ্র পরিক্ট হয়। "সৰ আছে, সৰ আছে। হাসি আছে গানও আছে। কিন্তু তবু সব কিছু বেন রিক্ত প্রান্তরের মত মনে হয়!" (পৃ: ২১০) ১৯৩৯ থেকে ১৯৪৩ পর্যন্ত বাঙলার সামাজিক জীবনের প্রতিভূ কলাতিয়াকে দেখে লেখকের এই অফুভৃতির উদ্রেক হয়েছে; উপক্রাসে তিনি তাই-ই প্রকাশ চেয়েছেন। উপন্যাসটি তিন ভাগে বিভক্ত-প্রান্তরের গান, ঝড়ের সংকেত, ঝড়। এই জাতীয় উপন্যাদে সাধারণত চরিত্র বা ঘটনাই মুখ্য জিনিষ নয়। চরিত্র ও ঘটনার পেছনে—গ্রীক ট্রাঞ্চেডির নিয়তির মতো—সামাঞ্চিক শক্তিগুলির ঘাত-প্রতিঘাতের ছবিই আমাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করে। চরিত্রের আকর্ষণ তো থাকবেই, তানা হলে উপদ্যাস আর নক্সার মধ্যে তফাৎ রইলো কোথার! কিন্তু আমাদের দৃষ্টি সবকিছু পার হয়ে সমাজের দিকে আটকে থাকে। 'প্রাস্তরের গানে' কিছ সফল সামাজিক-রাজনৈতিক উপস্থাসের এই লক্ষণটি আমরা খুঁজে পেলুম না। রাজনৈতিক পটভূমি সম্বন্ধে ওয়াকিবহাল রাখবার জন্য লেখক সর্বপ্রয়ত্ব ছিলেন বটে; কিন্তু তদানীস্তন 'সামাজিক' ও 'রাজনৈতিক' বিপর্যয় সম্বন্ধে আমরা কোন স্থুম্পাই সাহিত্যিক চিত্র পাইনি। মনে হর, সামাজিক ও রাজনৈতিক ( এ'বুটি জিনিব পরস্পর-সম্বন্ধী ) পরিবর্তনের কাহিনী পরে আঠা দিয়ে জুড়ে দেওরা হয়েছে। অর্থাৎ চরিত্রগুলির মধ্যে সামাজিক পরিবর্তনের তুর্নিবার প্রতিক্ষন আমরা দেখতে পাইনি। সমাজের **অন্তর্নিবাসী শক্তির সংগে চরিত্তের গৃচ সংযোগ ঔপন্যাসিক দৃষ্টিতে যেন উদ্ভাসিত হয়ে উঠেনি।** 

নায়ক প্রবীর, কম্যুনিষ্ট মতাবলম্বী, (নায়কের প্রতি শ্রদ্ধা যাতে না কমে, তার জন্যে বছ মেহনৎ করে বেশক তাকে ৪২এর আন্দোলনে জেলে পাঠিয়েছেন।) তাঁর চরিত্র অংকণে লেথক অবথা বাজারে রোষান্তিকতার অপব্যবহার করেছেন। তাঁর দেয়ালে গান্ধী, লেনিন ও রবীক্রনাথের ছবি (গৃঃ ২৪১) শোভা পার। অমিদারের শিক্ষিতা কন্যা শিথা তাঁর প্রেমে পড়ে, অন্যাদিকে গেঁরো অর্থ শিক্ষিত মেরে মাধবী। অবচ দেশের সর্বহারাদের মৃক্তির জন্য গলদ্বর্ম প্রবীর এঁদের প্রেমচর্চার আমল দিতে অবলর পার না। শিথা আত্মহত্যা করে, মাধবী তার থৈর্বের পুরস্কার পার। মাধবীর সহজাত লজ্জাশীল অভাবের সংগো শিথার ছট্কটে উদগ্র অভাবের বেশ কিছুটা তুলনা করা হয়েছে। মাধবীর ভাই নন্দ বাত্রার গাইরে; একদিন নৌকা চার্গান্তে হালাতে হঠাৎ ভিন্গারের মেরে কাজ্লালভাকে দেখে প্রেমপর্বশ হয়ে পড়ে, অবশেবে বি

## কম খরচে ভাল চাষ



একটি ৩-বটম প্লাউ-এর মই হলো ৫ ফুট চওড়া, তাতে মাটি কাটে ন'ইঞ্চি গভীর করে। অতএব এই 'ক্যাটারপিলার' ডিজেল ডি-২ ট্র্যাকটর ক্রষির সময় अवर अर्थ अत्नकथानि वाँिहरा (नग्न । घण्डाम ३ अ अकत क्रिम हाम कता हत्न. • **অথচ তাতে থরচ হ**য় শুধু দেড় গ্যালন জ্বালানি। এই আর্থিক স্থবিধা-টুকুর জম্মই দর্ব্বদেশে এই ডিজেলের এমন স্থখ্যাতি। তার চাকা যেমন পিছলিয়ে যায় না, তেমনি ওপর দিকে লাফিয়েও চলে না। পূর্ণ শক্তিতে অঙ্গসময়ের মধ্যে কাজ সম্পূর্ণ করবার ক্ষমতা তার প্রচুর।

আপনাদের প্রয়োজনমত সকল মাপের পাবেন

ট্যাকটরস্ (ইঞ্ছো) লিমিটেড ৬, চার্চ্চ দেন, কলিকাডা

ट्यान ३ कलि. ७५५०.



হাতস্বাস্থ্য ও কর্মশক্তিকে দ্রুত পুনরুদ্ধরে করতে হলে লঘুপাচ্য অথচ পুষ্টিকর বলাধানের প্রহোজন । বেঙ্গল ইমিউনিটি কোম্পানীর "এসেন্স অব চিকেন" বিজ্ঞান সম্মত প্রণালীতে প্রস্তুত এবং সহজপাচ্য ও আশুফলপ্রদ।



नि, शरे, अस्त्र अन

বেপল ইমিউনিটি কোং লিঃ

काल काजा — ১৩

প্রবীরের পরামর্শে একটু 'ইলোপ' মতন করে তাকে বিবাহ করে। ওদিকে ফ্যাক্টরীর বারবনিতা লগিতা 'গুন্তাদ' নন্দের প্রেমে পাগল; নন্দও কিরকম করে বিবাহান্তে ত্র্বল মুহূর্তে তার থপ্পরে পড়ে ধার। এই নিয়ে এক গার্হস্থা কলছের পর নন্দ গৃহত্যাগ করে যুদ্ধে নাম লেথায়। এরপর 'ঝড়' — প্রথাং ৪২ এর আন্দোলন। গান্ধীপন্থী স্কন্ত্রত (প্রবীরের বন্ধু) আত্মগোপন করলো; প্রবীরকে পুলিশ ধরে নিয়ে গেল। প্রেম্বী মাধবী ঘথারীতি অশ্বর্ষণ করলো।

সোটান্টি এই হচ্ছে কাহিনী। কাহিনীর গতি অত্যন্ত শ্লথ। মানসিক বিশ্লেষণেও খুব একটা অসাধারণত্বের পরিচয় পাওয়া গেল না। নন্দ ও প্রবীরের প্রেমকাহিনীর সংবাদ উপন্যাসটির দশআনা জারগা জুড়ে আছে। অন্যান্য অংশ প্রাইক্, 'পটভূমি'-পরিবর্তনের সংবাদ-পত্রস্থাভ বর্ণনা, কতকগুলি টাইপ চরিত্রের বথোপকথন ইত্যাদিতে ভরপ্র। চরিত্রগুলি অত্যন্ত stereotyped। কোন চরিত্রই মনে তেমন স্থানী দাগ রেথে যেতে পারে না কেমন যেন সরলীকত পটের মাহ্রষদের মত মনে হয়। কায়কী নন্দ ও প্রবীর স্থন্দর চেহারার যুবক। বার্যনিতা ললিতা অপূর্ব স্থন্দরী, কাজললতা ও মাধনী ততোধিক। অর্ধ শিক্ষিত নন্দ এখানে বৃদ্ধদেববাবুর উপন্থাসের তৃথোর নায়কের ভাষার কথা বলে, "কি স্থন্দর তোমার চুলগুলো কাজললতা! কালোরাত এসে বাসা বেঁধেছে বৃঝি এখানে?" (পৃঃ ৮৭) এককথায়, 'ভারতী' বুগের ভাবালু দৃষ্টিভংগীকে নতুন বোতলে চালান দেওছা হয়েছে। ছোট গরের মাধ্যমে,নবেন্দ্রাবু যে সাহিত্যিকে প্রতিষ্ঠা অর্জন করেছেন,—আশংকা হয়, 'প্রাস্তরের গান' ভা' বহুলাংশে নষ্ট করবে।

—ৰবি চক্ৰবৰ্তী

#### সংকলন ও সাময়িকী

ছাবিবলে জামুমারী: সম্পাদক, জ্যোৎসা সিংহরার (বুক্কাকট; ১৭, হারিসন রোড; দাম-১॥•)

নাম শুনেই বোঝা যায় সংকলনটি কি জাতীয় অন্তভৃতি ছারা অন্তপ্রাণিত হয়েছে। আজকাল সংকলন-গ্রন্থের দল ভারী। তবু, এদের মধ্যে 'ছাবিবশে জান্ত্যারী'র উদ্দেশ্যটা একটু নৃতন। 'বামপন্থী' সাহিত্য সংকলন অথবা কোন বিশেষ দেশ বা ব্যক্তি সম্বন্ধে রচনা-গ্রন্থন বাঙলা-সাহিত্যে হচ্ছে ও হয়েছে। কিছু আমাদের জাতীয় জীবনের একটি শ্রবণীয় দিনের শুদ্ধ অন্তভ্তিকে কেন্দ্র করে এই ধরণের সংকলন গ্রন্থ বড় বেশী চোথে পড়েনি।

সংকলনটি পাঁচমিশেলী,— গল, কবিতা ও প্রবন্ধের সমন্ত্র। প্রত্যেকটি রচনারই মূল অমুভূতি এক
—দেশাঅবাধ। সাহিত্যিক মশলা হিসাবে এই 'দেশাঅবাধ' বস্তুটির অপব্যবহার বা ত্র্বাবহারের
আশংকা আছে। অহুভূতিটি একটু সহজদাহ্ হওয়ার দক্ষণ স্থকুমার বৃত্তিগুলিকে ঠিক থাতির করে লা।
তাই প্রবন্ধের বদলে হয়তো পাই মেঠো বক্তৃতার রাজ-সংস্করণ, কবিতার বদলে রৌজরসাপ্পুত বাজা গালের
মাজিত রূপ, এবং গল্পের নামে নায়ক-নায়িকা ও লেথকের বক্বকম্। 'দেশাঅবোধ,'— অনেকে ঠোটে
আঙ্ল দিয়ে বলবেন, 'অশ্রন্ধা করতে নেই।'

স্থাপ্র বিষয়, 'ছাবিবশে জাহয়ানী'র রচনাগুলিতে এই উদামতা বেলি নেই। আনেকিগুলি রচনাই বৃদ্ধির দীপ্তিতে উক্ষর, পরিকার। প্রবদ্ধের মধ্যে নীহাররজন বারের 'ছাবিবশে জাইয়ারী' ও গল্পের মধ্যে নিরেক্তনাথ নিত্রের 'পতাকা' বেশ তৃপ্তি দিল। এই ছটি রচনায় বেশ সম্পূর্ণতার আস্থাদ আছে।

নিরেক্সবাবু স্থামাদের স্কুমার প্রবৃত্তিকে স্বথা সাধাত নাকরে মিহিস্থরে যা বলতে চেরেছেন তা তর্ স্বরুক্তেই স্পর্শ করে না, বৃদ্ধিকেও ছুঁরে যার। স্থাচ, তাঁর ঋজু বক্তব্য কোথায়ও কাহিনীর মর্বাদাকে স্থা করেনি। প্রার গল্পটি গল্প হরেছে, নীতিমূলক ছেলেভোলানো কাহিনী হয়নি।

কবিতাবিভাগে সঞ্চনীকান্ত দাশের কবিতাটি আর একটি দ্রন্তীয় বস্তা। বারা সঞ্চনীকান্ত দাশকে কবি বলে মনে করেন অথবা বাদের তাঁর বুদ্ধির ওপর কিছুমাত্রও আছা আছে, তাঁরা এই কবিতাটি পড়লে উপরুত হ'বেন। বিনি বৃদ্ধদেব বাবু বা জীবনানন্দ দাশের ওপর অল্লীল ভাষা প্রয়োগ করতে দিধা করেন না, তিনি নিক্ষে কত নিক্রন্ত জাতের কবিতা লিখতে পারেন, এখানে তার চাকুষ প্রমাণ রইল। কবিতার মধ্যে অজিঙ্ক দত্ত ও দিনেশ দাসের কবিতা ঘূট উল্লেখযোগ্য।

্র প্রবন্ধবিভাগে করেকটি দার-সারা-গোছের রচনা আছে। এদের মধ্যে সঞ্জর ভট্টাচার্বের প্রবন্ধটি অনুক্রম; এইধরণের প্রবন্ধ না লিখলেই তিনি ভালো করতেন।

—মবি চক্রবর্তী

স্ক্রন--ভারলরঞ্জন ভটাচার্ব্য সংকলিত। ইংং পাবলিশাস<sup>\*</sup>, কলিকাতা। দাম- ৸•। জন্ম (মাসিক পত্র)--লীলা রাম সম্পাদিত। ৪৭এ রামবিহারী এভেফা, কলিকাতা। প্রতিসংখ্যা--॥•

ক্রেকটি গল্ল কবিতা ও প্রবন্ধকে একতা সমাবেশ করে 'সঞ্জন'কে একটি সংকলনগ্রন্থরূপে প্রকাশ ্করা হয়েছে। কোন রচনাই সাহিত্য-পদবাচ্য নয়। এ গুলো ছাপিয়ে বাজারে বের করার যে কি সার্থকতা পাক্তে পারে বুঝিনা। এর মধ্যে সম্পাদকের নিজের গল্প 'চলার পথ' তবু কিছু মান বাঁচিয়েছে।

দীর্ঘ ছয় বৎসর অবরুদ্ধ অবস্থায় থাকার পর জয়শ্রী আবার নব-কলেবরে আত্মপ্রকাশ করলো।
সাহিত্য সাধনাই জয়শ্রীর মুখ্য উদ্দেশ্য নয়, রাষ্ট্রনৈতিক ও সাংস্কৃতিক উন্নতিবিধান জয়শ্রীর অক্তম
উদ্দেশ্য। সে দিক থেকে এই পত্রিকাটি তার পূর্ব্ব স্থনাম অক্রম রাধতে সক্ষম হবে সে আশা
আমাদের আছে। তার বাত্রাপথ এবার স্থাম হোক এই কামনা করি।

# নিবেদন

এই সংখ্যার সতে পূর্বাশা'র নবম বর্ষ শেষ হইল। স্কুতরাং বাঁছারা পুনরার দূতন বৎসরে পূর্বাশার গ্রাহক থাকিতে ইচ্ছুক নহেন, তাঁছারা বেন অনুগ্রহপুত্রক পূর্বেই আমাদিগকে ভাহা জানান। কোন নির্দেশ না পাইলে আমরা বৈশাধসংখ্যা পূর্কাশা বধারীতি ভি পি বোগে পাঠাইবঃ

> দ্যাথীক পূৰ্বাশা